FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Eroismo antico e moderne virtu. Antonio Simone Sografi e il teatro
veneziano di fine Settecento tra mito e storia
di Pietro Themelly

I1 23 maggio 1797 A. S. Sografi, un commediografo sin allora molto impegnato
nella stesura di “pezzi” letterari ispirati ai grandi temi filosofico-umanitari in
voga negli anni della crisi dei Lumi, redigeva nel suo studio di Padova un appello
accorato e militante rivolto ai rappresentanti della Municipalita provvisoria di
Venezia, 1'organismo politico sorto proprio in quei giorni sulle ceneri della
Repubblica oligarchical. Nella petizione il nostro, oltre a interrogarsi sulle sorti
future del teatro e sulla sua utilita pratica, ipotizzava di realizzare, in tempi brevi,
“un’azione scenica” patriottica, rievocativa dell’antica storia patria e volta a

15u A.S. Sografi vedi: G. Vedova, Biografia degli scrittori padovani, Minerva, Padova, 1836, v. 11, pp.
292-98; G. Bonfio, Cenni biografici di Antonio Sografi, Bianchi, Padova, 1854; L. Bigoni, Quattro
commedie inedite di S.A. Sografi, Gallina, Padova, 1891; 1d., Simone Antonio Sografi, Un commediografo
padovano del secolo XVIII, in «Nuovo archivio veneto», 1894, VII, pp. 107-47; B. Brunelli, Un
commediografo dimenticato: S.A. Sografi, in «Rivista Italiana del Dramma», 1937, I, pp. 171-88; C.
Goldoni, Opere con appendice del teatro comico nel Settecento, a cura di F. Zampieri, Ricciardi,
Milano-Napoli, 1954, p. 1119 e ss.; N. Mangini, voce Sografi, in «Enciclopedia dello Spettacolo» Le
Maschere, Roma, 1962, p. 99 e ss.; C. De Michelis, 1 teatro patriottico, Marsilio, Venezia, 1966, pp.
19-29; 1d., “Antonio Simone Sografi e la tradizione goldoniana”, in Letterati e lettori nel Settecento
veneziano, Olschki, Firenze, 1979, pp. 203-24; 1d., “Teatro e spettacolo durante la Municipalita
provvisoria di Venezia, maggio-novembre 1797”, in Il teatro e la Rivoluzione francese, atti del
Convegno di Studi, Vicenza 14-16 settembre 1989, a cura di M. Richter, Accademia Olimpica,
Vicenza, 1991, pp. 263-88; M. Montanile, I giacobini a teatro, Societa Editrice Napoletana, 1984, p.
17 e ss., ivi il testo de La Rivoluzione di Venezia; R. Turchi, La commedia italiana del Settecento,
Sansoni, Firenze, 1986, in particolare p. 320 e ss.; S. Romagnoli, La parabola teatrale del patriota
Antonio Simone Sografi, in «Teatro in Europa», 1989, 5, pp. 58-68; N. Mangini, La parabola di un
commediografo”giacobino”: Antonio Simone Sografi (con il testo inedito de La giornata di san Michele), in
«Risorgimento veneto», 1990, 6, pp. 21-93; P. Trivero, Commedie giacobine italiane, Edizioni
dell’Orso, Alessandria, 1992, p. 8 e ss.

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

celebrare 1'“aurora felice” nella quale “tutti i cittadini erano capaci del
Consiglio”. A tal fine pensava “d’unire” due vicende “vicine e celebri” della
Venezia tardo medievale. La Serrata del Maggior Consiglio del 1297, “il piu
orribil de” tradimenti”, il “colpo mortal” assestato per sempre “alla democrazia”,
e la Congiura di Baiamonte Tiepolo del 1310, la rivolta contro il patriziato
dominante del “Gracco dei veneti”, l'infelice “martire della liberta” sconfitto con
la frode da P. Gradenigo “de soranome Perazzo”. Un uomo cinico e infido
quest’ultimo, piu che un doge, un’anima “doppia, crudel, busiara, ambiziosa”,
che aveva “donato” “lo scettro agli ottimati”, decretando la fine dell’antica
costituzione. Era dunque opportuno volgere lo sguardo verso quegli eventi
dimenticati e tragici affinché la loro memoria potesse guidare i primi atti della
nuova Municipalita e insieme ammonire “il popolo” e istruirlo “intorno ai suoi
legittimi diritti, barbaramente usurpati”?.

Oggi, a distanza di pitt di due secoli da quando scriveva il nostro — vale la
pena di sottolinearlo fin da ora - siamo invece certi che la cosiddetta Serrata non
determino un mutamento di regime, non costitui un momento di svolta nella
storia politico-istituzionale cittadina, né di fatto comporto 1’avvento di una casta.
Anche la congiura Querini-Tiepolo appare ormai solo come un mero effetto di
un conflitto interno al patriziato, uno scontro privo di rivendicazioni sociali e di
aspettative democratiche, animato per lo pitt da motivazioni corporative.

Comunque sia - e questo sara il tema oggetto del presente contributo,
preceduto da una riflessione sul mito e sul simbolismo rivoluzionario, cui fara
seguito una rivisitazione degli eventi sotto il profilo storico-politico - ben giovava
ai patrioti veneti intendere queste vicende come le intendevano. Desiderosi di
giustificare la rottura con il passato provocata dal nuovo corso, sentivano la
necessita di mostrare la sostanziale continuita tra le iniziative intraprese e gli
antichi istituti democratici offesi e conculcati con la Serrata. Se I’azione di Tiepolo
s’era rivelata fallimentare, le sue nobili scelte lo iscrivevano comunque tra gli eroi
della patria da rievocare e venerare. Peraltro poi, per i successivi cinquecento
anni, nessuna iniziativa aveva tentato di rovesciare il governo oligarchico.
Tuttavia quell’occasione si era finalmente presentata. I francesi liberatori, alla fine
del secolo dei Lumi, erano giunti sulla laguna: I’antica virti sembrava poter
tornare a risplendere sulla Repubblica del Leone. Grazie a quel “ritorno”
"”illegalita era legalizzata”s.

2 Petizione del cittadino Sografi, Padova 23 maggio 1797, in «Archivio di Stato, Venezia», Democrazia,
b. 88, fasc. 6, “Teatri e musica”; Ai Leggitori L’Autore in La Giornata di San Michele Rappresentazione
Democratica del Cittadino Sografi, ora in N. Mangini, Parabola di un commediografo «giacobino», cit.

3 M. Ozouf, La féte révolutionnaire 1789-1799, Gallimard, Paris, 1976, pp. 200, 327 (trad. it. La festa
rivoluzionaria, Patron, Bologna, 1982).

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Il giorno prima della petizione presentata da Sografi alla Municipalita, i
rappresentanti riuniti in Assemblea avevano discusso animatamente sulla
personalita di Tiepolo. Grazie alla loro iniziativa si avviava un vivace dibattito
cittadino destinato a concludersi in un concorso pubblico, con tanto di premio
per il vincitore, una gara bandita in estate e volta a approfondire la “questione”
Baiamonte. All’entusiasmo succedeva dunque il distacco critico. Con una certa
preoccupazione l'autorita si interrogava sulla fisionomia politica del cospiratore:
era vitale comprendere se questi fosse stato realmente “un eroe martire della
liberta” da celebrare o se invece dovesse “condannarsi per sempre all’oblio”
come un “traditore” “malvagio e scellerato” che aspirava solo alla “ruina della
Repubblica”. Le perplessita continuavano a manifestarsi sino a ridosso
dell'ingresso delle truppe austriache in citta: i patrioti scoprivano verosimilmente
di non avere, nella storia remota della Repubblica, un passato democratico a cui
appellarsi. Gia ad agosto infatti, mentre si iniziava a dimenticare la figura di
Tiepolo, si offriva addirittura una menzione d’onore a C.A. Fabris, un pittore
veneziano marginale, oggi semisconosciuto e certo allora non di grido, autore
d’una rappresentazione allegorica della democrazia “nuda”. I patrioti capivano
di essere soli.

Cio nonostante la figura ambigua e al tempo stesso seducente di Tiepolo
aveva spinto Sografi, nei giorni iniziali del fervore, a lavorare di buona lena per
allestire, in due versioni distinte, entrambe d’un certo interesse, il soggetto
scenico gia ricordato, e di 1i a poco a stendere un altro componimento breve,
sempre dedicato alle medesime vicende, come tra poco si accennera. La congiura
forse piu pericolosa contro lo Stato veneto messa in atto nell’eta medievale e
moderna veniva dunque celebrata dal letterato patavino sul palcoscenico e
trasferita sul piano della metastoria. Anche il nostro - secondo le coordinate del
pensiero mitologico, ricostruite da K. Kerényi a meta Novecento - intendeva
compiere un “un passo indietro”, per cercare “nel passato” “un modello in cui
immergersi” ed affrontare in una condizione ormai “protetta e trasfigurata il
problema del presente”*.

Il teatro patriottico per legittimare se stesso e la Rivoluzione ricorreva
dunque al mito. Si trattava di una “tecnica istituzionale” sempre utilizzata per
superare i momenti di crisi in tempi e luoghi diversi. In particolare a Venezia

AT

persino la memorialistica e i trattati politici avevano esplicitato negli ultimi
cinquant’anni un senso d’insoddisfazione e di turbamento che si univa al
presagio di una catastrofe imminente®. La fine inesorabile del sistema millenario

¢ C.G. Jung, K. Kerényi, Prolegomeni allo studio scientifico della mitologia, Einaudi, Torino, 1948, p.
18.

5 P. Del Negro, “La fine della Repubblica aristocratica”, in Storia di Venezia. Dalle origini alla caduta
della Serenissima, v. VIII, L'ultima fase della Serenissima, a cura di P. Del Negro e P. Preto, Istituto

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

di governo, la caduta della “fabbrica” finiva quasi per essere intesa dai
contemporanei come una sorta di “rischio apocalittico della fine del mondo”®.
Pertanto tramite la forza rigenerante dei miti, rievocati anche sulle scene, si
sarebbe potuto superare il disorientamento esistenziale e sociale provocato dal
crollo del sistema di vita tradizionale.

La vicenda di Tiepolo si prestava bene all'impresa. Rappresentando in
teatro la trama di quella congiura i veneziani di fine secolo rivivevano gli atti che
ritenevano costitutivi della loro storia e insieme e dimenticavano i difficili
problemi del presente. Oltretutto I'iniziativa del cospiratore a sostegno della
originaria Repubblica e la sua condotta esemplare e disinteressata spingevano i
patrioti all'impegno e all’emulazione. Poco importava se I'impresa di Tiepolo era
fallita; quello che non era mancato era il suo esempio e il suo coraggio. Non a
caso veniva definito in quei giorni “martire”. Tale dedizione assoluta al bene
pubblico, manifestata dal protagonista, serviva da sprone e insieme rassicurava:
se si era stati cosi virtuosi in illo tempore lo si poteva essere ancora’. In altri termini
gli spettatori, fossero essi semplici cittadini o rappresentanti, ripensando 1'azione
dell’eroe e poi reiterando quel fare, partecipavano alla costruzione di una societa
democratica esemplare®. Cosi il rischio dell'impresa si sublimava nella
metastoria, nel passato atemporale e mitico di Tiepolo, ma tuttavia, grazie a
quella “ipocrisia”, a quella “pia fraus” che “consentiva di stare nella storia come
se non ci si stesse”, la “destorificazione” facilitava I'impegno morale e civile di
tutti coloro che, a vario titolo, si sentivano coinvolti nel progetto della
Municipalita provvisoria’.

In anni ormai lontani Ernst Cassirer ha colto nella produzione mitica e
simbolica I’atto costitutivo della conoscenza, scoprendone in tal modo il carattere

della Enciclopedia Italiana, Roma, 1998, p. 191 e ss.; P. Del Negro, “La memoria dei vinti. 1l
patriziato veneziano e la caduta della Repubblica”, in L’eredita dell’Ottantanove e I'ltalia, a cura di
R. Zorzi, Olschki, Firenze, 1992, pp. 351-70.

¢ F. Pitocco, Festa rivoluzionaria e comunita riformata. Due saggi di storia della mentalita, Bulzoni,
Roma, 1986, p. 21.

7M. Eliade, 1l mito dell’eterno ritorno. Archetipi e ripetizioni, Borla, Roma, 1982, p. 65.

8 Ivi, p. 56.

9 “il simbolo mitico-rituale costituisce un orizzonte di destorificazione in cui I'operare culturale
umano viene mascherato come ripetizione di un modello metastorico di fondazione operativa,
realizzato non da uomini ma da numi. Attraverso la pia fraus di questo orizzonte destorificante si
sta nella storia come se non ci si stesse, secondo una ipocrisia che per un verso protegge dai
momenti critici dell’esistenza storica, e per un altro verso ridischiude di fatto la valorizzazione
profana e mondana dell’operare, la reintegrazione di tale operare”. E. De Martino, Storia e
metastoria. 1 fondamenti di una teoria del sacro, introduzione e cura di M. Massenzio, Argo, Lecce,
1995, p. 165.

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

dinamico e produttivo!’. Tuttavia, come si comprendera con lo sviluppo del
nostro discorso, i palcoscenici di San Marco si apprestavano a rappresentare
insieme ai miti e ai simboli “vivi”, anche quelli “morti”, per utilizzare I'efficace
distinzione proposta da C.G. Jung nel 1921, sulla quale torneremo a suo tempo!'.
In altri termini senza passato -e stato scritto- non puo esistere né il mito né il
simbolo: la falce e il martello € un vuoto simulacro senza la sua Rivoluzione
d’Ottobre. Tuttavia il passato inteso come a priori, e pil1 in generale ogni modello
in sé conchiuso che reclama la continua reiterazione di un identico o, la sua
passiva recezione, rappresenta il pericolo che sovrasta l'attivita teatrale
patriottica non solo veneziana e, in senso pitt ampio, la pedagogia rivoluzionaria
nel suo complesso, come e noto agli studiosi non solo del settore.

La sovrapposizione, la coesistenza e lintreccio, a quei tempi spesso
inestricabile, tra la consapevolezza critica e ’assunzione meccanica e passiva di
una norma; se si vuole anche la compresenza di procedura e verita, di
direzionalita e ciclicita del pensiero, nella interpretazione della natura e della
civilta, preludono alla stessa antitesi che e propria dell’attivita mitica e simbolica.
Questa incertezza tra “decidere” e “ripetere”, per utilizzare il linguaggio di E. De
Martino, costituisce la barriera culturale quasi invalicabile, per l'uomo
dell'ultimo Settecento, come documentano da almeno trent’anni alcuni grandi
studi, che hanno reso nota sia la “coesistenza storica” ed anche “la stretta
interdipendenza teorica” tra sistemi ciclici e direzionali nelle indagini
settecentesche sulle vicende naturali e umane!.

Tale constatazione consente di valorizzare le prime manifestazioni coerenti
e consapevoli dell’””individualismo moderno”, una sorta di “soggettivismo
etico”, solidale e democratico, lontano dalle regressioni asociali che gia allora
scadevano nell’””anomia”, nelle “identita monologiche”, o nell”individualismo
utilitaristico”!®. In altri termini si trattava di una dottrina che aveva influenzato il
pensiero europeo sin dal Seicento per manifestarsi poi compiutamente solo dopo
la Rivoluzione. Una teoria che in particolare traeva alimento dal grande processo

10 E. Cassirer, Filosofia delle forme simboliche, v. 1, Il linguaggio, La Nuova Italia, Firenze, 1976, p. 20
(“Introduzione”, § II).

11 C.G. Jung, Tipi psicologici, Boringhieri, Torino, 1984, p. 526.

12S.]. Gould, La freccia del tempo, il ciclo del tempo. Mito e metafora nella scoperta del tempo geologico,
Feltrinelli, Milano, 1989; J. Roger, “Introduction” a Buffon, Les Epoques de la Nature, Editions du
Muséum National d’Histoire Naturelle, Paris, 1988; 1d., Buffon: un philosophe au Jardin du Roi,
Fayard, Paris, 1989; P. Rossi, I segni del tempo. Storia della terra e storia delle nazioni da Vico a Hoocke,
Feltrinelli, Milano, 1979; 1d., Il passato, la memoria, l'oblio, Il Mulino, Bologna, 1991; K. Pomian,
L’ordine del tempo, Einaudi, Torino, 1992.

13 E. Pulcini, “La passione del moderno: I'amore di sé”, in Storia delle passioni, a cura di S. Vegetti
Finzi, Laterza, Roma-Bari, 1995, pp. 133-80; Ead., L individuo senza passioni. Individualismo moderno
e perdita del legame sociale, Bollati e Boringhieri, Torino, 2001.

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

di trasformazione della sensibilita collettiva che aveva coinvolto, com’e noto,
soprattutto le élite europee nella seconda meta del XVIII secolo’. Ne scaturiva un
inedito modo di pensare, di sentire e di vivere che attribuiva all'individuo la
capacita di comprendere, tramite 1"”autoesplorazione” e il “rapporto dialogico
con l'altro” le regole su cui fondare la propria vita'®. Sulle ceneri della societa
“olistica” sorgeva la nuova comunita degli individui, codificata nelle “Tavole”
della Dichiarazione dell’agosto 1789.

Trionfava cosi, per utilizzare I'espressione efficace di C. Taylor, “la liberta
che si autodetermina”. Una conquista da estendersi a tutte le forme e
manifestazioni dell’operare umano. Veniva cosi meno, ad esempio, l'idea
dell’identita personale d”Antico regime, una concezione fondata sulla posizione
e sul ruolo sociale. Pertanto si iniziava a pensare che anche i ruoli, lungi
dall’essere socialmente derivati, potessero considerarsi “autogenerati
dall'individuo”. Tramontava quindi il modo consueto di intendere il
“riconoscimento sociale”: lo status non poteva pitt considerarsi come un valore
precostituito e funzionale al sistema, ma invece doveva essere verificato di volta
in volta e inteso come “una virtt” in continuo divenire”. Si iniziava a
comprendere che le norme sociali ed etiche potevano riformularsi dal basso: si
schiudevano le prospettive per una grande trasformazione.

A queste conclusioni era giunto Sografi ne Il matrimonio democratico, una
farsa rappresentata al Teatro Civico di Venezia nel luglio 1797 e gia esaminata in

14 D. Mornet, Les origines intellectuelles de la Révolution francaise, Colin, Paris, 1933; P. Hazard, La
crise de la conscience européenne (1680-1715), Fayard, Paris, 1961; J. Ehrard, L’idée de nature en France
dans la premiére moitié du XVIIIe siecle, SEVPEN, Paris, 1963; Mauzi, L'idée du bonheur dans la
littérature et la pensée francaises au XVIII¢ siécle, Colin, Paris, 1969; J. Deprun, La philosophie de
Uinguiétude en France au XVIII° siécle, Vrin, Paris, 1979; J. Domenech, L’Ethique des Lumieres. Les
fondaments de la morale dans la philosophie francaise du XVIII¢ siécle, Vrin, Paris, 1989; C. Taylor,
Sources of the Self: the Making of the Modern Identity, Harvard University Press, Cambridge, 1989;
L. Stone, Famiglia, sesso e matrimonio in Inghilterra tra Cinque e Ottocento, Einaudi, Torino, 1983; M.
Barbagli, Sotto lo stesso tetto. Mutamenti della famiglia in Italia tra XV e XX secolo, Il Mulino, Bologna,
2000.

15 C. Taylor, Sources of the Self: the Making of the Modern Identity, cit. 1d., Il disagio della modernita,
Laterza, Bari-Roma, 2011.

16 N. Bobbio, “Nel secondo centenario della Dichiarazione dei diritti dell’'uomo”, in L’eredita
dell’Ottantanove e I'Italia, a cura di R. Zorzi, Olschki, Firenze, 1992, pp. 1-18.

17.C. Taylor, Il disagio della modernita, cit., in particolare pp. 31-36; 51-64; P. Berger, “On the
Obsolence of the Concept of Honour”, in Changing Perspectives in Moral Philosophy, eds. S.
Hauerwas, A. MacIntyre, Notre Dame University Press, Notre Dame (Indiana), 1983, pp. 172-81.
Sul problema assai utile il quadro d’insieme in A. Mubi Bighenti, Tra onore e dignitd. Per una
Sociologia del rispetto, Quaderni dell’Universita degli Studi di Trento, Facolta di Sociologia, Trento,
2008, ivi bibliografia pp. 57-65. Sulla concezione dell’”onore” tra i patrioti italiani del “Triennio”,
un’idea egualitaria, non subordinata alla nascita e al censo, ma ispirata solo dalla “virti” e dalla
“civilta de’ tratti”, vedi F. Rigotti, L'onore degli onesti, Feltrinelli, Milano, 1998, p. 139 e ss.

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

un contributo precedente da chi scrive®®. In questa il nostro celebrava
I'impossibile mésalliance tra un “caffettiere” e una giovane aristocratica. Giulietta
riconosceva il merito e la dignita di Tonino indipendentemente dal rango,
accettandolo come sposo: in tal modo alla virtt1 non corrispondeva pitt uno status
predefinito. Questa scoperta rivoluzionaria compiuta grazie alla forza dei
sentimenti - che consentiva ai virtuosi di scardinare le gerarchie sociali consuete
e di ritrovare sul piano degli affetti I'eguaglianza delle condizioni, ponendo fine,
in questo caso, ai matrimoni di rango - costituiva il presupposto per trasformare
i vecchi assetti sociali e per giudicare in modo nuovo, egualitario, le potenzialita
intrinseche all’essere umano®.

Tuttavia Sografi riusciva a superare I'immobilita sociale d’Antico regime
soprattutto affrontando le questioni individuali della vita privata, restando cioe
nell’ambito delle libere scelte affettive e sentimentali e, circoscrivendo cosi, la sua
rivoluzione tra le mura di casa, nei limiti dei problemi familiari e del dibattito
interiore. Si trattava comunque di un primo passo che avrebbe potuto consentire
poi, allo stesso commediografo, un pitt ampio sguardo sul panorama sociale.

Infatti le commedie che qui discutiamo, redatte nella primavera 1797 - La
Giornata di San Michele, e La Rivoluzione di Venezia - pur contestando, anche con
forza, la societa d”Antico regime, non riuscivano a porne in discussione fino in
fondo i presupposti. Nelle due operette finiva per stemperarsi l'idea del merito
personale, che non era piu inteso, come ne Il matrimonio democratico, quale criterio
regolatore di una riscritta giustizia sociale capace di trasformare la fisionomia
comunitaria. Le due commedie erano segnate peraltro dalla lezione di M.
Cesarotti, il maestro della giovinezza del nostro autore. Questi, proprio in quei
mesi nella citta del Santo, aveva redatto anonimi due celebri opuscoli: I'Istruzione
di un cittadino ai suoi fratelli meno istrutti e Il patriottismo illuminato. Quel corpo
d’idee finiva per guidare concettualmente la successione degli atti nelle
commedie di Sografi. Tuttavia alcune incertezze offuscavano il disegno
cesarottiano ispirato, per lo pit;, da un moderatismo dinamico.

In particolare la dottrina dell’”onesta dipendenza”, fermata dal professore
nel primo opuscolo, sembrava poter ostacolare, anche nelle pieces, il suo
programma di rinnovamento. L"”onesta dipendenza” era intesa, dal maestro e
dall’allievo, come una pratica razionale regolativa dei rapporti di lavoro, una
sorta di patto grazie al quale i sottoposti riuscivano ad emanciparsi soltanto sul
piano formale dei comportamenti. Un patto che nondimeno esigeva sempre il
rispetto delle gerarchie sociali vigenti, al di la di ogni sforzo personale di

18 P, Themelly, “Amor supera tutto”. Il valore politico dei sentimenti nel teatro di Antonio Simone Sografi,
in «Eurostudium?®+», ottobre-dicembre 2015, n. 37, pp. 3-107.

19 ]I matrimonio democratico ossia il flagello de’ feudatari, farsa scritta per il teatro Civico di Venezia la
state dell’anno 1797, I della liberta italiana, ora in C. De Michelis, I Teatro Patriottico, cit., pp. 59-73.

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

emancipazione. Il barcaiolo Gardello ad esempio, ne La Rivoluzione di Venezia,
divenuto “istrutto” sapeva tuttavia che sarebbe rimasto per sempre un servo. Cio
nonostante anche grazie all'idea di una progressiva diffusione della cultura il
progetto si apriva ad una prospettiva di graduale sviluppo che, mutatis mutandi,
poneva lo stesso concetto di merito al centro del programma. Invero lo stesso
principio dell’”istruzione universale”, propugnato sempre nell’estate 1797 dal
traduttore di Ossian, cioe il diritto “di tutti gli uomini alla cultura”, attribuiva
all'istruzione una funzione inevitabilmente egualitaria sino trasformarla nella
lotta di liberazione interiore dell'individuo e nello strumento per la salvaguardia
dei propri diritti. Ne era consapevole anche Sografi che, per bocca di Gardello,
scopriva che chiunque comprenda il significato della sua vita, e della sua vita in
rapporto alla storia € un uomo colto.

Il tema polivalente della pacificazione sociale e della rivoluzione incruenta
ispirava le scene de La Giornata di San Michele, un motivo, anche in questo caso,
che sapeva aprirsi a soluzioni inaspettate. La prassi della moderazione, grazie a
Cesarotti, diveniva il prerequisito anche in Sografi per costruire una societa
pluralista, libera e democratica. Si risolveva nella capacita di mediazione e di
conciliazione degli opposti, traducendosi in wuna procedura critica e
antidogmatica che trovava nel dibattito la continua possibilita per nuovi punti
d’intesa ridisegnando cosi anche il metodo politico e pedagogico.

In linea con i futuri orientamenti della Municipalita anche Simone aveva
voltato le spalle a B. Tiepolo. Un altro maestro del nostro, C. Goldoni, lo spingeva
idealmente a sfiduciare gli eroi antichi per trovare, nel presente, nella
“sperienza”, nei due soli “libri” conosciuti dal grande Carlo, il “mondo” e il
“teatro”, i moderni esempi della virtti. Cosi la congiura di Sografi - almeno in una
delle due versioni de La Giornata di San Michele che qui presentiamo (una a
stampa, 1'altra manoscritta) - lasciava sullo sfondo le figure storiche di Querini e
Tiepolo, per rappresentare sulla scena la cospirazione ormai assurta a
rivoluzione. Una protesta che coinvolgeva uniti il facoltoso “causidico” e il
“libraio” “dovizioso” con il pescatore, il fabbro, il falegname e il garzone di
bottega. I nuovi eroi, esempi di virtls, dovevano stagliarsi nello sfondo corale e
indistinto di “artigiani” e “popolo” che accompagnavano in silenzio le loro
azioni. Le vicende convenzionali della congiura costituivano ancora una cornice
reputata necessaria ma ormai superata dai quesiti assillanti dell’ora.

Due rivoluzioni in conclusione si scontravano: quella del pescatore
Girolamo e di Marino Bocco, un “causidico dovizioso” che reclamava sangue,
l'altra, pacifica e incruenta, che aspirava alla mediazione e alla ragionevolezza,
propugnata del ricco libraio Jacopo Boldo e da Baiamonte Tiepolo. Tuttavia la
linea conciliante non poteva conseguire alcun effetto nei confronti di una classe
dirigente radicata nei propri privilegi e pronta alla controrivoluzione preventiva.

10

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Sografi diveniva cosl, uno tra i primi moderati italiani a giustificare, sia pure dal
palcoscenico, la violenza e la lotta fratricida come momento ineluttabile della
necessita storica. Le sue considerazioni sarebbero state riprese dagli esponenti
pitt avanzati del liberalismo nei difficili anni della Restaurazione, cosi ha messo
in evidenza, ormai settanta anni fa, A. Omodeo. Ma al tempo stesso il nostro si
distaccava con risolutezza dal 1793 giacobino proponendo la praticabilita,
nell’Italia pacificata e protetta dalle armi della Grande Nation, del suo progetto
equilibrato, consapevole che il suo moderatismo non aveva paura del futuro.

La costruzione del consenso rivoluzionario: il teatro

L’appello di Sografi alla Municipalita del 23 maggio qui gia ricordato esplicitava
il fermo convincimento dell’autore nell’esclusiva funzione politica della scena.
Giunta la Rivoluzione anche in quella remota laguna, i tempi sembravano ormai
propizi. Pertanto il nostro intendeva andare oltre la tradizionale concezione
illuminista, da lui stesso a lungo propugnata, che aveva attribuito al palcoscenico
una funzione educativa per lo pitt d'impronta morale e civile?.

La petizione era indirizzata a Venezia ai cinque membri del Comitato di
Pubblica Istruzione, una delle nove commissioni, tra loro indipendenti e distinte
nelle competenze, tramite le quali, da meno di una settimana, si strutturava in
citta l'attivita di governo che inaugurava la breve esperienza della Municipalita
provvisoria (12 maggio 1797-18 gennaio 1798)*.. La magistratura alla quale
Sografi si rivolgeva avrebbe dovuto “eccitare sempre piu lo spirito pubblico”
suscitando “nell’ animo dei cittadini I'amore della liberta e della virtu”. Il
compito dei commissari era dunque quello di stimolare il dibattito politico: un
impegno mantenuto, a suo modo, dal Comitato nel corso del semestre
democratico. Era infatti necessario favorire la formazione di nuove strutture
associative o quantomeno adoperarsi per coinvolgere i circoli, le accademie e le
societa tradizionali cittadine in una libera discussione impegnata sulle questioni
dell’ora. Tuttavia anche a Venezia la paura della liberta, il rischio dello sviluppo
incontrollato di idee e pensieri differenti esigevano delle forme di

20 Vedi P. Themelly, II teatro di Antonio Simone Sografi tra cultura dell llluminismo e suggestioni della
Rivoluzione, in «Eurostudium?®»», ottobre-dicembre 2014, n. 33, pp. 3-67.

21 J] Comitato, istituito il 18 maggio, si riuniva presso i locali dell’ex Quarantia Civil Vecchia. Vedi
I"Organizzazione della Municipalita in Raccolta di Carte pubbliche, istruzioni, legislazioni, ec. ec. ec. del
nuovo Veneto Governo Democratico, Venezia. Dalle stampe del cittadino Silvestro Gatti. L’anno
primo della veneta liberta, 1797, v. I, pp. 65-79. Sui problemi e le vicende della Municipalita
provvisoria si indicano qui soltanto. G. Pillinini, 1797: Venezia “giacobina”, Editoria Universitaria,
Venezia, 1997; G, Scarabello, “La Municipalita democratica”, in Storia di Venezia. Dalle origini alla
caduta della Serenissima, v. VIII, L'ultima fase della Serenissima, a cura di P. Del Negro, P. Preto,
Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 1988, pp. 263-356.

11

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

disciplinamento. Percio, lo si vedra meglio in seguito, i membri del Comitato
avrebbero assicurato 1'osservanza dell’”ordine” su tutto cid che poteva essere
autorizzato. Era opportuna dunque “l'ispezione” e la vigilanza per definire e
diffondere il giusto modello della “buona educazione repubblicana”. In ultima
istanza sarebbe comunque spettato al governo il vaglio “dei piani delle feste
nazionali, dei pubblici spettacoli e delle rappresentazioni teatrali”, cioe delle
grandi manifestazioni collettive che, per la mentalita del tempo, dovevano
legittimare il nuovo corso grazie ad un uso sapiente della ritualita®. Entro questo
disegno complessivo le libere scelte individuali e l'auspicato pluralismo delle
opinioni correvano il rischio di uniformarsi in un"unica “coscienza pubblica”?.

Pertanto le nuove cerimonie laiche e lo stesso teatro, grazie alla
comunicazione di un messaggio preciso e diretto espresso con i “discorsi”, le
figure, gli emblemi e le metafore, potevano divulgare i principi “democratici” e
cosi formare I'uomo nuovo rigenerato dalla Rivoluzione. II teatro in particolare,
per restare nell’ambito letterario prediletto da Sografi, era gia stato considerato,
come si e accennato, funzionale a un progetto pedagogico. Infatti nella tradizione
settecentesca sia in Francia con Voltaire e Diderot, quanto poi in Italia con
Goldoni, si era voluto attribuire alle scene l'incarico di suscitare la virtu
risvegliando le passioni e i sentimenti?. Invero il teatro con le sue trame, con i
simboli e le scenografie, persino con la musica e la declamazione si prestava
all'impresa. Era un mezzo, come allora si pensava, che riusciva a istruire sempre
eccitando®.

L’enfasi emotiva che caratterizzava la stesura del testo di Sografi
testimoniava, lo si comprendera meglio a breve, lo “stile” politico d’allora e
insieme si giustificava nei quesiti e nelle speranze appena insorte anche nei
territori dell’ex Repubblica del Leone. E tempo -affermava il commediografo
nella petizione - che “tuonino” “le voci di liberta e di eguaglianza”, che il popolo
“tragga la cognizione de’ suoi diritti”. Il nostro scrittore insisteva dichiarandosi

22 Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v. I, pp. 78-79.

2 Sulla questione vedi in particolare M. Ozouf, “La Révolution francaise et la formation de
I’"homme nouveau”, in Ead., L’homme régénéré. Essais sur la Révolution frangaise, Gallimard, Paris,
1989; Ead., “Spirito pubblico”, in F. Furet, M. Ozouf, Dizionario critico della Rivoluzione francese,
Bompiani, Milano, 1988, pp. 809-18; Une éducation pour la démocratie. Textes et projects de I'époque
révolutionnaire, ed. B. Baczko, Garnier, Paris, 1982.

2+ Per la questione in Diderot vedi, A. Ménil, Diderot et le drame. Thédtre et politique, PUF, Paris,
1995, pp. 64-73. Su Goldoni vedi, “L’ Autore a chi legge” in C. Goldoni, Pamela fanciulla orain I1d.,
Pamela fanciulla. Pamela maritata, a cura di I. Crotti, Marsilio, Venezia, 2002, p. 79. Vedi la Préface
di Voltaire in Théitre du XVIII siecle. Textes choisis, établis, présentés et annotés par J. Truchet,
Gallimard, Paris, 1972, v. I, p. 874.

% Vedi M. Gioia, in P. Magistretti, Memoria postuma di Melchiorre Gioia sull’organizzazione dei teatri
nazionali, Pirola, Milano, 1878, pp. 46-48.

12

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

seguace dei “bravi francesi” e rivendicava, a tal fine, 'uso strumentale e
didattico-politico del teatro. Si mostrava convinto -come del resto ormai si
pensava da quasi un decennio anche al di la delle Alpi- della valenza pedagogica
di quella forma di comunicazione che sembrava assumere, a fine secolo, un
carattere culturale di massa®.

Proprio nel corso dei mesi nei quali Sografi compiva il suo apprendistato
alla politica si moltiplicavano, nell’Italia liberata dai francesi, gli appelli e le
petizioni patriottiche, mentre l'autorita e gli agenti direttoriali fissavano, o
avevano da poco stabilito, le prescrizioni indirizzate all’Armée operante nella
penisola. Il programma complessivo di disciplinamento politico-sociale,
riservato dalla Grande Nation alle repubbliche sorelle, puo essere colto nella sua
essenza nel lucido quadro d’insieme delineato in quello stesso 1797 da M. A.
Jullien allora poco piu che ventenne, nei Conseils aux patriotes cisalpins”. Com’e
noto il rivoluzionario originario del Delfinato, né un “anarchiste” né un
“bonapartista coscienzioso” come e stato detto, futuro esponente del movimento
neogiacobino con la cosiddetta ripresa dell’estate 1799 e, gia membro, dopo il 9
termidoro, della Commissione esecutiva d’istruzione pubblica, era giunto nel
nostro paese in seguito alla congiura babuvista. Nei Conseils, il futuro fondatore
della Revue encyclopédique, il periodico che intendeva contribuire ai “progressi
della civilta” tramite “la comunicazione e gli scambi tra gli uomini”, tratteggiava
un sistema articolato d’istruzione nazionale che prevedeva insieme alla
divulgazione della scienza e della filosofia, uno spazio altrettanto significativo
riservato alle cerimonie civiche, agli esercizi militari e ginnici, alle distribuzioni
di premi. Per Jullien il legislatore avrebbe dovuto entrare “dans tous les secrets
du coeur humain” per rendere “la république et la révolution aimables”. Ma per
poter attuare il programma era soprattutto necessario colpire “le sens du peuple”
con “des objets physiques “, con des choses réelles“?. Trionfavano, di fatto, i
postulati della dottrina sensista. Una filosofia che intendeva risalire dagli stimoli
esterni alle sensazioni e, da questi, ai sentimenti e alle idee. Soltanto attraverso
questo itinerario le peuple avrebbe potuto conquistare il traguardo della raison e
cosi elevarsi sino all’altezza dei représentants. Una teoria della conoscenza
diveniva pertanto funzionale ad una prassi politica: attraverso una adeguata

2 Petizione del cittadino Sografi, Padova 23 maggio 1797, cit. P. Bosisio, Tra ribellione e utopia.
L’esperienza teatrale in Italia nelle repubbliche napoleoniche (1796-1805), Bulzoni, Roma, 1990; P.
Themelly, Il teatro patriottico tra Rivoluzione e Impero, Bulzoni, Roma, 1991.

27 Quelques conseils aux patriotes cisalpins, orain G. Vaccarino, I patrioti «anarchistes» e l'idea dell unita
italiana, Einaudi, Torino, 1955, pp. 116-24. E. Di Rienzo, Marc-Antoine Jullien de Paris (1789-1848),
Guida, Napoli, 1999; M.C. Delieuvin, Marc-Antoine Jullien de Paris (1775-1848). Théoriser et
organiser I'éducation, L’Harmattan, Paris, 2003.

28 Quelques conseils aux patriotes cisalpins, ed. cit., p. 119.

13

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

organizzazione degli stimoli fisici e sensoriali era possibile indirizzare nel senso
voluto 'opinione, contribuendo alla formazione di un nuovo costume.

Gli stessi concetti e persino le medesime espressioni dei Conseils ispiravano,
di Ii a poco, anche i proclami e le circolari del generale J.E. Championnet,
testimoniando, in tal modo, la diffusione e la recezione capillare di un
programma gia elaborato in Francia. Tuttavia colui che avrebbe espugnato dili a
poco Roma e Napoli si sentiva in grado di spingersi ancora oltre, sino a
prefigurare i tratti di una nascente religione politica e a intravedere la dimensione
di un nuovo culto civico:

Substituez aux momeries sacerdotales des jeux publiques, des réunion nombreuses, des
spectacles imposants, des fétes solennes”. Agli occhi dell’alto ufficiale trentottenne “’homme
considéré comme peuple”, ridotto alla stregua di un “enfant”, doveva essere sempre “mené par
les yeux et les sens”. Solo questa strategia poteva creare “I’esprit public” e percid doveva divenire
“pour beaucoup” le mecanisme d’une révolution. 2

La distinzione appena emersa tra enfants-citoyens, esplicitava una profonda
divaricazione sociale che palesava, nell’antitesi tra due popoli, un reale conflitto
tra culture: il nuovo principio di cittadinanza si scontrava con I'idea tradizionale
di “popolo”. Per un verso dunque emergeva il senso della democrazia moderna,
un concetto sostanziato nell'idea di un inedito aggregato di singoli individui
consapevoli e detentori di diritti. Una nozione che traeva alimento dalla
concezione individualistica del consorzio umano, codificata nella Dichiarazione
dell’89. Dall’altro invece ancora riaffiorava il vecchio principio di un corpo
collettivo omogeneo nel quale si dissolveva l'identita del singolo. Sopravviveva,
in altri termini, la consueta visione organicistica dei fenomeni sociali che aveva
segnato la mentalita e il pensiero politico dall’antichita sino a quei giorni *.

I due popoli dei Lumi non riuscivano quindi, neppure con una rivoluzione
alle spalle, a trasformarsi in una unica nazione e piu in generale non si colmava
I'abisso che ancora separava l'esprit dei représentants da le coeur del peuple. La

2 J.E. Championnet, Campagnes de Hollande de Rome et de Naples, par A.R.C. De Saint Albin, Poulet-
Malassis et de Broise, Paris, 1861, p. 234.

% “I’ideale di liberta e di eguaglianza si impone a partire dal concetto dell'uomo in quanto
individuo. Se infatti si ritiene che I'umanita tutta intera sia presente in ogni uomo, allora ogni
uomo deve essere libero e tutti gli uomini devono essere eguali. E di qui che questi due grandi
ideali dell’eta moderna attingono la loro razionalita. Non appena invece si riconosce che un fine
collettivo si impone a parecchi uomini, la loro liberta viene limitata e la loro eguaglianza viene
messa in discussione”. L. Dumont, Homo hierarchicus. Il sistema delle caste e le sue implicazioni,
Adelphi, Milano, 1991, p. 85. Sul problema vedi anche Id., Homo aequalis. Genesi e trionfo della
ideologia economica, Adelphi, Milano, 1984; Id., Saggi sull’individualismo. Una prospettiva
antropologica sull’ideologia moderna, Adelphi, Milano, 1993; A. Laurent, Storia dell’ individualismo, 11
Mulino, Bologna, 1994; N. Elias, La societa degli individui, Il Mulino, Bologna, 1995. Sulla questione
resta fondamentale N. Bobbio, Nel secondo centenario..., cit., pp. 1-18.

14

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

pedagogia rivoluzionaria sembrava cosi ancora attardarsi nelle dispute libertine
e deiste del secolo, nelle quali si erano dibattuti anche gli esponenti pit1 autorevoli
(e moderati) del movimento dei Lumi, quali ad esempio Voltaire e d’Alembert.
Tornavano, in tal modo, ancora insolute vecchie questioni. Di fatto, in seguito ai
grandi eventi rivoluzionari e alla Dichiarazione dei diritti, che aveva, lo si e appena
ricordato, innalzato l'individuo a protagonista, sino a scoprirne la totalita
dell’essere, i documenti pedagogici celebravano, invece, ancora I'uomo come
realta “unidimensionale”: un soggetto scisso nelle sue facolta costitutive, i sensi
e la ragione, molto verosimilmente secondo la concezione libertina della “doppia
verita”.

Si perpetuava cosi la teoria, durata secoli e destinata a superare I'eta della
Rivoluzione, dei due popoli distinti, diversi tra loro per natura e attitudini: I'élites
e le masse, il popolo dei sensi e quello dell’intelletto. L’opposizione tra due popoli
e due caratteri, ispirata dalla dualita mente-cuore, aveva dato origine anche alla
ipotesi deista e volterriana di una duplice verita religiosa. Quella pit consapevole
della coscienza, propria di una minoranza virtuosa, che trovava il suo credo nel
dialogo interiore, nella certezza di Dio e nella natura terrena e effimera
dell’anima; l'altra dei pil, irrazionale e “selvaggia”, che avvicinava solo
emotivamente l'uomo all’Eterno e postulava la certezza nella perennita
dell’animad'.

Si determinava cosl una profonda divaricazione che divideva, sul piano
conoscitivo, religioso e morale “due popoli”, i volti distinti di una societa
disarmonica. Era pertanto necessario, per gli interpreti di questa dottrina,
lI'intervento regolativo e unificante della élite. In particolare Voltaire, i cui accenti
anticlericali, antiecclesiastici, anticonfessionali non erano certo areligiosi,
reputava opportuna una duplice iniziativa. Per un verso appariva dunque
necessario recuperare l'essenza e l'originaria purezza dell’esperienza religiosa,
degradata nel divenire storico. Per I'altro la “fola” dell'immortalita dell’anima,
che costituiva la grande speranza delle masse, se ben utilizzata poteva
contribuire ad armonizzare e riequilibrare i guasti della societa. Voltaire finiva
cosi per attribuire un “valore positivo a quel concetto di religione come
impostura”, pur nella frastagliata articolazione del suo pensiero a riguardo®.
Tornava cosi il tema proprio della tradizione libertina che individuava “l’origine
del fatto religioso in un artificio politico”®. Pertanto quella inconfessabile

31 N. Pomeau, La religion de Voltaire, nouvelle édition revue et mise a jour, Nizet, Paris, 1995; S.
Landucci, Voltaire, C.E.1., Milano 1969.

% Vedi, “Introduzione” in P.T. d"Holbach, Il buon senso, a cura di S. Timpanaro, Garzanti, Milano,
2010, p. XLVIL

3 A. Minerbi-Belgrado, Paura e ignoranza, studio sulla teoria della religione in d’Holbach, Olschki,
Firenze, 1983, pp. 103 e ss.

15

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

“bugia” colpiva il sentire delle moltitudini, rivitalizzava le forme di un credo
elementare, e consentiva, in tal modo, all’autorita, grazie all'uso sapiente e
spettacolare dell’“inganno”, di compiere un intervento di omologazione
culturale, che era insieme educativo e disciplinante.

Nondimeno studi recenti hanno tentato di ricostruire le vicende del
“naufragio” di quel modello culturale sotteso al criterio della “doppia verita”,
mettendo in evidenza come a partire dai tardi anni Sessanta e poi, ancor piu con
la Rivoluzione, I'affermazione del libero pensiero contribuiva a trasformare i
contenuti della protesta religiosa, relegando in un passato senza futuro la
polemica libertina. Veniva soprattutto meno la consueta raccomandazione di
“lasciare il popolo nei suoi pregiudizi, senza i quali sarebbe stato impossibile
tenerlo a freno” 34, L’élite si mobilitava. In particolare a fine secolo, a sud delle
Alpi, per quel che a noi interessa, “in quel gran laboratorio intellettuale che fu la
Milano democratizzata”, il “clima di liberta”, “l’ansia di rigenerazione”, la
“speranza o l'illusione che fosse possibile tentare quel che fino ad allora era
sembrato impossibile”, favori lo sviluppo “di un’esperienza radicalmente
nuova” che consenti la fioritura di una “letteratura per il popolo”, testimonianza
di un vasto movimento d’opinione, al quale tuttavia si accennera piu avanti®. In
questo quadro assumeva il suo rilievo un filone variegato, deista, ateo,
anticristiano o pit in generale incredulo, che qui consideriamo schematicamente
solo in funzione del nostro discorso. In sostanza si definiva, in quegli anni
cruciali, un corpus documentario che riattualizzava, rinnovandole, le istanze
estreme dei Lumi, sino a delineare un progetto politico (e un programma
pedagogico) volto a emancipare le masse e a renderle consapevoli. Un disegno
che tendeva a restituire la dignita umana auspicando per tutti I'esercizio della
“sana ragione”, il “solo lume che l'uomo deve seguire”. La pedagogia
tradizionale veniva dunque superata grazie al fare di una minoranza virtuosa che
tendeva a dilatare le ragionevoli conquiste della nuova cultura in un pitt ampio
spettro sociale. L’auspicio nella illimitata perfettibilita del genere umano
sembrava cosl avverarsi. Era giunta I'ora dei “veri sapienti” impegnati a
“diffondere la verita di cui erano in possesso” per garantire di un consenso
razionale®. Da questa nuova “aristocrazia di dotti”, cosi attenta alla trasmissione
del sapere piu che orientata a fornire le tecniche per l'acquisizione delle

3 Vedi, “Introduzione” in II celebre e raro trattato de’ tre impostori (1798), a cura di L. Guerci,
Edizioni dell’Orso, Alessandria, 1996, p. 27.

% L. Guerci, Istruire nelle verita repubblicane. La letteratura politica per il popolo nell’Italia in rivoluzione
(1796-1799), Il Mulino, Bologna, 1999.

3% L. Guerdi, Incredulita e rigenerazione nella Lombardia del triennio repubblicano, in «Rivista storica
italiana», CIX, 1997, 1, pp. 49-120.

16

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

conoscenze, poteva sorgere un progetto innovativo volto a trasformare la societa
tradizionale in una nazione di cittadini consapevoli e detentori di reali diritti?

Altri studi, centrati sul caso francese, attenti in particolare alla elaborazione
dei programmi ufficiali della classe dirigente formulati per lo piu tra 1789 e 1793,
fanno emergere un ceto intellettuale poco sensibile al cambiamento e ancora
radicato nella tradizione pedagogica. In definitiva 'uomo della Rivoluzione
sembra ripercorrere in buona parte il cammino a suo tempo compiuto dal deista
o dal libertino sul piano educativo. Anche per la nuova classe dirigente
transalpina le conoscenze e il sapere si acquisivano tramite due metodologie
differenziate, adeguate alle diverse recettivita dei fruitori: quelle delle sensazioni
e del cuore, per le moltitudini inconsapevoli, quelle piu alte e diverse
dell’intelletto per i ceti egemoni che possedevano strumenti mentali adeguati. Ne
scaturiva una pedagogia differenziata in due diversi percorsi formativi, sempre
modellati sull’opposizione mente-cuore, che si richiamavano solo verbalmente
alla celebre distinzione condorcetiana tra I'éducation e l'instruction.

Il grido “l'inégalité d’instruction est une des principales sources de la
tyrannie”3 ispira in buona parte il programma pedagogico definito da Condorcet
tra il febbraio 1791 e I'aprile 1792, in seguito a un lontano interesse manifestatosi
sin dai primi anni Settanta®. Come ha osservato S. Moravia il suo programma
fondeva insieme i due temi di fondo della pedagogia illuministica. Per un verso
privilegiava il motivo dell’istruzione universale, ovvero I'impegno affinché tutti
fossero egualmente istruiti. L’istruzione diveniva cosi il processo di liberazione
interiore dell’individuo e lo strumento per la salvaguardia dei suoi diritti,
I'opportunita per uscire da uno stato di minorita e di dipendenza permanente di
un individuo dagli altri individui. Sembrava potersi inaugurare per questa via il
sistema dell’eguaglianza. Per l’altro, invece, si schiudevano le prospettive
dell’utilitarismo sociale: la formazione era funzionale alla razionalizzazione delle
risorse intellettuali e tecniche, al fine di massimizzare il benessere collettivo®.

Scoperta la centralita dell'individuo l'altro grande tema era quello di
garantirne i diritti personali, nelle molteplici forme della liberta: morale, politica,
religiosa. Di qui la necessita di uno stato garante e al tempo stesso limitato.

37 F. Pitocco, Festa rivoluzionaria..., cit., in particolare pp. 5-15.

3 J.A.C. de Condorcet, Ecrites sur l'instruction publique, v. 1, Cing mémoires sur l'instruction publique,
texte présenté, annoté, et commenté par Ch. Coutel et C. Kintzler, Edilig, Paris, 1989, p. 37.

% E. e R. Badinter, Condorcet. Un intellectuel en politique, Fayard, Paris, 1988; J].A.C. de Condorcet,
Gli squardi dell’llluminista. Politica e ragione nell’eta dei Lumi, a cura di G. Durante, Dedalo, Bari,
2009. C. Pancera, La Rivoluzione francese e l'istruzione per tutti. Dalla convocazione degli Stati Generali
alla chiusura della Costituente, Schena, Fasano di Puglia, 1984; M. Albertone, Una scuola per la
rivoluzione. Condorcet e il dibattito sullistruzione: 1792-1794, Guida, Napoli, 1979; S. Moravia, 1
tramonto dell’llluminismo, Laterza, Bari, 1968, pp. 327-41.

40 S, Moravia, Il tramonto..., cit,, p. 328 e ss.

17

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Incompetente nelle questioni della coscienza, della autonomia di giudizio,
dell’esercizio della critica. Se solo lo stato poteva garantire il carattere non statale
dell’istruzione, la sua autorita era limitata e bilanciata dalla comunita scientifica,
una organizzazione del sapere collettiva, autonoma e autogovernata che
sovraintendeva e regolava il processo formativo. Ne derivava una singolare
mescolanza di “élitarismo scientifico”, “individualismo”, e “liberalismo”*.
Tuttavia, nel rifiuto d’ogni apriorismo e di qualsiasi cristallizzazione ideologica,
ogni conoscenza doveva essere sottoposta alla verifica e al dibattito: I'istruzione
e piu in generale la cultura divenivano il nuovo cantiere della societa civile: il
processo di rinnovamento sociale doveva dunque partire dal profondo della
societa e coinvolgere preliminarmente l'esperienza culturale. L’istruzione
diveniva cosi lo strumento, la procedura -scriveva Condorcet nei Mémoires del
1791- “per regolarsi da se stessi [...] senza essere obbligati a ricorrere alla ragione
altrui”#2. Questo modello d’istruzione pubblica si contrapponeva dunque a
quello di educazione proprio della pedagogia rivoluzionaria, o, come e stato
recentemente scritto, rifletteva I’antitesi tra “pubblico” e “nazionale”, tra “liberta
dei singoli” e “volonta generale”*.

L’Assemblea, com’e noto, rifiutava il progetto di Condorcet rinsaldandosi
nel tradizionalismo pedagogico. Pertanto L’éducation veniva considerata
convenzionalmente nella sua valenza emotiva e diveniva il principale campo di
attivita della didattica rivoluzionaria. Una pedagogia che voleva intervenire
“sugli uomini come massa” (H.G.R. Mirabeau) e privilegiava quindi la mozione
degli affetti e la regia degli stimoli irrazionali trovando il suo sbocco naturale e la
sua attuazione pratica nella liturgia del teatro e delle feste patriottiche. Si trattava
inevitabilmente di una tecnica rischiosa che tendeva a suscitare meccanicamente
una verita gia fatta, a instillare un credo politico, a considerare la stessa
conoscenza come reiterazione di un identico. L’altro percorso, l'instruction,
continuava ad essere inteso come un processo razionale e trovava nella scuola la
sua pill compiuta realizzazione. In tale ambito le conoscenze si sarebbero dovute
costruite tramite il ragionamento: le procedure avrebbero potuto cosi acquistare

4 K.M. Baker, “Condorcet”, in F. Furet, M. Ozouf, Dizionario critico della Rivoluzione francese,
Bompiani, Milano, 1988, p. 207 e ss.

22 J.-A. Caritat de Condorcet, Le Memorie sull’Istruzione Pubblica, Societa Editrice Dante Alighieri,
Milano-Roma-Napoli, 1911, pp. 43; 59. Si veda anche p. 42: “Il fine dell’istruzione non e quello di
far ammirare agli uomini una legislazione bell’e fatta, ma di renderli capaci di apprezzarla e
correggerla. Non si tratta di sottomettere ogni generazione alle opinioni come alla volonta di
quella che la precede; ma di illuminarle sempre piti, affinché ciascuna diventi degna di governarsi
mediante la propria ragione”.

4 M. Bascetta, “Introduzione”, in J.A.C. de Condorcet, Elogio dell'istruzione pubblica,
Manifestolibri, Roma, 2002, pp. 7-22.

18

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

sempre maggior rilievo rispetto allo stesso principio di acquisizione della verita®.
Cio nonostante sembrava potersi prefigurare con gli incubi dell’arte di stato,
anche la pericolosa contaminazione e complementarieta del catechismo con la
grammatica.

Il discorso pedagogico sembrava rivelare pertanto, insieme alla distinzione
tra due popoli e all'idea di due diversi sistemi conoscitivi, anche I'ipotesi, gia
accennata, di un modello umano unidimensionale. Si delineava in tal modo, in
ragione dei diversi destini sociali, un individuo differenziato per analogia in una
sola delle due facolta naturali costitutive della specie (sensazione e riflessione).
In realta gli intellettuali dei Lumi si erano da tempo impegnati a recuperare il
carattere autentico, a due dimensioni, della persona umana®. Infatti, non solo gli
assertori del primato del sentio sul cogito, ma piu in generale una buona parte del
pensiero europeo di quegli anni, intendeva valorizzare la sfera irrazionale e
emotiva della coscienza. Tuttavia gli istinti e le passioni per acquistare il loro
pieno e autonomo rilievo dovevano interagire necessariamente con la coscienza,
e la coscienza, se si vuole, con I'esperienza. Ben si sapeva, anche molto prima del
dibattito settecentesco sul tema, che ogni uomo e sempre costretto, per
“orientare” la propria vita, ad armonizzare i moti del cuore con le istanze della
ragione, a coordinare quei due poli dialettici in eterno contrasto sino a scorgervi
le fasi distinte di un processo unitario. Se tale conoscenza era dunque remota,
nondimeno le battaglie culturali dell’«Enciclopedia», le rinnovate dispute
intorno ai criteri del metodo e non da ultimo le ripercussioni e le applicazioni
pratico-politiche che scaturivano da quella stessa teoria, riaccendevano il
dibattito. Anche in questo caso, come si comprendera tramite la rapida
presentazione di due esempi circoscritti al pensiero prerivoluzionario, le spinte
innovative finivano per restare soffocate dalle permanenze di una vecchia
cultura. Non si conquistava, in sostanza, il traguardo della ragione dialettica;
come nelle questioni di metodo e di conseguenza sul versante conoscitivo e
pedagogico la procedura finiva per restare I’ancella della verita.

Gia nel 1751 J. Le Rond d’Alembert, con il Discours préliminaire de
I'Encyclopédie, aveva avanzato, in quel celebre disegno, anche una serrata
polemica nei confronti di R. Cartesio e G. W. Leibniz, simboli, a suo dire, di un
modello di conoscenza fondato sulla ragione astratta. Il futuro patriarca dei
Lumi, solo dopo la scomparsa di Voltaire e per i soli cinque anni oltre i quali si
chiudeva anche la sua vita, scorgeva nell’'opera di quei grandi interpreti del
Seicento la genesi di un pensiero che rompeva con la tradizione medioevale e che,
in tal modo, costituiva la premessa della cultura di cui si sentiva interprete.

4“4 F. Pitocco, Festa rivoluzionaria e comunita riformata, cit.
45 H. Marcuse, L'uomo a una dimensione, introduzione di L. Gallino, Einaudi, Torino, 1999.

19

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

D’Alembert rifuggiva tuttavia dai giudizi di valore e intendeva solo contestare le
incoerenze metodologiche dei due filosofi dell’eta barocca. Ravvisava che le tesi
d’entrambi non erano dimostrate in modo adeguato. La monade di Leibniz, ad
esempio, per limitarci ad una sola di quelle dimostrazioni, ovvero un centro di
forza attiva nel quale si fondono insieme materia e spirito, rimaneva per
'enciclopedista un postulato e, come tale, una mera astrazione, un’idea che non
si costituiva tramite i dati dell’esperienza. Ne derivava un metodo che
privilegiava solo uno dei due momenti: la riflessione rispetto alla osservazione.
Per d’Alembert invece, ogni principio doveva scaturire dalla verifica,
dall’esperimento concreto, da una serena comparazione dei dati empirici.
Sensazione e riflessione, idea e cosa, acquistavano significato solo nel loro
rapporto. L’argomentazione dunque acquistava maggior rilievo nei confronti
della conclusione e si bandiva ogni idea precostituita“.

Il Discours celebrava cosi, con l’affermazione irreversibile del metodo
sperimentale, la nuova scienza dell'uomo e il primato della procedura nei
confronti della verita. Tuttavia le nuove certezze ben presto vacillavano. Di fatto
per d’Alembert la natura, una realta oggettiva, assoluta e superiore all'uomo,
finiva per inibire l'attivita di qualsiasi ricerca, sino a rendere vano il lavoro e
I'azione della scienza. Di Ii a qualche anno le analisi empiriche apparivano
all'illuminista sempre piti imperfette e parziali, forse addirittura arbitrarie e
comunque incapaci di misurarsi con le leggi eterne dell'universo. Era pertanto
impossibile oltrepassare la piccola sfera del noto, riuscire a inoltrarsi nei “vasti
deserti” dell’“incognito”, una realta in sé, impenetrabile alle tecniche dello
scienziato”. La sconfitta della procedura di fronte all'insorgere dell’a priori,
percepito anche nella sua dimensione insondabile, faceva rasentare a d’ Alembert
I'abisso scettico-relativistico, mentre si ridestava in lui la certezza della veritas
intesa, tradizionalmente, come adaequatio rei et intellectus. Com’e noto D. Diderot
nel suo Sogno gli fara dire “Sceptique, je me serai couché, sceptique, je me
leverai”*.

Nei primi anni Settanta P.T d’Holbach, in particolare ne Le Bon Sens, si
proponeva di superare la distinzione libertina tra le due verita auspicando un
processo di autoeducazione sociale grazie al quale ogni individuo avrebbe potuto

4 Vedi Discorso preliminare, ora in Enciclopedia o dizionario ragionato delle scienze, delle arti e dei
mestieri, ordinato da Diderot e d’Alembert, a cura di P. Casini, Laterza, Bari, 1968, pp. 63-69.

4 P. Casini, Jean d’Alembert “epistemologo”, in «Rivista critica di storia della filosofia», XIX, 1964,
pp- 28-53; 1d., Il problema d’Alembert, in «Rivista di filosofia», 1, 1970, pp. 26-47; T.L. Hankins, Jean
d’Alembert. Science and Enlightenment, Gordon and Beach, New York, 1985.

48 D. Diderot, Le réve de d’Alembert, texte intégral d’apres la copie inédite de Léningrad, présenté et
annoté par J. Varloot, Editions sociales, Paris, 1971, p. 21.

20

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

raggiungere la consapevolezza della coscienza®. L’operetta, uscita anonima nel
1772, riscosse grande e durevole successo. Considerata da taluni come la
semplificazione didattica di un disegno gia svolto, essa ribadiva, senza piu
esitazioni, una concezione materialista e atea che il barone aveva esplicitato solo
nel 1770 nel Systeme de la Nature, pubblicandolo tuttavia sotto il nome di J-B.
Mirabaud, un “polemista antireligioso morto dieci anni prima”*.

Entro questa prospettiva radicale ed estrema si ribadiva la condanna in toto
dell’esperienza religiosa ricondotta a pura manifestazione del pensiero primitivo
e irrazionale. Al rifiuto dell’”arcaico” si accompagnava nelle pagine del pamphlet
la celebrazione del pensiero moderno, un pensiero definito critico, fondato sulla
ragione e sulla dimostrazione®. Sin dalla Prefazione 1'autore chiariva l'idea
dell’opera mettendo in evidenza, per il lettore, il carattere dinamico del “buon
senso”. La stessa locuzione perdeva il tradizionale significato di “senso comune”
per assumere una diversa connotazione pragmatica. Voleva esprimere 1'atto
consapevole di una volonta intellettuale e insieme morale alla portata di tutti,
volta ad andar oltre le convenzioni sociali, mobilitata per recuperare una nuova
identita personale e comunitaria:

La verita e semplice [...], e fatta per essere intesa da tutte le menti sane [...]. Per mettere in chiaro
i veri principi della morale, gli uomini non hanno bisogno né di teologia, né di rivelazione, né di
divinita: hanno bisogno soltanto del buon senso. Rientrino in sé, riflettano sulla propria natura,
consultino i loro interessi evidenti, considerino lo scopo della societa e di ciascuno dei membri
che la compongono. %

Questo precoce motto rivoluzionario, pronunciato agli inizi degli anni
Settanta, era tuttavia viziato da contraddizioni evidenti. Il “buon senso” finiva
per spegnersi nel concetto di “ateismo per tutti”: una scelta, quest'ultima per
I'autore, congrua ad esprimere la concezione del “buon senso”%. L’ateo, piut che
impegnarsi a negare Dio, doveva soprattutto adoperarsi per costruire, insieme a
tutti, una societa solidale ed equa, a misura d’'uomo. Per riedificare secondo i

# Le Bon Sens, ou Idées naturelles opposée aux Idées surnaturelles (1772). Per I'edizione francese si
veda Baron Thiry d’Holbach, Le Bon Sens, cit., ed. ]J. Deprun, Editiones rationalists, Paris, 1971.
Per quella italiana, Id., Il buon senso, a cura di S. Timpanaro, cit.

% Systeme de la Nature, ou des Lois du Monde physique et du Monde moral (1770); trad. it. P. Thiery
d’Holbach, Sistema della natura, a cura di A. Negri, Utet, Torino, 1978. Per I’attribuzione e notizie,
ivi, pp. 45-46; 67-69. La citazione riportata nel testo e tratta da “Introduzione” in P.T. d’"Holbach,
Il buon senso, cit., p. XVIIL

51 A. Minerbi-Belgrado, Paura e ignoranza, studio sulla teoria della religione in d’Holbach, cit.; M.G. di
Domenico, Natura Uomo Dio: saggio sull’antropologia di d’Holbach, Loffredo, Napoli, 1994.

%2 P.T. d’'Holbach, Il buon senso, a cura di S. Timpanaro, cit., pp. 8-9; V. Barba, La virtii senza Dio. Il
pensiero etico-politico di d’Holbach, Laterza, Roma-Bari, 1993; J. Domenech, D’Holbach et I'obsession
de la morale, in «Corpus», 1992, 22-23, pp. 103-15.

% P.T. d’"Holbach, Il buon senso, a cura di S. Timpanaro, cit., pp. 136-46.

21

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

criteri della ragione la nuova comunita era dunque necessario recuperare un
“metodo”, una pratica empirica di conoscenza funzionale a orientarsi nel mondo
e a definire i nuovi programmi. Questo metodo, in grado di integrare e
armonizzare le due facolta naturali e costitutive dell'uomo (i sensi e la ragione),
doveva, in quanto patrimonio del genere umano, essere esteso a tutti, nessuno
escluso®. Il barone - grazie a questa procedura nella quale ciascuno poteva
ritrovarsi - pensava di poter superare 1'impasse libertina della “doppia verita” e
dell””uomo unidimensionale”, trasformando i due popoli dei Lumi finalmente in
una unica nazione.

S. Timpanaro, curando l'edizione del testo, ha scorto nell’”ateismo
ragionato” fondato “sul buon senso naturale” di d"Holbach il preannuncio di una
“fraternita laica”, che quasi anticipa i versi “indimenticabili” della leopardiana
Ginestra (vv. 145-157) e apre cosi alla grande speranza che “strinse” “i mortal”
“contra” “l’empia natura” nella “social catena”. La “potenzialita democratica” di
quelle pagine evocava, sempre per lo studioso, “I’ecumenismo cui aspira la
religione”, una possibilita che si sostanziava in una “forma di conoscenza
espansa a tutta l'umanita”, legittimandosi nell'impegno costante verso i
dimenticati®. Anche se l'autorevole giudizio del celebre studioso puo essere
contraddetto, la sua riflessione e tuttavia utile per chiarire I’ambito nel quale si
collocavano i pensieri e le azioni di allora dando vita, anche in questo caso, a un
intreccio di motivi tra loro sempre in contrasto. Forse e sin troppo ovvio che
I'”ateismo per tutti” di d"Holbach non puo preannunciare, pur auspicandola con
forza, la nascita di una societa di uomini liberi. La “direzionalita” del metodo, la
procedura, tanto invocata dal barone come il mezzo idoneo per conquistare un
sapere antidogmatico e anticonvenzionale al servizio della societa per
trasformarla, si spegneva nella “ciclicita” di un a priori, si piegava per
rappresentare una verita in sé: 'ateismo, un dato indiscutibile sul quale I'uomo
di “buon senso” doveva modellare il proprio pensiero.

In tal modo la “sana ragione”, privata della sua funzione dialettica, si
prestava ad annunciare 1'ora dei “veri sapienti”, di coloro che intendevano, con
tutti i rischi del caso, “diffondere la verita” di cui “erano in possesso®. Si
delineava un itinerario destinato ad avere i suoi riscontri e forse a non essere del
tutto infrequente nel triennio patriottico italiano di fine Settecento. Si ricordera
qui il caso di G. Bocalosi, un medico e fisiologo fiorentino, scomparso giovane
nel 1800, a soli quarant’anni, una figura tutto sommato minore del nostro ultimo
[lluminismo che ormai era sfociato nella pratica rivoluzionaria. A Milano
cisalpina, sin dal 1796, il nostro elaborava un disegno pedagogico, dopo aver gia

4 Ivi, pp. 113-15; 126-28.
5% Vedi “Introduzione”, in P.T. d’"Holbach, Il buon senso, cit., pp. 56-9.
% Vedi supra n. 36.

22

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

stampato negli anni Novanta la sua opera utopistica, contraddittoria ed estrema.
Formatosi giovane, anche sui testi di Ch. Bonnet e facendo propria, almeno allora,
la teoria dei germi preesistenti e dello sviluppo programmato, il fiorentino
auspicava poi sul piano politico, negli anni d’influenza francese, un programma
radicale, nel quale conciliava la democrazia sociale con il suffragio universale e il
concetto di rappresentanza®. Entro queste premesse il patriota pensava dunque
che tutti gli uomini fossero egualmente liberi, cioe protagonisti con le loro
determinazioni alla costruzione del bene comune. Nondimeno pensava che si
sarebbe potuti divenire liberi solo dopo essere stati educati ad un modello
predefinito di liberta®. Si prefiguravano cosi le ombre e i rischi intrinseci della
pedagogia rivoluzionaria.

Tuttavia i tempi spingevano anche in un’altra direzione: I'educazione
negativa di Rousseau stava a dimostrarlo, nonostante le contraddizioni, che
richiameremo in breve chiudendo questa prima sezione. In definitiva anche un
personaggio controverso come M. Robespierre, in un suo Discorso del maggio
1793, nei momenti difficili della resa dei conti con la Gironda, riconosceva che
“spettava all’opinione pubblica il compito di giudicare gli uomini che governano
e non gia a costoro [...] di creare I'opinione pubblica”®.

All'inizio di quello stesso 1793, ben lontano dalla Francia, J.G. Fichte, allora
un anonimo precettore a Danzica, informato tuttavia sulle contemporanee e
difficili vicende rivoluzionarie, ammoniva gli “amici e 1 servitori
dell’oscurantismo”. Ricordava che “la storia degli uomini” procede “o con salti
violenti” o con un “progresso graduale, lento ma sicuro”. Se era preferibile,
scriveva, il secondo processo, al fine di garantire “I'avanzata dei lumi”,
comunque constatava che a volte “le rivoluzioni divengono necessarie”. Si
appellava ai “popoli” affinché non fosse soffocata la libera d’espressione, in un
opuscoletto su la Rivendicazione della liberta di pensiero, sul quale torneremo piu
avanti®. Il giovane filosofo affermava in quelle pagine che nessuno puo porre
limiti all'uomo, neppure I'uomo stesso. Caratteristica essenziale della ragione e
non riconoscere limiti assoluti, “andar oltre”:

57 M. Berengo, La societa veneta alla fine del Settecento, Sansoni, Firenze, 1956, pp. 207-17; Vittorio
Criscuolo, Girolamo Bocalosi tra libertinismo e giacobinismo, ora in Id., Albori di Democrazia nell’Italia
in Rivoluzione (1792-1802), Angeli, Milano, 2006, pp. 271-338; L. Guerci, Istruire nelle verita
repubblicane, cit., ad indicem.

58 P. Themelly, L'llluminismo radicale di Girolamo Bocalosi. Il problema delle operette giovanili (1780-
1783), «Eurostudium?®v», aprile-giugno 2010, n. 15, pp. 86-107.

% M. Robespierre, Sulla Costituzione. Discorso pronunciato alla Convenzione il 10 maggio 1793,
orainId., La Rivoluzione giacobina, a cura di U. Cerroni, Editori Riuniti, Roma, 1984, pp. 127-44, in
particolare, p. 135.

¢ J.G. Fichte, Rivendicazione della liberta di pensiero, ora in I1d., Sulla Rivoluzione francese. Sulla liberta
di pensiero, a cura V.E. Alfieri, Laterza, Bari, 1974, pp. 3-39.

23

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

A nessuno, tranne che all’individuo stesso, € lecito determinare la scelta, la direzione, i limiti del
proprio indagare. [...] Qui nulla in generale lo spinge ad agire, tranne tutt’al pit I'inclinazione; e
questa inclinazione egli puo bene, la dove non la limita la legge morale, limitarla con una legge
ch’egli si e imposto volontariamente. Ma se invece egli e giunto a quei limiti della riflessione,
qualcosa lo spinge indubbiamente ad operare, a oltrepassare i limiti e a spingersi oltre, e questo
qualcosa & I'essenza della nostra ragione, della ragione la quale tende all’infinito. E caratteristica
fondamentale della nostra ragione il non riconoscere limiti assoluti; e anzitutto percio essa e
ragione, e anzitutto percid I'uomo & un essere razionale, libero, autonomo. La ricerca all’infinito
e quindi un diritto inalienabile dell'uomo. 6!

11 teatro come culto del popolo?

Tuttavia la necessita di creare “una maniera di pensare uniforme” per garantire
“una uniforme maniera di agire”, come allora si scriveva sui periodici dell'Italia
libera, non si risolse soltanto nelle modalita strumentali del disciplinamento. Di
la dei proclami della Grande Nation e degli indirizzi delle nuove municipalita lo
stesso spirito della Costituzione dell’anno III, come e stato osservato, aveva
introdotto nella penisola con la liberta individuale il diritto di parola,
un’opportunita sino allora sconosciuta che favori per tutti “un processo di
politicizzazione che non sarebbe stato cancellato”.

In questo clima sorse cosi anche quella letteratura politica per il popolo, cui
abbiamo accennato, centrata sull’emancipazione, sulle aspettative e persino sui
bisogni materiali delle classi inferiori che e parsa a taluni schiudere le prospettive
della democrazia contemporanea. Pit1 in generale si inaugurava in quegli anni un
dibattito vasto e diversificato che pur nella varieta delle accentuazioni confluiva
nell'idea di “stabilire nella penisola una repubblica fondata sulla sovranita
popolare”. Tuttavia, per quel che qui interessa, nonostante la vivacita e
I'abbondante messe di opuscoli, libelli e periodici allora diffusi capillarmente, i
disegni pedagogici piu consapevoli non riuscirono ad imporsi e il progetto di
radicale rinnovamento politico-sociale risulto sconfitto®. Se poi di fatto non
prevalse il conformismo nondimeno gli entusiasmi riformatori si spegnevano.
Iniziava a prefigurarsi nella evocazione del popolo la celebrazione del suo mito:
sorgeva un nuovo soggetto storico da commemorare in una sorta di “culto”.
Almeno per una corrente di pensiero, esorcizzato ogni rischio di ricostruzione
della nuova comunita “dal basso” si sperimento per il popolo, un soggetto storico
destinato ad “uscire” dalla storia, la “pia frode” della sua rievocazione liturgica®.

o1 Ivi, p. 26.

2 L. Guerci, Istruire nelle verita repubblicane, cit., V. Criscuolo, Albori di democrazia..., cit.

6 Per il concetto di pia fraus qui gia richiamato nel paragrafo introduttivo vedi, in senso piu
generale, E. De Martino, La fine del mondo. Contributo all’analisi delle apocalissi culturali, a cura di C.
Gallini, Einaudi, Torino, 1977, pp. 218 e ss., 628 e ss.

24

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Gli studi di G.L. Mosse sul simbolismo politico tedesco tra Ottocento e
Novecento, redatti ormai da pitt di quarant’anni, confermano, in una certa
misura, le incertezze e le contraddizioni sopra accennate. Per l'autorevole
studioso i nuovi riti civili e patriottici, sorti in Europa con la Rivoluzione francese,
costituivano la testimonianza di un nuovo stile politico funzionale ad una societa
divenuta di massa. Una societa capace, con i suoi modelli di rappresentazione, di
dare forma al “culto del popolo” sino a elaborarne una compiuta liturgia. Un
culto ispirato al concetto rousseauiano di volonta generale e volto a celebrare, in
un modello collettivistico, 'unanimita del corpo sociale fittiziamente riunito®.

Invero la lettura del “problema Rousseau”, che ispirava le pagine dello
storico berlinese, lo portava a cogliere, nel fine collettivo intrinseco nell’opera del
ginevrino, I'essenza del contratto: ne scaturiva I'idea di un primato che avrebbe
trasceso e schiacciato il singolo. Un processo volto ad una omologazione sociale,
alla costruzione di una “volonta una”, la volonté de tous, un tutt'unico
predeterminato che si definiva nella distruzione delle volonta particolari piu che
tramite lo scambio, lo scontro, la somma e la conciliazione di pareri diversi. In tal
modo, il concetto di volonta finiva per cancellare quello di opinione. E indubbio
che in Rousseau, come e stato piu volte osservato, la volonta generale finisca per
rimanere pericolosamente indeterminata, sino a divenire un apriorismo morale
capace di suscitare, come peraltro poi avvenne, l'arbitrio di una minoranza
ipoteticamente garante di un interesse generale®. Tuttavia Mosse svalutava
I'altro polo costitutivo del Contrat social: il principio di autodeterminazione
evidenziato con forza, e peraltro noto, da altri studiosi. Si trattava dell’idea del
“moi méme”: una ipotesi che pervadeva e innervava, almeno secondo taluni,
I"'ambiguo e polisenso concetto di “volonté générale” sino a trasformarne in parte
il significato. Era proprio il momento di autocoscienza, scoperto grazie al nesso
“liberta-legge”, che trasferiva sul piano politico 'intuizione rousseauiana del
carattere autonomo delle scelte morali. In altri termini il cittadino virtuoso
avrebbe dovuto ritrovare la dimensione universale della propria coscienza non
soltanto sul piano interiore e privato, come Emilio, ma su quello pubblico-civile:
obbedendo allo stato avrebbe obbedito al migliore se stesso®. Almeno sotto il
profilo teorico sembrava ipotizzabile I'impossibile “quadratura del circolo” tra

¢ G.L. Mosse, La nazionalizzazione delle masse. Simbolismo politico e movimenti di massa in Germania
dalle guerre napoleoniche al Terzo Reich, Il Mulino, Bologna, 1975, p. 8.

6 Vedi per tutti: J.L. Talmon, Le origini della democrazia totalitaria, Il Mulino, Bologna, 1967, pp. 57-
72, 341-9; H. Arendt, Sulla rivoluzione, Einaudi, 2009, in particolare pp. 73-87.

% Si indica qui soltanto E. Cassirer, Il problema Rousseau ora in E. Cassirer, R. Darnton, J.
Starobinski, Tre letture su Rousseau, Laterza, Roma-Bari, 1994; R. Derathé, Rousseau e la scienza
politica del suo tempo, Il Mulino, Bologna, 1988, in particolare p. 294.

25

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

I'universalita della legge e i diritti dell'individuo auspicata dal ginevrino nelle
Considerazioni sul governo di Polonia®.

Quel che qui interessa non e capire “a quale corno del dilemma” Rousseau
“tenesse in fondo di pitt”, per utilizzare una felice espressione di A. Santoni
Rugiu, quanto mettere in evidenza quel “fascio di contraddizioni”, quella
perenne oscillazione tra volonta generale e libere scelte individuali, tra
assunzione meccanica della norma e personale capacita di giudizio, tra verita e
procedura che costituisce, nei contrasti di quegli anni I'interrogativo di questo
lavoro.

Per tornare alle questioni poste da Mosse, lo studioso del simbolismo
politico scorgeva dunque nei prodromi teorici settecenteschi e poi soprattutto

7 llll

con la Rivoluzione, nell'individuo ormai “disumanizzato uomo-massa®®”. Si
trattava, in questo caso, di una tesi che trovava conferme in una tradizione
storiografica consolidata, come e oggi ampiamente noto. Almeno vent’anni
prima delle riflessioni di Mosse alcuni grandi contributi redatti nel clima della
guerra fredda e della divisione del mondo in blocchi contrapposti avevano
proposto la stessa connessione evidenziata dallo storico berlinese dei movimenti
di massa®. Nondimeno alla fine degli anni Settanta la rivisitazione delle tesi di
A. Cochin avrebbe spinto altri ancora a scorgere nell’associazionismo
“democratico” e giacobino, foggiato sul modello roussseauiano, la “matrice”
delle derive totalitarie del Novecento”. Entro questa prospettiva storiografica la
teoria di Rousseau, destinata a inaugurare gli “incubi” della politica moderna,
era anche per Mosse all’origine del nuovo culto nazionale del popolo.

Erano stati infatti sempre i ricorrenti richiami di Jean-Jacques alla “religione
civile” e al suo radicamento nel “genio”, nel costume e nel carattere di un popolo
a correlare la nuova idea di cittadinanza con quella di identita nazionale. Una
identita nella quale si mescolavano, anche qui ambiguamente, con gli accenti
volontaristici le istanze irrazionalistiche proprie dell’idea di “nazione natura”
che sara poi di J.G. Herder”!. Per questa via dunque sembravano configurarsi, con
il pensiero di Rousseau e in un intreccio di spinte diverse e contraddittorie, i
prossimi culti del popolo, della nazione e della patria: le religioni politiche e le
pedagogie patriottiche dell’Ottocento e del Novecento.

67 J.J. Rousseau, “Considerazioni sul governo di Polonia”, in Id., Scritti politici, Laterza, Roma-
Bari, 1971, v. III, pp. 179-80.

8 G.L. Mosse, La nazionalizzazione delle masse, cit., “Premessa”, p. 3.

6 J.L. Talmon, Le origini della democrazia totalitaria, cit.

70 F. Furet, Critica della Rivoluzione francese, Laterza, Roma-Bari, 1979, pp. 183-226.

71].J. Rousseau, “Il Contratto sociale”, in Scritti politici, cit., v. II, pp. 203-5; 1d., “Considerazioni
sul Governo di Polonia”, ed. cit., pp. 179-91.

26

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Si delineava dunque, a fine Settecento, il nuovo volto della politica con le
sue rigorose strategie simboliche, rituali e retoriche, persino con una sua
“estetica” capace di “confezionare” una teologia di massa che utilizzava non da
ultimo forme e modelli propri della tradizione religiosa cristiana. Si trattava
quindi, nel lungo periodo, di costruire una sacralizzazione della nazione capace
di porre in una “nuova prospettiva i rapporti tra politica e religione, conferendo
carattere religioso alla politica e una missione educatrice allo stato. Iniziava in tal
modo un’epoca di rivalita e conflitti tra religione civile e religione tradizionale””>.
Nondimeno lo stesso Mosse, in anni piu recenti, se ha escluso una derivazione
diretta tra la pedagogia politica rivoluzionaria e quella fascista, tra due modelli
inevitabilmente diversi di organizzazione del consenso, ha ravvisato comunque
possibili correlazioni e rapporti”. In realta, come e stato ricordato, e lo stesso
concetto di consenso ad assumere una “equiparazione inaccettabile tra regimi
democratici e liberali e regimi dittatoriali” .

Gli studi recenti sulla sacralizzazione della politica nell'ltalia di fine
Settecento mettono in evidenza, in un panorama mosso e variegato, anche il
dinamismo che caratterizzava l'attivita della grande “macchina” allestita per
promuovere il consenso: tra le crepe della cristallizzazione ideologica affiorava
lo spirito di una societa nuova. Gli stessi simboli destinati a trionfare nel
cerimoniale pubblico e sulla scena teatrale assumevano, come tra poco si
accennera, una doppia valenza. Da strumenti “rassicuratori” e “protettivi” volti
a legittimare il sistema, nella perpetua “reiterazione di un identico”, si
traducevano, invece, in “oggetti di esperimento”, in “leggi operative””. A
Venezia come a Roma si diffondeva un inedito modo di sentire e di vivere che
pervadeva le battaglie simboliche, 'uso politico dell’antico, i linguaggi e le forme
retoriche, addirittura la nuova utilizzazione dello spazio e del tempo. Tramite il
disciplinamento sociale “passava” la laicizzazione dello stato e s’intravedevano
le forme di una pratica politica moderna, mentre gia s’annunciava un futuro ceto
dirigente”. In sostanza la discussione, il dibattito, lo scontro tra idee e pareri
diversi, che costituiva la lezione piu autentica della Rivoluzione, non poteva piu
essere soffocato.

72 E. Gentile, Il culto del littorio. La sacralizzazione della politica nell’Italia fascista, Laterza, Roma-Bari,
1993, p. 7.

73 G.L. Mosse, Fascism and the French Revolution, in «Journal of Contemporary History» XXIV, 1989,
1, pp. 5-26.

74 11 riferimento era tuttavia relativo alla Francia della Terza Repubblica, all’Inghilterra
conservatrice e laburista e all’ltalia fascista. Vedi N. Tranfaglia, Labirinto italiano. Il fascismo,
Uantifascismo, gli storici, La Nuova Italia, Firenze, 1989, p. 60.

75 E. De Martino, La fine del mondo, cit., p. 274.

76 M. Caffiero, La Repubblica nella citta del papa. Roma 1798, Donzelli, Roma, 2005, p. 96 e ss.

27

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Il nuovo “stile” politico, lo si € ampiamente ricordato, rispondeva dunque
alle esigenze di una societa ormai divenuta di massa. Tuttavia 1'accurata scelta e
progettazione di una “estetica” rituale e simbolica, diretta e inequivocabile
almeno nelle intenzioni, tradiva, insieme alle necessita congiunturali e pratiche,
bisogni pitt profondi. Non di rado gli studi sulla Rivoluzione, in Francia e in
Italia, hanno messo in evidenza I'impiego di categorie religiose utilizzate anche
allora dai contemporanei per controllare e disciplinare il corso degli eventi, per
radicare i nuovi principi e, pit in generale, per tentare di superare la crisi di valori
emersa con la dissoluzione del sistema d’Antico regime. Anche per queste
ragioni gli studi hanno valorizzato la significativa proliferazione in quegli anni
di topoi mitici e filosofici che ancora insistevano sul tema dell’eterna morte e
rinascita del mondo”. In altri termini allora si percepiva, al di la dei toni
apocalittici e delle speranze palingenetiche proprie di ogni eta di transizione, il
carattere dirompente del fenomeno rivoluzionario: una vicenda che veniva
equiparata ad una catastrofe naturale, non solo sotto forma di “segno”
premonitore o di metafora negativa, come tra poco si accennera con un esempio.

L’attivita simbolica tra mito e storia

Ancora a distanza di circa sessant’anni dal 1789, A. de Tocqueville, forse anche
per le note e dolorose questioni familiari vissute nei grandi giorni, rievocava la
portata rovinosa di quell’evento traumatico, un fenomeno che sarebbe stato
inteso invece da altri, & peraltro notissimo, come un momento dinamico capace
di inaugurare, iuxta propria principia, le vicende contemporanee della storia
patria. Per il celebre intellettuale 1'escalation rivoluzionaria aveva provocato una
lesione sociale profonda capace di far “crollare” “di colpo” e “in modo convulso
e doloroso” “senza precauzioni”, “senza riguardi” “un’opera alla quale avevano
lavorato dieci generazioni di uomini”. In altri termini agli occhi di Tocqueville la
Rivoluzione non appariva come un semplice processo politico-istituzionale: con
le sue “convulsioni” aveva disgregato una struttura complessiva che non era solo
politica ma sociale, culturale, psicologica: radicata negli usi, nei “costumi”, nelle

A

77 A puro titolo d’esempio si indicano qui soltanto: G. Lefebvre, “Folle rivoluzionarie”, in Id.,
Riflessioni sulla storia, Editori Riuniti, Roma, in particolare p. 143; F. Furet, D. Richet, La Rivoluzione
francese, Laterza, Roma-Bari, 1974, pp. 85, 93; ]J. Starobinski, 1789, les emblémes de la raison,
Flammarion, Paris, 1973, pp. 29, 83 (trad. it. 1789, i sogni e gli incubi della ragione, Abscondita,
Milano, 2010); J.H. Billington, Con il fuoco nella mente. Le origini della fede rivoluzionaria, 11 Mulino,
Bologna, 1986, p. 11; D. Cantimori, Utopisti e riformatori italiani (1794-1847), Sansoni, Firenze, 1943;
Id., “Illuministi e giacobini”, in La cultura illuministica in Italia, a cura di M. Fubini, E.R.I., Torino
1964; R. De Felice, Note e ricerche sugli «llluminati» e il misticismo rivoluzionario (1789-1880), Edizioni
di Storia e Letteratura, Roma, 1960; F. Pitocco, Festa rivoluzionaria, cit.; M. Caffiero, La nuova era.
Miti e profezie dell’Italia in Rivoluzione, Marietti, Genova, 1991.

28

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

“abitudini” e nei “sentimenti”. Ed era proprio il carattere “improvviso e
violento” del moto rivoluzionario, tale da cogliere “il mondo alla sprovvista”, ad
impedire nel tempo breve la possibilita di creare nuovi valori e pratiche di vita.
L’autore De la démocratie en Amérique identificava dunque con chiarezza la
sfasatura provocata dalla Rivoluzione tra il dinamismo del tempo politico e le
resistenze di quello culturale, tra il ritmo degli eventi e quello della societa.

Al di la delle esigenze puramente strumentali di quanti si accontentavano
di trovare solo espedienti per ricomporre la divaricazione tra principi e
consuetudini, quello iato esplicitava a fine secolo, un senso di agonia e di fine che
preconizzava, in un disfacimento di valori, il venir meno di un universo
culturale. Appariva dunque opportuno elaborare nuovi modelli condivisi e
storicamente determinati capaci di consentire all'individuo e alla collettivita di
“controllare” e “superare” il disagio di quella “catastrofe” o comunque di poter
affrontare una situazione culturale inedita e imprevista. Gia da diversi decenni
alcuni grandi studi hanno identificato l'itinerario grazie al quale, nel corso della
storia, ogni individuo nei momenti di crisi, di fronte a una calamita naturale o
sociale, puo tentare di uscire dallo stato di anomia e nichilismo in cui versa,
spinto da un moto autocosciente, conservativo e produttivo insieme, da una vis
intrinseca, una sorta di “categoria” “trascendentale”, definita da E. De Martino
non a caso come “l’ethos del trascendimento”. Si trattava, in altri termini, di un
modo di sentire, di vivere e di operare che armonizzava e fondeva insieme, nel
pensiero dell’autore, ricordano numerosi contributi, diverse istanze di natura
psichica, morale e filosofica. La teoria dello “slancio vitale” di H. Bergson si
conciliava con lidea della “forza psicologica” di P. Janet; la nozione
heideggeriana di Dasein si “piegava” e pervadeva la categoria crociana di utile.
De Martino ribadiva tuttavia il rapporto di unita e distinzione che integra
dialetticamente, nella filosofia di Croce, le spinte della necessita con le esigenze
morali. Certamente dall’ottobre 1940, e stato ricordato, il concetto demartiniano
di “ethos” si rinnovava nella categoria di funzione simbolica, un modello
maturato, dall'intellettuale napoletano, in seguito alla lettura degli scritti teoretici
di E. Cassirer dei primi anni Venti”.

In tal modo per De Martino ciascuno, in ragione d’una tensione ad
“esistere”, sollecitato dalle motivazioni del “dover essere”, puo tentare di
“andare oltre” la deriva, sino a elaborare “i nuovi progetti intersoggettivi
dell’utilizzabile” ritrovando con la “dimensione dei valori umani”, la propria

78 A. de Tocqueville, L’Antico regime e la Rivoluzione, a cura di C. Vivanti, Einaudi, Torino, 1989,
pp-70-2 (L. 1, 5).

7 Si indicano qui soltanto: G. Imbruglia, “Tra Croce e Cassirer” e S. Barbera, “«Presenza» e
«Mondo». Modelli filosofici nell’opera di Ernesto De Martino”, in La contraddizione felice. Ernesto
De Martino e gli altri, a cura di R. Di Donato, Edizioni ETS, Pisa, 2016, pp. 83-101; 103-27.

29

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

identita personale e comunitaria®. Il processo di riappropriazione psicologica e
culturale si sarebbe potuto compiere, sempre per lo storico delle apocalissi
culturali, non senza sofferte difficolta e contraddizioni, tramite le modalita,
comunque “risanatorie” e “socializzanti”, del “simbolismo mitico-rituale”®!. Era
stato dunque soprattutto Cassirer, come rapidamente si accennera, tramite la sua
Filosofia delle forme simboliche, a consentire, in una certa misura, il distacco di De
Martino dal magistero di Croce al fine di elaborare la sua gia ricordata categoria
di simbolismo mitico-rituale. Un allontanamento, dapprima larvato, che si
esplicitera nel 1948 ridiscendendo “verso il pantano della disgregazione” con la
stesura de Il mondo magico, il testo che avrebbe storicizzato le categorie del
maestro®. Si palesava il “nodo” “intricato” del rapporto Croce-De Martino sul
quale gli studiosi si sono a lungo interrogati®.

Gia nel 1910 Cassirer in Sostanza e funzione, 1o scritto considerato ancora oggi
una sua opera di riferimento, si era contrapposto al tradizionalismo scientifico,
polemizzando in particolare con gli orientamenti convenzionali della
epistemologia fisica. L'idea della scienza come “sistema ipotetico di concetti”
costruito su relazioni “oggettivate dalla coscienza” aveva spinto sempre piu il
filosofo tedesco a considerare il sapere, e peraltro noto, come conoscenza di una
realta simbolica. Capovolgendo in tal modo convincimenti consolidati il futuro
studioso dei Lumi definiva il simbolo come I'“organo” “necessario e essenziale”
dell’attivita psichica. Pertanto esso, pitt che comunicare “un contenuto
concettuale gia bello e pronto”, appariva come lo “strumento” grazie al quale
“quello stesso contenuto si costituiva”#.

I simbolo diveniva cosi dunque il mezzo che consentiva la sintesi tra l'idea
e la cosa, il dispositivo che permetteva la definizione e la costituzione simultanea
del concetto e dell’esperienza. La scoperta di questa possibilita propria
dell’operare umano faceva scorgere a Cassirer anche il nuovo orizzonte del
simbolismo mitico, sino a percepirne la duplice “struttura” “concettuale” e
“percettiva” insieme. La “visione” elementare e emotiva, “simpatica” e
“fisiognomica” che caratterizzava l'universo mitico, un sistema pur privo di una
dimensione “teorica” e “pratica”, consentiva nonostante tutto di stabilire delle
relazioni tra “uomo e mondo”, offriva la possibilita, anche in “assenza della
ragione”, di recuperare 'identita individuale, di ritrovare la percezione di sé in

80 E. De Martino, La fine del mondo..., cit., pp. 628 e ss.

81 1vi, pp. 668-84.

8 G. Imbruglia, “Tra Croce e Cassirer”, cit.

83 M. Massenzio, “Introduzione”, in E. De Martino, Furore Simbolo Valore, Feltrinelli, Milano, 2002,
p- 20.

8¢ E. Cassirer, Filosofia delle forme simboliche, v. 1, Il linguaggio, cit., p. 20 (“Introduzione”, § II). Vedi
anche Id., Linguaggio e mito, Il Saggiatore, Milano, 1976, pp. 17-8.

30

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

una griglia di riferimenti compiuti®. Grazie a Cassirer De Martino poteva cosi
elaborare la sua struttura mitico-religiosa facendo emergere, al di la della teoria
di Croce, la dimensione individuale e identitaria che struttura anche 'umanita
prelogica e irrazionale della sfera mitica®.

Per riprendere le fila del nostro discorso e tornare al tema della crisi non v'e
dubbio che per mettere fine alla “tensione provocata dal relativismo” e
“all’ansieta conseguente al disorientamento” era necessario individuare “un
punto d’appoggio assoluto” in una “realta oggettiva” permanente®. Come 1'homo
religiosus descritto da M. Eliade le nouveau citoyen doveva abbandonare le criticita
del presente, lo sgomento della sua dimensione storica ed esistenziale, per
ritrovare la condizione dell’essere su un piano metastorico. Nel naufragio
dell’anima questo stato offriva dunque un riparo certo e consentiva di rinvenire
dei riferimenti stabili in un sistema ordinato e organizzato. Cosi, le risoluzioni
della vita pratica, per acquisire significato, dovevano essere destorificatate e
spogliate d’ogni connotato congiunturale. Dovevano configurarsi come
ripetizione di un identico, come imitazione di un atto originario o cosmogonico
al fine di riattualizzare “l'istante mitico dell’Inizio”. In questo modo colui che
riproduceva quell’esempio, quasi per magia, “si trovava trasportato nell’epoca
mitica in cui avvenne la rivelazione di quel gesto”®. Un atto che si sarebbe potuto
manifestare ancora in quanto gia avvenuto in illo tempore®. Solo cosi, grazie a
quella fuga dalla storia, i nuovi eventi, nel nostro caso le vicende della
Rivoluzione, acquistavano legittimita: il personaggio storico assurgeva ad
archetipo mentre gli avvenimenti, a tutta prima tra loro irrelati, si sublimavano
in categorie. Grazie alla rappresentazione, se si vuole alla “messa in scena” di una
cerimonia rituale “culturalmente codificata”, si realizzava “una catarsi, una
purificazione delle passioni autodistruttive” che restituiva “intatto 1'equilibrio
psichico individuale e collettivo nella comunita messa in crisi” .

Secondo la celebre ricostruzione di M. Eliade quindi, “l'imitazione
simbolica” e rituale di gesti paradigmatici e cosmogonici trasferiva in
quell’incerto presente la transizione dal caos al cosmo: in altri termini consentiva
di rivivere, nel divenire quotidiano, il passaggio di condizione dal non essere
all’essere®’. Grazie a questo “eterno ritorno”, a questa “nostalgia delle origini”, in

8 E. Cassirer, Simbolo, mito e cultura, Laterza, Roma-Bari, 1981, pp. 177-8.

8 G. Imbruglia, “Tra Croce e Cassirer”, cit.

87 M. Eliade, Il sacro e il profano, Boringhieri, Torino, 1984, pp. 23-4.

8 M. Eliade, Il mito dell’eterno ritorno, cit., p. 56.

8 Ivi, p. 65.

% C. Tullio-Altan, “La prospettiva storico-ermeneutica”, in C. Tullio-Altan, M. Massenzio,
Religioni Simboli Societa. Sul fondamento umano dell’esperienza religiosa, Feltrinelli, Milano, 1998, p.
78.

91 M. Eliade, 1l mito dell’eterno ritorno, cit.; Id., Il sacro e il profano, cit.

31

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

una sorta di “sospensione atemporale” la storia esistenziale, banale, quotidiana,
perdeva senso, valore. Le spinte conservative e il bisogno del futuro, sia pure
sotto specie di “eterno presente mitico”, spingevano dunque l'uomo della
Rivoluzione, come il “mistico” o il “primitivo”, a non riconoscere atti “che non
siano stati posti e vissuti anteriormente da altri”, a fare cio che “e gia stato fatto”.
Pertanto, anche nella crisi di fine Settecento, sembrava che ogni gesto per essere
“reale” non potesse essere “nuovo” ma dovesse consistere nella “ripetizione
ininterrotta di gesti gia compiuti”®2.

L’idea di compiere il gia ricordato “passo indietro” per cercare “nel
passato” “un modello in cui immergersi” per affrontare, in una condizione
“protetta e trasfigurata il problema del presente”, costituiva una questione sulla
quale De Martino iniziava a riflettere sin dagli anni Quaranta®.Verosimilmente
il tema del tempo e dello spazio sacro, dei rapporti “tra storia e fuga dalla storia”
e lo stesso concetto di simbolismo mitico-rituale elaborato di li a poco dallo
studioso napoletano, derivavano da un “ripensamento critico delle tesi di
Eliade”®%. La categoria di sacro intesa, dallo storico delle religioni di origine
rumena, come un a priori, come un modello invariabile e acronico, veniva
relativizzata e storicizzata da De Martino: sottoposta al vaglio empirico delle
circostanze, indagata sotto un profilo culturale, storico-religioso e psicologico.

Nelle pagine di questo autore le strutture mitiche da modelli archetipici si
trasformavano in dinamiche esperienze culturali e psicologiche o, addirittura, in
una sorta di vera e propria “tecnica istituzionale” funzionale a superare la “crisi
della presenza”, che puo coinvolgere I'individuo o la comunita in una esperienza
storica determinata. De Martino, in tal modo, considera l'esperienza religiosa
come “un sistema di tecniche culturali, estremamente elaborate e di carattere
collettivo, poste al servizio della persona umana, dell’esserci nel mondo”®. In
altri termini secondo tale angolatura l'adozione della pratica rituale e la
riattualizzazione della dimensione mitica si risolve in una procedura, in un
“dispositivo”, in grado di armonizzare e insieme superare il conflitto che
s'instaura nel corso dell’atto liturgico tra il tempo ciclico dell’”eterno ritorno” eil
tempo rettilineo e “direzionale” della storia, tra la coscienza dell’“essere” e gli
stati d’animo del “dover essere” e, sul piano psicologico, nella interazione della
psiche tra l'attivita conscia e inconscia.

Ad esempio le teorie di P. Janet sul regresso patologico e lo sdoppiamento,
le analisi delle personalita multiple simultanee o alternanti, suggerivano a De

92 M. Eliade, Il mito dell’eterno ritorno, cit., pp. 17; 114 e ss.

% E. De Martino, Furore Simbolo Valore, Feltrinelli, Milano, 2002, p. 43.

9 C. Gallini, “Introduzione”, in E. De Martino, La fine del mondo, cit., p. LXIL.

% M. Massenzio, “Introduzione”, in E. De Martino, La fine del mondo, cit., Il ed., a cura di C. Gallini,
Einaudji, Torino, 2002, p. XV. Vedi pure E. De Martino, Storia e Metastoria..., cit., p. 101.

32

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Martino possibili analogie con la prassi rituale. Quelle indagini psichiche di
“ritorno” a condotte “inferiori” e “arcaiche”, sia pure nell’ambito di un processo
di sviluppo inverso e capovolto, sembravano poter documentare le fasi di
transizione dall’io mitico all’io etico ricostruite a suo tempo da Cassirer. In questa
ipotetica coincidenza lo sdoppiamento della personalita poteva essere valutato
non solo nella prospettiva patologica che culminava nella distruzione dell’io ma
anche in quella relativa alla sua evoluzione “ascendente”, formativa della
“personalita”. Ancora una volta la procedura rituale si mostrava funzionale per
riacquistare la consapevolezza della coscienza. Infatti nella commemorazione
mitica l'individuo specchiandosi ripetutamente in un altro, sdoppiandosi
nell’eroe mitico, tramite gli atti compiuti acquisiva la consapevolezza del suo fare
e cosl conquistava una compiuta coscienza di sé*. Pertanto il bisogno perenne di
purificazione, interpretato da Aristotele nel concetto di mimeésis, sostanziava pure
il processo di imitazione simbolica. Anche in questo caso l'imitazione del
modello consentiva un inevitabile processo di rielaborazione”. In questa
prospettiva quindi la “prassi” mitico-rituale non poteva piu essere intesa come
“puro salto all'indietro”, mero “ritorno alla fase aurorale del mondo anteriore
alla nascita del tempo”, ma come un meccanismo mentale in grado di arginare il
pericolo di “perdita della presenza” e di “mediare” la “riappropriazione umana
del divenire”.

Per riproporre il suggestivo discorso di De Martino il “passo indietro”
compiuto con la rievocazione mitica e il rifugio nella eterna ciclicita di un passato
extratemporale, era solo, per il grande studioso campano, una “pia frode” dettata
dai bisogni del momento. Un espediente che consentiva di occultare alla
coscienza le “dinamiche culturali” in atto, una “maschera” che permetteva di
affrontare le prospettive incerte e le negativita del presente “come se tutto fosse
gia deciso sul piano metastorico secondo i modelli che esso esibisce”. Si trattava
quindi di un pietoso inganno, un artificio che pero consentiva di “stare nella
storia come se non ci si stesse”, al riparo di quell’ “orizzonte rappresentativo
stabile e tradizionalizzato” che assolveva una funzione di “reintegrazione
culturale”®.Tuttavia grazie a quel “ripetere” “I’
i suoi passi nel mondo”. Cosi, quel ritorno, pitt che un ripetere, diveniva un

infante-uomo imparo a muovere

7

% S. Barbera, “«Presenza» e «Mondo»...”, cit; M. Battini, “La ragione negata. I fondamenti
psicologici dell’antropologia demartiniana”, in La contraddizione felice, cit., pp. 69-82.

9 M. Massenzio, “Introduzione”, in E. De Martino, La fine del mondo, cit., Il ed., p. XVL.

% M. Massenzio, “Religione e magia nella prospettiva dell'umanesimo etnografico”, in C. Tullio-
Altan, M. Massenzio, Religioni Simboli Societa, cit., pp. 62-3.

9 E. De Martino, Sud e magia, Feltrinelli, Milano, 1989, pp. 96-7; 1d., La fine del mondo, cit., p. 218 e
ss. La prima formulazione compiuta e in Id., Il mondo magico. Prolegomeni a una storia del magismo,

Einaudi, Torino, 1948.

33

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

/AT

“decidere” “attivo” e “risolutivo”, un “agire” nella storia, pur “mascherandola
sempre nella reiterazione dell’identico”. Si trattava dunque di un atto che
schiudeva, nonostante tutto, “1’orizzonte” congiunturale “dell’operabile”, la sua
dimensione collettiva, comunitaria. Una condizione che consentiva di riscoprire,
grazie a quella riappropriazione psicologica della coscienza, “l'operosita
profana” e progettuale e, con essa, la possibilita di esercitare in toto anche il
proprio impegno pubblico e civile, almeno secondo le angolature
dell'insegnamento crociano!®.

Si delineava, cosi, la “via difficile dell’'umanesimo moderno”, un incerto
cammino nella ricerca di un progressivo “innalzamento dell’edificio umano”1°.
Questa supposta vittoria dell’io, unita alle esigenze del dover essere, aveva da
sempre orientato lo sguardo dello studioso al di la modello culturale occidentale
vigente per comprendere meglio il senso e gli sviluppi del nostro sistema. In
Furore Simbolo Valore ad esempio, il caso del marinaio melanesiano si rivelava un
utile elemento comparativo. La navigazione di costui riattualizzava il viaggio
mitico dell’eroe Aori. Cosi il rischio dell'impresa si sublimava nella metastoria e
la destorificazione facilitava le esplorazioni e le attivita (e piti generale il
progredire) di una popolazione di pescatori'®. Piu che una sorta di regressus ad
originem 1’attivita mitica e simbolica si risolveva dunque a parere di De Martino
(e di Cassirer) in un atto costitutivo dell’espressione: un processo ancora in fieri
e in continuo divenire pervaso di “energia psichica” e creativa come intui gia
C.G. Jung nel 1918'%, Tuttavia non si puo non ricordare, come tra l’altro e stato
piu volte osservato, che la concezione junghiana del simbolo si spegneva nella
sua teoria degli archetipi, nella tesi cioe della “origine naturalistica” e non
“culturale” del patrimonio simbolico'®.

Nondimeno le tecniche culturali funzionali a perpetuare la prassi
dell’eterno ritorno comportavano, soprattutto in riferimento al nostro discorso,
anche dei rischi per la coscienza individuale. Quel “passo indietro”, quello

100 Id., La fine del mondo, cit., pp. 218 e ss., 355 e ss., 668 e ss.

101 Ivi, pp. 223-4, 356; 1d., Furore Simbolo Valore, cit., p. 64.

102 Tvi, p. 65.

103 C.G. Jung, “Energetica psichica”, in Id., Opere, a cura di L. Aurigemma, v. VIII, La dinamica
dell’inconscio, Boringhieri, Torino, 1976, p. 55 e ss. (La formazione del simbolo). Per la limitazione del
concetto vedi U. Galimberti, Psichiatria e fenomenologia, Feltrinelli, Milano, 2006. Per il richiamo in
De Martino vedi, Id., Mito, scienze religiose e civilta moderna, ora in Furore Simbolo Valore, cit., p. 62:
“[...] fu soprattutto merito dello Jung l’aver messo in rilievo il dinamismo del simbolo, e cioé il
suo carattere di ponte che dischiude il passaggio dalla crisi alla reintegrazione, dal passato che
torna in modo cifrato e irrelato al presente che nella decisione responsabile determina il passato
e il futuro, dal sintomo chiuso, isolante e passivamente subito all’apertura verso il mondo dei
valori culturali”.

104 M. Massenzio, “Introduzione”, in E. De Martino, Furore Simbolo Valore, cit., p. 8.

34

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

sguardo sempre rivolto al passato, schiudeva una duplice prospettiva: da risorsa
e da stimolo “valorizzante” dell'iniziativa umana, poteva costituirne la “sentenza
di morte”, sino a rendere vano ogni operare. De Martino ricordava come gli stessi
moti della natura rappresentavano, nella loro continua ripetizione e apparente
invariabilita, un ammonimento per la coscienza. Quelle leggi fisiche e
astronomiche sembravano richiamarsi a norme costanti mai soggette a
mutamento: ad esempio la regolare e quotidiana riapparizione “del cielo
stellato”. L’equilibrio armonico della natura con il suo tempo a tutta prima ciclico
suggeriva la prospettiva tranquillizzante del “ritorno”. Il “bisogno di un porto
sicuro”, la tentazione della “pigrizia”, poiché “il tornare dell’identico e il modo
pit economico di divenire”, spingevano con altrettanta forza, insieme
all’esigenza della prevedibilita, verso la “naturalizzazione della cultura”!®.

La procedura della ripetizione dunque non poteva prescindere da una
partecipazione attiva, consapevole e cosciente: diversamente quel ripetere,
svincolato dalle aspettative del presente, si risolveva, come nella “malattia
psichica”, in alienazione. Pertanto, alla stregua dei casi patologici, 1'uomo
incapace di “essere”, di “andar oltre” rischiava di convertire il suo “ethos” in
“scarica” automatica “senza significato”'%. La vuota reiterazione “dell'identico”
finiva cosi per tradursi nell’assunzione meccanica di una verita gia fatta sino a
costituire, per De Martino, un attentato all'idea stessa della liberta!®”. In tale
prospettiva, sul piano delle rappresentazioni collettive, la paralisi della volonta e
la perdita di ogni ancoraggio col mondo reale privava di ogni significato 'attivita
simbolica. Gli emblemi sottratti alla loro funzione si riducevano in inutili e vani
simulacri, in potenziali strumenti di manipolazione dell’opinione. Una minaccia
quest’ultima sempre incombente in ogni angolo della storia e che riaffiora, a suo
modo, nelle iniziative politico-pedagogiche italiane di fine Settecento, come si e
evidenziato in una certa misura in queste pagine. Lo stesso teatro patriottico
devitalizzato della sua autentica funzione formativa poteva assurgere a
strumento celebrativo di una effimera retorica del consenso!®. Resisteva tuttavia,
nel fondo dei convincimenti del tempo, la tentazione dell'uomo primitivo di
Eliade: la fuga dalla storia, l'ipotetica proiezione della Rivoluzione nella
metastoria, la sua sublimazione nell’eterno.

I tempi erano dunque difficili e incerti. Le stesse vicende della cultura e del
pensiero illuminista e rivoluzionario testimoniavano dubbi ed esitazioni.
Documentavano, tra l'altro, un perenne contrasto tra due diverse concezioni
della natura e della civilta: I'una ciclica, 1’altra rettilinea e direzionale. Si trattava

105 E. De Martino, La fine del mondo, cit., in particolare pp. 222-5.

106 Ivi, pp. 52, 61, 85 e passim.

107 Tvi, p. 224.

108 Sulla distinzione tra simboli “vivi” e “morti” vedi C.G. Jung, Tipi psicologici, cit., p. 526.

35

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

in altri termini della stessa antitesi qui gia incontrata nelle due interpretazioni
opposte di Eliade e De Martino relativamente ai concetti di simbolo e di tempo.
Inevitabilmente la medesima dicotomia si estendeva, lo si € accennato, anche alle
questioni di natura pedagogica. In quest'ultimo caso ci si chiedeva, sin dall’eta
che precede la Rivoluzione, se era necessario valorizzare le capacita recettive del
singolo per acquisire le conoscenze o se, invece, era piu utile stimolarne lo spirito
critico per conseguire analoghi o diversi risultati!®. Dunque per un verso si
reputava opportuno trasmettere delle conoscenze codificate, “un contenuto
concettuale gia bello e pronto”, per rievocare l'espressione efficace di E.
Cassirer!®. Si trattava in altri termini di riuscire a trovare conforto in una verita
in sé, nella tranquilla “pigrizia” in attesa di un “eterno ritorno”. Anche in questo
caso pertanto, come nella pratica rituale, l'individuo recuperava Ila
consapevolezza di sé, il suo “essere nel mondo”, solo modellando il proprio
pensiero su un a priori indiscutibile, che coincideva con una supposta realta
esterna oggettivamente esistente!'!. L’altro orientamento invece celebrava, o forse
meglio iniziava a definire in modo inedito, il primato attribuito alla procedura,
lo strumento identificato come 'atto costitutivo della conoscenza. Si modificava
cosl, nell’ambito di questi ultimi convincimenti, nei lustri di fine secolo, I'essenza
e il significato stesso della veritas: un valore ormai considerato variabile, trasferito
nell’attivita della coscienza e inteso come il suo prodotto coerente, germinativo
di ipotesi future. Si schiudeva, in tal modo, la nuova geometria euclidea della
direzionalita rettilinea del pensiero. Tuttavia mentre sorgeva, grazie al pensiero
di I. Kant, un’esperienza culturale che capovolgeva i parametri tradizionali del
pensiero e della scienza, si esauriva la parabola di Lumi''2.

Cio nonostante il processo non poteva certo dirsi concluso. Sul piano della
scienza educativa le “genialissime intuizioni” dell’Emile che fanno di Rousseau
“il piu celebre pedagogista dell’eta moderna” rivelano tuttavia “un fascio di
contraddizioni” che trovano il loro cardine concettuale nell’antitesi tra la verita o
la procedura. Se Emilio ¢ il campione della educazione “negativa”, in grado di
compiere in modo autonomo il suo percorso formativo, costruendolo “dentro”
di sé, nella “solitudine” della coscienza, il suo autore sembra restare in bilico e
insieme invischiato tra “puerocentrismo” e “direttivita”, senza capire “a quale

109 J.J. Rousseau, Emilio, a cura di G. Calo, Sansoni, Firenze, 1954.

110 Vedi supra n. 84.

m p.T. d'Holbach, Il buon senso, a cura di S. Timpanaro, cit.; Il celebre e raro trattato de’ tre impostori
(1798), a cura di L. Guerci, cit.

12 E. Cassirer, La filosofia dell’ llluminismo, La Nuova Italia, Firenze, 1987 (ed. or. 1932), p. 15. Tale
giudizio, nonostante la profonda diversita d'ispirazione e condiviso da P. Chaunu, La civilta
dell’Europa dei Lumi, 11 Mulino, Bologna, 1987, in particolare pp. 19, 260 e ss.

36

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

corno del dilemma tenesse in fondo di piu”'®. Pertanto il contrasto qui
tratteggiato tra le diverse concezioni del tempo e dell'attivita simbolica, le
antinomie emerse nelle teorie pedagogiche e nei differenti criteri di diffusione del
sapere giustifica la difficile valutazione sulla funzione svolta dal teatro patriottico
italiano nello scorcio del Settecento. Anche attraverso esso, come tra poco si
vedra, la speranza di costruire una comunita libera e indipendente, capace di
autodeterminarsi, si accompagna con I'insopprimibile esigenza di trovare riparo
in quel “porto sicuro” dietro il quale si cela, cristallizzato, un progetto
eterodiretto di disciplinamento sociale. Il rapido richiamo che ora segue sulla
concezione della natura e della storia aiuta, a suo modo, a comprendere lo
sviluppo del nostro discorso.

Ciclicita e direzionalita: dalla natura alla storia

A Milano cisalpina, nei giorni delle speranze e dei progetti globali di riforma, F.
S. Salfi, un esponente di spicco della produzione letteraria patriottica, in un suo
discorso sull” Uso del teatro proponeva l'equazione terremoto-rivoluzione: si
trattava di un tema in una certa misura allora ricorrente che costituiva un
Leitmotiv del pensiero salfiano'4. “Un grande terremoto [...] per 'uomo d”Antico
regime, pur cosl abituato ai drammi collettivi -e stato scritto- rappresenta la fine
delmondo, [...] non solo uccide I'esistenza biologica [...] ma rompe i cardini della
natura stessa, spezza l'asse della terra, risospinge la societa e la storia indietro,
verso i tempi del Diluvio”. Ma, dopo la catastrofe, tutto risorge e “tutto viene
rimesso in discussione”!’. Salfi, erede della sinistra genovesiana e considerato da
F. Venturi come un simbolo di quella generazione che avrebbe garantito il tramite
tra il nostro Settecento e I’eta del liberalismo, interprete, per altri studiosi, di un
moderatismo dinamico e fautore di una linea “costituzionalista” e “legalista” in
seguito alla Congiura degli Eguali e al suo distacco da F. Buonarroti, gia nel
Saggio di fenomeni antropologici apparso a stampa nel 1787 a Napoli e ispirato dal
terremoto che aveva sconvolto la sua Calabria quattro anni prima, si era
interrogato sulle possibili correlazioni tra le catastrofi naturali e le apocalissi
culturali, tra la distruzione materiale e i mitici capovolgimenti sociali''®.

113 A. Santoni Rugiu, Storia sociale dell’educazione, Principato, Milano, 1988, p. 303 e ss.

14 Vedi Dell’uso del Teatro, in Fénelon ovvero le monache di Cambrai. Tragedia in cinque atti del Cittadino
Chénier deputato alla Convenzion Nazionale, rappresentata per la prima volta in Parigi a’ 9 febbraio 1793.
Tradotta dal Cittadino Franco Salfi. Nuova edizione, Milano Dalla stamperia italiana e francese, s.d.
115 A, Placanica, 1! filosofo e la catastrofe. Un terremoto del Settecento, Einaudi, Torino, 1985, p. XL

16 Saggio di fenomeni antropologici relativi al tremuoto ovvero riflessioni sopra alcune opinioni
pregiudiziali alla pubblica o privata felicita fatte per occasione de’ tremuoti avvenuti nelle Calabrie I’anno
1783 e seguenti dall’Ab. S., in Napoli per Vincenzo Flauto, a spese di Michele Stasi, 1787. Una
edizione moderna parziale in F.S. Salfi, Saggio di fenomeni antropologici relativi al tremuoto, a cura

37

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Il patriota cosentino dunque ripensando negli anni critici di fine secolo al
sisma calabro-siculo, sembrava tuttavia rimanere combattuto tra una spiegazione
naturalistica e una tentazione millenarista'’’. Finiva per vedere nel terremoto la
testimonianza di una “rivoluzione”, d"un processo ciclico della storia: “il mondo
-scrisse- era la favola della fenice che rinasceva dalle sue ceneri”!’8. L’esigenza di
ricorrere a un tempo “permanente” capace di porsi al di fuori dell””usura del
divenire” probabilmente risarciva Salfi mentre scorgeva “l’orrore del caos”, “il
naufragio delle scienze e delle arti”, provocati dal sommovimento rivoluzionario.
Un fenomeno quest'ultimo da lui peraltro auspicato e simile, ora nello scorrere
delle sue pagine, anche a “un torrente che tutto arrovescia e sommerge l'aspetto
morale e politico delle cose”1.

Nondimeno contributi relativamente recenti hanno messo in evidenza
I'incidenza del pensiero dei Lumi e delle spinte rivoluzionarie anche nella
evoluzione della “Weltanschauung catastrofica”. La nuova cultura e l'incalzare
degli eventi contribuivano a porre in discussione, e stato osservato, la stessa
categoria di decadenza e a far tramontare con essa l'idea distruttiva della
catastrofe un modello segnico premonitorio che alimentava ancora la letteratura
profetica d’ispirazione “apocalittico-pessimistica”. Il grande tema del castigo di
Dio e dell’espiazione, pur nella ricca e frastagliata articolazione di motivi e
soluzioni propri del pensiero tradizionalista, trovera com’e¢ noto la sua
manifestazione pitt compiuta nelle tesi legittimistiche e controrivoluzionarie
delle Considération sur la France pubblicate nel 1796 da J. De Maistre'?. Ma nella

di M. Del Gaudio, Brenner, Cosenza, 2003. Sul Saggio vedi F. Tigani Sava, Francesco Saverio Salfi e
il terremoto del 1783, in F.S. Salfi un calabrese per I'Europa. Atti del Convegno di Cosenza (23-24
febbraio 1980), a cura di P.A. De Lisio, Societa Editrice Napoletana, Napoli, 1981; B. Alfonzetti,
Teatro e tremuoto. Gli anni napoletani di F.S. Salfi 1787-1794, Franco Angeli, Milano, 1994. F. Venturi,
Settecento riformatore, v. 1, Da Muratori a Beccaria, Einaudi, Torino, 1969, p. 637; D. Cantimori,
Utopisti e riformatori, cit., p. 15 e ss. Per i rapporti con Buonarroti, A. Galante Garrone, Filippo
Buonarroti e i rivoluzionari dell’Ottocento, Einaudi, Torino, 1972, pp.158-77. Invece per la linea
legalista e costituzionalista, vedi A. De Francesco, Aux origines du mouvement démocratique italien:
quelque perspectives de recherche d’apres 'exemple de la période révolutionnaire 1796-1801, in «Annales
historiques de la Révolution Francaise», LXIX, 1997, 308, pp. 333-48. Ancora fondamentale resta
il vecchio C. Nardi, La vita e le opere di Francesco Saverio Salfi (1759-1832), Libreria Editrice
Moderna, Genova, 1925. Vedi anche il piti recente V. Ferrari, Civilisation, Laicité, Liberté. Francesco
Saverio Salfi fra Illuminismo e Risorgimento, Franco Angeli, Milano, 2009.

117 Sull’analisi del complesso atteggiamento di Salfi nei confronti del terremoto, ricondotto (contro
le tesi provvidenzialistico-superstiziose) nell’ordine dei fenomeni naturali ma insieme
interpretato come “Millennio”, simbolo d’una rigenerazione che rimane “ambigua”, vedi A.
Placanica, II filosofo e la catastrofe, cit.

118 V. Ferrone, I profeti dell’llluminismo, Laterza, Roma-Bari, 1989, p. 276. Vedi Saggio di fenomeni
antropologici, cit., p. L.

119 Dell'uso del Teatro, cit., p. 8.

120 Sulla questione vedi M. Caffiero, La nuova era, cit.

38

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

crisi di fine secolo anche i terremoti, le eruzioni e le alluvioni da annunci divini
forieri di sventura assumevano valore di “metafora” e grazie al nuovo pensiero
divenivano simboli ormai laicizzati di una “ineluttabile parusia politica” 1.

In sostanza nella mentalita del tempo, cosi come nelle piu autorevoli
riflessioni culturali e politiche d’allora, si pensi al caso celebre di F.M. Pagano, le
vicende della natura apparivano inestricabilmente intrecciate con quelle della
storia'?. Lo studio del mondo fisico sembrava suggerire la “lettura” dei fenomeni
storici: le vicissitudini del pianeta parevano poter spiegare lo svolgimento
parallelo delle vicende umane. La relazione tra la storia della terra e la storia
civile, “nata sul piano dell’analogia e della metafora” aveva dato luogo a un
metodo scientifico che interagiva a sua volta “con le costruzioni storiografiche
relative alle piu antiche civilta”!?. Fiorivano a riguardo ipotesi e interpretazioni
diverse.

In realta gia a partire dal tardo Seicento la polemica scientifica e filosofico-
teologica sulla storia della Terra e relativa alle questioni della sua origine aveva
avviato un insieme di ricerche peraltro ancora prive di uno statuto e di una
“definizione disciplinare” ma destinate nondimeno a costituire il fondamento
per la nuova scienza geologica e paleontologica'?. Tuttavia sarebbe stata solo la
“rivoluzione geologica”, nel secolo successivo, a scoprire la nozione moderna di
tempo, la sua natura irreversibile e infinita e a conciliarla con I'idea di natura. In
tal modo si incrinavano le certezze tradizionali fondate sul principio dell’eternita
del mondo, sul convincimento di un sistema “in perenne e armonico equilibrio”.
Veniva meno dunque il concetto di sviluppo, la possibilita del perfezionamento
dell’esistente, un processo risolto nella “infinita successione di cicli” del tempo
naturale.

Nel 1753 -ha ricordato P. Rossi- D. Diderot introduceva “l'idea di
successione” nella sua concezione della natura; nel 1778 G.L. Leclerc de Buffon
percepiva la dimensione di un tempo terrestre infinito, rettilineo e misterioso, un
sombre abime ancora impenetrabile, pensava l'autore de Les Epoques de la Nature,

121 A. Placanica, “La rivoluzione intravista. Le grandi catastrofi naturali e il mito del
capovolgimento sociale”, in Id., Scritti, a cura di M. Mafrici e S. Martelli, Rubbettino, Catanzaro,
2004, t. II, pp. 335-50.

122V, Ferrone, I profeti dell’llluminismo, cit., pp. 278-300; V. Criscuolo, Albori di democrazia..., cit., p.
410 e ss.; D. Ippolito, Mario Pagano. Il pensiero giuspolitico di un illuminista, Giappichelli, Torino,
2008; F. Berti, L'uovo e la fenice. Mario Pagano e il problema della Rivoluzione, Cedam, Padova, 2013.
123 P, Rossi, I segni del tempo. Storia della Terra e storia delle nazioni da Hooke a Vico, Feltrinelli, Milano,
2003, p. 23.

124 A. Clericuzio, La macchina del mondo. Teorie e pratiche scientifiche dal rinascimento a Newton,
Carocci, Roma, 2012, p. 245 e ss.; N. Morello, La nascita della paleontologia nel Seicento, Franco
Angeli, Milano, 1979; D.R. Oldroyd, Thinking about the Earth: A History of Ideas in Geology, Athlone
Press, London, 1996.

39

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

alle ragioni della scienza. In quegli anni, nella nuova consapevolezza “di un
tempo che procedeva da un passato quasi infinito verso dimensioni non
misurabili”, si ridestava, e stato osservato, “il segreto orrore” che fu di G. Keplero
e poi di B. Pascal di fronte alla scoperta dell'infinita dello spazio'®. Tuttavia a
dispetto delle recenti acquisizioni del sapere, per oltre un secolo, le convenzionali
teorie metafisiche e le emergenti ipotesi storicistico-naturalistiche erano destinate
non solo a scontrarsi ma spesso a coesistere anche in ogni singola questione
relativa alla interpretatio naturae. Cio nonostante si erano ormai delineate con
chiarezza due diverse concezioni del tempo per spiegare la storia del pianeta (e
le vicende umane): 'una ciclica, I'altra rettilinea, definite, per utilizzare l'efficace
espressione di S.J. Gould, “il ciclo” e “la freccia” del tempo'*.

Era dunque intorno a meta Settecento che iniziava a incrinarsi la
tradizionale interpretazione “metafisica” dei fenomeni naturali, in uso sin dai
tempi dell’eta classica. Insorgevano, lo si e accennato, quei nuovi criteri
epistemologici e scientifici che sempre piu si diffondevano grazie a un
entusiasmo razionalista e laico. Pertanto gli uomini di cultura e di scienza ormai
spiegavano, pur con incertezze e contraddizioni, gli sconvolgimenti della realta
fisica con i principi e le leggi naturali. Iniziava ad essere posta in discussione, la
tradizionale concezione “stazionaria” della natura e della civilta. Una teoria per
la quale ogni trasformazione consisteva nella reiterazione di un processo gia
compiuto: ogni mutamento obbediva a norme invariabili e costanti volte a
perpetuare l'ordine armonico della perfettibilita naturale. Entro questa
prospettiva quindi la catastrofe naturale e di riflesso quella sociale dovevano
essere intese come una sorta di azzeramento o di regressione che inaugurava una
nuova fase di sviluppo stadiale, nell’”eterno ritorno” a cui era sottoposta ogni
legge della natura'?.

A questa concezione statica, uniforme e predefinita dello sviluppo
temporale iniziava quindi a contrapporsi una concezione storica, rettilinea e
direzionale del tempo. Progressivamente, e sempre con le incertezze gia
ricordate, quelle stesse catastrofi venivano intese come la testimonianza di un
processo di trasformazione “imprevedibile” e quindi irreversibile. Pertanto la

125 P, Rossi, “La scoperta del tempo”, in Storia della Scienza moderna e contemporanea, diretta da P.
Rossi, v. I, t. 11, Dalla Rivoluzione scientifica all’eta dei Lumi, Utet, Torino, 2000, p. 776.

126 S.J. Gould, La freccia del tempo..., cit.

127 “ Anche il sole si leva, poi tramonta, e s’affretta verso il luogo donde si leva di nuovo. Il vento
soffia verso il mezzogiorno, poi si gira verso settentrione; va girando, girando continuamente,
per ricominciare gli stessi giri. Tutti i fiumi corrono al mare eppure il mare non s’empie; al luogo
dove i fiumi si dirigono, tornano a dirigersi sempre. Ogni cosa € in travaglio, pit di quel che
I'uomo possa dire; I’'occhio non si sazia mai di vedere, e I'orecchio non € mai stanco di udire.
Quello ch’e stato fatto e quel che sara; quel che s’e fatto & quel che si fara; non v’e nulla di nuovo
sotto il sole” Ecclesiaste 1, 5-9.

40

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

natura non poteva piu apparire come un ordine di “strutture permanenti”,
ovvero come un sistema definito una volta per tutte nei suoi caratteri. Diveniva
“il regno della storia cioe il regno del divenire e del mutamento”!?. Si scoprivano
cosi, per analogia, le nuove sorti della civilta: un processo di sviluppo non pit
predefinito nel suo svolgimento. Si recuperava in tal modo la dimensione
congiunturale, prometeica, della storia, una condizione terrena e non piu
“celeste”, un processo non piu predeterminato ma in continuo divenire. Cosi la
storia civile si apriva alle iniziative e ai bisogni degli uomini, come asseri negli
anni Cinquanta N. Boulanger, almeno secondo la grande interpretazione di F.
Venturi'®. Era dunque in ragione di quella “irreversibilita valorizzatrice” che si
schiudevano le possibilita individuali e si legittimava 1’autonomia della volonta
130, In tal modo entrava in crisi la categoria di decadenza, e con essa, lo si e gia
ricordato, anche quella della catastrofe distruttiva. Iniziava ad affermarsi con la
nuova idea di progresso, una concezione dialettica della storia'®. Un’idea, quella
di progresso che F. Venturi ha riconosciuto quale elemento costitutivo del
pensiero di N. Boulanger'®.

Tuttavia, come si e accennato, le nuove conquiste della scienza stentavano
ad imporsi. Le due concezioni della natura e del tempo (storicita e immutabilita;
direzionalita e ciclicita) s’intrecciavano, si scavalcavano, sino a coesistere nel
pensiero dello stesso autore, persino nel caso di Boulanger e Buffon che abbiamo
qui richiamato. Gli studi, lo si e accennato nell'introduzione, hanno messo in
evidenza la “coesistenza storica” e “la stretta interdipendenza teorica” tra sistemi
ciclici e direzionali nelle analisi settecentesche delle vicende naturali e umane!*.
Questa dualita che ¢ anche l'oscillazione tra il “ripetere” e il “decidere”, per
riprendere la felice espressione di De Martino, puo cogliersi con altrettanta forza
anche nelle questioni pedagogiche rivoluzionarie, nella prassi teatrale e nella
politica simbolica della Municipalita provvisoria di Venezia, una vicenda nella
quale si iscrivono le scelte di Sografi.

128 P, Rossi, La scoperta del tempo, cit., 759.

129 B, Venturi, L'antichita svelata e l'idea del progresso in N.A. Boulanger (1722-1759), Laterza, Bari,
1947, pp. 47-54.

130 E. De Martino, La fine del mondo, cit., in particolare p. 221.

131 “Ma, coronatasi e rafforzatasi nel periodo rivoluzionario, la ragione dialettica si fa strada
nell’intellettualita, delegando il pensiero apocalittico a momenti “inferiori” della psiche,
dell’immaginario collettivo e della proposta politica”. A. Placanica, La rivoluzione intravista. .., cit.,
p- 350.

132 F. Venturi, L'antichita svelata..., cit., p. 55 e ss.

1335.J. Gould, La freccia del tempo..., cit.; ]. Roger, “Introduction” a Buffon, Les Epoques de la Nature,
Editions du Muséum National d’Histoire naturelle, Paris, 1988; Id., Buffon: un philosophe au Jardin
du Roi, Fayard, Paris, 1989; P. Rossi, I segni del tempo..., cit.; 1d., Il passato, la memoria, I’oblio, 11
Mulino, Bologna, 1991; K. Pomian, L’ordine del tempo, Einaudi, Torino, 1992.

41

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

11 teatro patriottico a Venezia

Fissate cosi, sommariamente, le coordinate generali del tempo, almeno per
quanto riguarda l'inestricabile intreccio di ciclicita e di direzionalita, si crede che
tale condizione esistenziale, propria dell'uomo del Settecento, espliciti meglio,
anche sul piano politico e di conseguenza nelle vicende sceniche, le diverse
tensioni verso l'autorita o la liberta. Nello stesso tempo, quello steccato
invalicabile, quella difficolta ad “andar oltre” che pare caratterizzare tutta una
eta, stimola a porre maggiore attenzione al momento costitutivo dell’io nel suo
rapporto con gli altri, nel nostro caso soltanto in relazione alle questioni teatrali,
e a recuperare, se possibile, sempre in quel versante e nell’'ambito di quella
specifica letteratura, i progetti di ricostruzione democratica della societa.

I modello veneziano del teatro patriottico risentiva inevitabilmente dei
nuovi orientamenti direttoriali riguardanti le questioni sceniche. La classe
dirigente francese infatti dopo Termidoro aveva voluto distaccarsi dal progetto
centralistico di nazionalizzazione e politicizzazione integrale del teatro, attuato
dal Comitato di Salute Pubblica nel giugno del 1793, poche settimane prima di
essere travolto. Successivamente si era voluta riaffermare la liberta e il carattere
privato delle imprese teatrali pur ripiegando su una prassi di limitati controlli
delle rappresentazioni affidati alle autorita centrali e periferiche!™.

Anche a Venezia, la Municipalita provvisoria lasciava di fatto aperto
qualche spiraglio alla costituzione di una societa scenica pluralista capace di
riaggregarsi autonomamente dal basso'®. Tra l'altro le Carte costituzionali
italiane elaborate in quegli anni, sia pur ispirate all’esempio francese dell’anno
II, si rivelavano in una certa misura piu flessibili rispetto al modello da cui
traevano origine ed erano volte a garantire, per quel che qui interessa, le libere
forme di associazione '*. Nondimeno la prassi politica avrebbe contraddetto le

134 M. Carlson, Le théitre de la Révolution Frangaise, Gallimard, Paris, 1970, pp. 69, 96-106, 122, 203,
320. G. Trisolini, Il Teatro della Rivoluzione. Considerazioni e testi, Longo, Ravenna, 1984, p. 22 e ss.,
M. Albert, Les Théitres de Boulevards (1789-1848), Slatkine, Geneve, 1978, p. 98 e ss., e passim.

135 JI Comitato di Pubblica Istruzione agli autori di teatrali rappresentazioni, ai capi comici ed impresari di
opere. Il documento & in Archivio di Stato, Venezia Democrazia, b. 167. 1l testo ora in C. De Michelis,
Il Teatro patriottico, cit., p. 56. Per la datazione del documento, a conferma, vedi «Il Monitore
veneto», 21 giugno: “Il Teatro Civico si va preparando [...] Vari soci s’affrettano a produrre i loro
parti d’ingegno, altri si addestrano alla piu esatta rappresentazione che si dovra eseguire nel
teatro di San Giovanni Grisostomo”.

136 [ ’articolo 299 della Costituzione cisalpina del luglio 1797 recita: “i cittadini hanno diritto di
formare stabilimenti particolari di educazione e di istruzione, come ancora societa libere per
concorrere al progresso delle scienze, delle lettere e delle arti”. Formula ripresa sostanzialmente
invariata nella seconda Carta cisalpina del 1798 (art. 295) e nel marzo dello stesso anno anche
dalla Costituzione della Repubblica romana (art. 293). Vedi Le Costituzioni italiane, a cura di A.
Aquarone, M. d’Addio, G. Negri, Edizioni di Comunita, Milano, 1958, (Titolo X Istruzione
pubblica), pp. 113, 147, 251.

42

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

dichiarazioni di principio. In altri termini le direttive sarebbero state sin
dall’inizio disattese o ben presto sconfessate in seguito all’evolversi degli eventi
e in virtu del realismo politico della Nazione guida nelle questioni italiane. Non
a caso la sfasatura tra i dettati dell'impianto normativo e la prassi politica era
percepibile con chiarezza a Milano cisalpina gia nel novembre 1797. Nella nuova
Repubblica la liberta di stampa veniva limitata, mentre continuava ad essere
ostacolata quella d’associazione, nonostante fosse patrocinata dal Corpo
legislativo'”. In realta gia il decreto direttoriale del 23 agosto 1795 aveva
determinato in Francia la scomparsa di piu di cinquemilacinquecento clubs e di
associazioni patriottiche, nel quadro di un piu generale taglio dal basso della
politica che si sarebbe esteso dalla Grande Nation alle Repubbliche sorelle'®. Entro
questo quadro dovevano agire insieme a Sografi tutti i protagonisti della vita
culturale e politica veneziana.

Nondimeno le scelte dei legislatori marciani in materia teatrale e la possibile
apertura al pluralismo scenico sembravano richiamarsi, nel corso del semestre
democratico, al modello francese del 1789-1791. Allora, in particolare con il
decreto del 13 maggio del 1791, I’Assemblea Costituente aveva liberalizzato le
rappresentazioni e posto fine al monopolio dei tre grandi teatri ufficiali protetti
e sovvenzionati dalla monarchia e, cosi, consentito la proliferazione di nuovi
teatri autonomi e autogestiti: i teatri di via, di quartiere, di Boulevard'®. Non
diversamente il Comitato di Pubblica Istruzione di Venezia, sin dalla tarda
primavera, aveva infatti reso possibile la formazione del locale Teatro Civico,
un’associazione che intendeva realizzare una sperimentazione teatrale secondo
le suggestioni dell'utopismo illuminista e rivoluzionario: si trattava di
un’esperienza scenica che iniziava a diffondersi, non senza contraddizioni, in

137 Assemblee della Repubblica cisalpina, per cura di C. Montalcini ed A. Alberti, Zanichelli, Bologna,
1917, v., 1, parte I, p. 119 (seduta del 5 frimale VI).

138 Si indica qui soltanto J. Boutier, P. Boutry, Les sociétés politiques. Atlas de Révolution frangaise,
Editions de I'Ecole des hautes études en sciences sociales, Paris, 1992; D. Pingué, Les mouvements
jacobins en Normandie orientale. Les sociétés politiques dans I’Eure et la Seine-Inférieure (1790-1795); Ed.
du CTHS, Paris, 2001; M.L. Kennedy, The Jacobin Clubs in the French Revolution: The First Years,
Princeton University Press, Princeton, 1982; A.M. Duport, M. Dorigny, J. Guilhaumon, F.
Wartelle, Les congres des sociétés populaires et la question du pouvoir exécutif révolutionnaire, in
«A.H.R.F.», 1986, 266, pp. 518-44; M. Vovelle, La scoperta della politica. Geopolitica della Rivoluzione
francese, Prefazione di A.M. Rao, Edipuglia, Bari, 1995, pp. 146-172; P. Guennifey, R. Halévi, “Club
e societa popolari”, in F. Furet, M. Ozouf, Dizionario critico della Rivoluzione francese, cit., pp. 432-
445. Per la situazione italiana, M. Simonetto, “Opinione pubblica e rivoluzione. La societa di
pubblica istruzione di Venezia nel 17977, in Accademie e scuole. Istituzioni, luoghi, personaggi,
immagini della cultura e del potere, a cura di D. Novarese, Giuffre, Milano, 2011, pp. 305-49. Ivi
indicazioni bibliografiche sull’ associazionismo italiano del tempo.

139 M. Carlson, Le théitre de la Révolution Francaise, cit.; M. Albert, Les Thédtres de Boulevards, cit.

43

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

alcuni centri dell’Italia rigenerata'®. La cellula veneziana si configurava come un
organismo sorto dal basso, strutturato sull’idea dell’autodeterminazione della
societa civile.

Si costituiva, in tal modo, in citta un’aggregazione paritetica, egualitaria
all'interno della quale tutti gli associati, anche i semplici “cittadini”, nel fermento
delle discussioni e delle varie attivita, sarebbero potuti divenire organizzatori,
autori e attori teatrali. La vita effimera del “circolo”, conclusa nell’arco breve di
poco piu di due mesi, peraltro in ragione dello scadere d'un contratto d’affitto,
documenta, con la fragilita dell'impresa, anche le reali difficolta del club
verosimilmente sempre costretto a destreggiarsi nei confronti dell’autorita e ad
oscillare di continuo tra l'ufficialita e la semiufficialita!!.

Le spinte della societa civile marciana venivano pertanto accolte e insieme
canalizzate dalla nuova classe dirigente. Tuttavia anche il Comitato di Pubblica
Istruzione risentiva della lezione dei tempi e interpretava con la sua condotta,
almeno in parte e non senza contraddizioni, lo spirito della Rivoluzione. Le
norme dettate per la regolamentazione dell’attivita teatrale si richiamavano
infatti, sia pur indirettamente, alla Dichiarazione del 1789: il Comitato riconosceva
i diritti dell'individuo garantendo la liberta e I'autonomia della espressione
artistica. Auspicava in definitiva I’autodisciplinamento sociale, facendo leva sul
principio illuministico della personale assunzione di responsabilita di tutti coloro
che, a vario titolo, erano impegnati sulle scene. Comunque, non senza ambiguita,
il governo si riservava il diritto di perseguire tutto cio che fosse stato contrario
“alla religione”, “al costume”, “alla personalita”42.

Le diverse scelte sin qui ricordate, che delineavano a Venezia democratica
la genesi di due modelli opposti e irriducibili di teatro patriottico, esplicitavano
quelle incongruenze destinate a segnare inevitabilmente, al di la della questione
scenica, la vita culturale e politica italiana di fine secolo come in parte si e
accennato. Infatti il contrasto che contrapponeva, nella Dominante, la societa
civile ai rappresentanti, la compresenza altrettanto incoerente e disarmonica di
istanze volontaristiche e disciplinanti, non poteva circoscriversi alla sola vicenda
scenica. Tuttavia, per porci al di la delle contraddizioni, gli esempi proposti
consentono di scorgere, alcuni elementi dinamici. E questo il caso
dell’associazionismo cittadino. Una testimonianza significativa delle forme
marciane di “sociabilita” puo essere colta nelle vicende della Societa di Pubblica
Istruzione, il circolo istituito il 27 maggio, in seguito alla mozione di V. Dandolo

140 P, Themelly, II teatro patriottico..., Bulzoni, Roma, 1991, p. 41 e ss.

141 P. Themelly, “Amor supera tutto”..., cit. Il “Manifesto per l'istituzione del Teatro Civico” e in
Raccolta di Carte pubbliche..., cit.,, V.1, pp. 239-40.

142 JI Comitato di Pubblica Istruzione..., cit.

44

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

in Assemblea, e sciolto dall’autorita il 10 novembre!®. Il club, composto nella
tarda estate da circa ottocento soci, raccoglieva al suo interno un corpo composito
per orientamenti politico-culturali e ragioni sociali. Accanto ad alcuni esponenti
di rilievo del movimento patriottico veneto e nazionale assistettero alle riunioni
anche alcuni barcaioli. Molti discorsi vennero tenuti in dialetto'*. Nel quadro di
un dibattito dissonante, contraddittorio e variegato - sinora tuttavia solo in parte
ricostruito - “la ricchezza delle discussioni” di tale “consesso operoso” restituiva
la dimensione del “pluralismo delle opinioni”1#.

Non diversamente nel microcosmo scenico marciano, per ritornare
brevemente sul club del Teatro Civico, questo aggregato di non piu di trecento
associati, come ricordava il «Monitore veneto» a fine luglio, sembrerebbe poter
prefigurare nuove sperimentazioni politiche!#. La societa trovava, si crede, il suo
fondamento nel valore costitutivo del dibattito e nel riconoscimento della
positivita dello scontro tra idee e pareri diversi. Anche tramite questa esperienza
interindividuale di base si palesava in definitiva il valore costruttivo della
conflittualita sociale, si scorgevano i benefici suscitati dalla molteplicita delle
opinioni. La valorizzazione della divergenza e della dissidenza faceva scoprire
agli associati, volta per volta, soluzioni e ipotesi sperimentali. In altri termini
anche grazie alla vicenda del Teatro Civico si definivano a Venezia le procedure
di quella moderna “arte di governo” inaugurata in Francia nell’89. Prassi e
tecniche che pertanto non contribuivano a formare solo un nuovo ceto dirigente
ma che in realta, come nella patria della Rivoluzione, scaturivano dal profondo
della societa civile, ed erano il risultato dell'impegno appassionato e militante di
chiunque si sentisse cittadino.

La scoperta del valore fondante del dibattito come chiave di volta per la
costruzione di un sistema democratico diveniva a quei tempi un patrimonio
condiviso. Solo pochi mesi dopo a Milano cisalpina M. Gioia, allora un
semisconosciuto intellettuale piacentino poco piu che trentenne, cosi
sintetizzava: “[...] la verita [...] esce dalla frizione e dall'urto, la verita non brilla
che nella libera discussione delle idee, nel fermento delle opinioni, nel
procedimento franco dello spirito che [...] paragona, giudica, sceglie, si spoglia

4 Su V. Dandolo, “fra i primi degli uomini nuovi”, radicale, membro del Comitato di Salute
Pubblica e chimico eminente vedi la voce di P. Preto in «Dizionario Biografico degli Italiani»,
Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, v. XXXII, 1986, pp. 511-16; Venturi, Settecento
riformatore, v., V, t. II, La Repubblica di Venezia (1761-1797), Einaudi, Torino, 1990, p. 430 e ss.; L
Pederzani, I Dandolo. Dall’ltalia dei Lumi al Risorgimento, Franco Angeli, Milano, 2014, pp. 31-176.
144 L. Guerci, Istruire nelle verita repubblicane, cit., p. 48.

145 M. Simonetto, Opinione pubblica e rivoluzione..., cit., pp. 305-49.

146 Vedi «Monitore veneto» 27 maggio, 3 e 21 giugno; «Gazzetta urbana veneta», 28 giugno. Ma
anche «Il teatro moderno applaudito» cit., t., XII e XIII (giugno e luglio, 1797). Per le iscrizioni
all’associazione vedi «Monitore veneto», 22 luglio.

45

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

delle opinioni per acquistare dei principi e distrugge per fabbricare”!¥. Queste
considerazioni redatte da Gioia sul «Monitore italiano», poco prima che il
periodico fosse costretto a sospendere la pubblicazione, acquistavano in quel
frangente ancora maggior rilievo. Presagivano la svolta autoritaria della
primavera-autunno 1798: una vicenda per la quale la Cisalpina sarebbe passata
da un sistema democratico-liberale ad un regime liberale-conservatore!4.

Tuttavia anche a Venezia democratica le diverse scelte sceniche
esplicitavano, come si e gia ricordato, due modelli culturali e politici differenti:
I'uno eterodiretto e coercitivo, I'altro spontaneistico e volontario. F. Albergati
Capacelli, I'autorevole commediografo emiliano, impegnato gia da tempo nelle
associazioni letterarie marciane a conciliare la produzione locale con tematiche
dei Lumi, cosi esprimeva le sue riserve nei confronti del possibile vizio
pedagogico del teatro rivoluzionario ufficiale:

Si cadra miseramente in una languida, fredda, secchissima monotonia; si spegnera una delle piu
ricche fonti del bello nella drammatica che e la contrapposta varieta dei caratteri e I’eguaglianza,
cosi soave ed amabile in tutt’altra cosa, diventera importuna ed odiosa forse [...] esponendoci
sulla scena personaggi tutti eguali, tutti uniformi, tutti intesi al medesimo fine, nella medesima
maniera. [...] Si dovranno condannare alle fiamme [...] tante eccellenti tragedie e commedie,
percio solo che esse non sono espressamente né democratiche né patriottiche, benché per altro
non vi siano contrarie? 14

Le osservazioni di F. Albergati Capacelli documentavano anche allora gli
interrogativi intorno a due poli in perenne contrasto: liberta o autorita,
spontaneita o censura, arte libera o arte di stato. Il teatro della Rivoluzione con le
sue contraddizioni testimonia la genesi di un processo in atto. Quel palcoscenico
che voleva contribuire alla “liberazione interiore” dell’individuo non di rado
proiettava, invece, le citoyen nella condizione spersonalizzata di una astratta

147 M. Gioia, Saggio sui pregiudizi popolari, ora in I giornali giacobini italiani, a cura di R. De Felice,
Feltrinelli, Milano, 1962, p. 91.

148 C. Zaghi, Il Direttorio francese e la Repubblica cisalpina, Istituto storico italiano per I’eta moderna
e contemporanea, Roma, 1992, v. I, pp. 413-72, 1I, 539-691.

149 Della Drammatica del cittadino Francesco Albergati Capacelli. Milano anno VI della Liberta. Presso
Raffaele Netti, pp. 9-10.

46

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

“serviti volontaria”'. Lo spirito pubblico sembrava poter trionfare
sull’opinione pubblica'®.

La necessita di radicare i principi rivoluzionari in un sommerso collettivo
imponeva pertanto, almeno cosi a quel tempo si pensava, il ricorso al
disciplinamento sociale. Non e un caso che proprio in quei giorni da Milano
cisalpina G. Bocalosi suggeriva agli interpreti del nuovo corso di comportarsi
come “gli astutissimi preti passati”, due secoli di Controriforma, pensava,
dovevano pur aver insegnato qualcosa'®. Peraltro allora si sperava, o addirittura
si credeva, che la classe dirigente fosse in grado di attuare un programma
egemonico tale da non sacrificare I'individuo nei suoi diritti irrinunciabili.

Al dila di questi e di molti altri quesiti sui quali a lungo gli studiosi si sono
interrogati'®, la domanda di fondo restava quella posta all'incirca vent’anni
prima da G. Filangieri nel quarto libro della Scienza della legislazione, nella sezione
dedicata alla liberta di stampa. Era la liberta politica a fondare le leggi o quella
liberta doveva essere intesa solo come il prodotto di quelle stesse leggi!>? Il
grande illuminista com’e noto a tutti capovolgendo gli orientamenti del

150 “Donc, nulle duplicité, mais 1'exigence d’une double lecture en raison de l'équivoque
essentielle dont I'idéal jacobin est porteur. Des lors I'utopie positive - celle qui permet de mesurer
la distance a I’égard du réel- est susceptible de s’'inverser en appareil de normalisation: il suffira
d’en pervertir les fins et de s’attacher a I’empiricité des mécanismes et des procédures. Tout se
passe comme si, dans le discours jacobin, était inscrite la possibilité d’un réinvestissement, du
renversement de la libération intérieure en servitude volontaire. Par une série de glissements
imperceptibles de I'obéissance raisonnée a 1'obéissance apprise: comprendre et obéir, apprendre
et obéir, apprendre a obéir”. M. Revault D’Allonnes, Rousseau et le jacobinisme: pédagogie et
politique, in «Annales historiques de la Révolution frangaise», 1978, 234, p. 605.

151 M. Ozouf, “Spirito pubblico” in F. Furet, M. Ozouf, Dizionario critico..., cit., pp. 809-18; Ead.,
“La Révolution francaise et la formation de 'homme nouveau”, in Ead., L'homme régénéré, cit.

152 Dell’educazione democratica da darsi al popolo italiano di Girolamo Bocalosi, Milano anno I Della
Repubblica cisalpina presso Francesco Pogliani, p. 146. M. Berengo, La societa veneta alla fine del
Settecento, cit., pp. 207-17; V. Criscuolo, Girolamo Bocalosi tra libertinismo e giacobinismo, cit., pp.
271-338; L. Guerci, Istruire nelle verita repubblicane, cit., ad indicem; P. Themelly, L'llluminismo
radicale di Girolamo Bocalosi, cit.

153 5i indicano qui soltanto: A. Saitta, Struttura sociale e realta politica nel progetto costituzionale dei
giacobini piemontesi (1796), ora in Id., Ricerche storiografiche su Buonarroti e Babeuf, Istituto Storico
Italiano per I'Eta Moderna e Contemporanea, Roma, 1986, pp. 83-128; Id., La questione del
giacobinismo italiano, ora in F. Diaz-A. Saitta, La questione del giacobinismo italiano, Istituto Storico
Italiano per I'Eta Moderna e Contemporanea, Roma, 1988, pp. 41-112; Id., Spunti per uno studio
degli atteggiamenti politici e dei gruppi sociali nell’ltalia giacobina e napoleonica, in «Annuario
dell'Istituto Storico Italiano per I'Eta Moderna e Contemporanea», 1971-1972, pp. 269-292; R. De
Felice, Istruzione pubblica e rivoluzione nel movimento repubblicani italiano del 1796-1799, orain 1d., Il
Triennio giacobino in Italia, Bonacci, Roma, 1990, pp. 179-204. L. Guerci, Istruire nelle verita
repubblicane, cit.; Vittorio Criscuolo, Albori di democrazia..., cit.

154 G. Filangieri, La Scienza della legislazione, Libro 1V, Parte III, Capo LII, in Illuministi italiani, t. V,
Riformatori napoletani, a cura di F. Venturi, Ricciardi, Milano-Napoli, 1962, pp. 748-54.

47

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

movimento riformatore, aveva posto polemicamente al vertice del sistema sociale
il “tribunale dell’opinione”. Il motore della trasformazione non si sostanziava piu
nelle figure del sovrano o dei philosophes ma si trasferiva nella societa civile, nel
continuo dibattito tra opinioni eterogenee e discordanti®. Di li a poco le
intuizioni di Filangieri sarebbero state svolte in senso dialettico dal trentunenne
J.G. Ficthe in due operette sulla liberta di pensiero e la Rivoluzione francese sulle
quali si e gia accennato’®.

I trattatelli venivano redatti anonimi, tra Danzica e Zurigo, proprio nel
corso del “terribile” 1793 giacobino quando i tanti “tedeschi illuminati” che
avevano salutato entusiasticamente 1'89 tacevano o si “tiravano indietro”’¥. Si
trattava di riflessioni, ispirate a quel liberalismo radicale ed estremo che
preannunciava, almeno sotto il profilo teorico, I’alba di una nuova eta. Il filosofo,
allora solo un giovane precettore appena formatosi sulla lettura di Spinoza e
Kant, ripensava la lezione di Rousseau nella luce delle contemporanee vicende
francesi. Riassorbiva quell'insegnamento superandolo. Conservava solo quanto
gli appariva irrinunciabile di quella dottrina: ovvero il principio di
autodeterminazione individuale. Almeno per allora, il teorico dell’“io puro”,
auspicava tramite un processo di autoeducazione la genesi di uno stato fondato
sul pluralismo delle volonta, garante della pubblica professione delle opinioni. I
disegni politici non erano altro che il risultato delle forze e dei convincimenti
individuali che interagivano tra loro scontrandosi. Grazie a quello scontro
norme, istituzioni e leggi, piu che realta cristallizzate divenivano, nella speranza
di quelle pagine, enti in continuo e infinito divenire!%.

1l mito di Baiamonte Tiepolo

La Petizione presentata da Sografi al Comitato di Pubblica Istruzione il 23 maggio
1797, dal cui ricordo ha preso avvio questo lavoro, esplicitava l'esigenza,
largamente condivisa dalla classe dirigente e dai quadri medi dell’opinione
veneziana di fine secolo, di ricongiungere le vicende politiche contemporanee
con la memoria dell’antica Repubblica, una comunita, pensavano i patrioti, nella
quale “tutti i cittadini erano capaci del Consiglio”!®. Nel giudizio d’allora quel
modello era venuto tragicamente meno con la Serrata del 1297: I'evento cruciale
che aveva causato la trasformazione delle strutture istituzionali cittadine: una
vicenda che cancellava, agli occhi di costoro, il ricordo di un’Assemblea aperta a

155 Ivi, pp. 748-9.

15 J.G. Fichte, Sulla Rivoluzione francese..., cit.

157 Vedi I’ Introduzione” di V.E. Alfieri in ivi, pp. XIV-XV.

158 ].G. Fichte, Sulla Rivoluzione francese..., cit., in particolare p. 160 e ss.
159 Petizione del cittadino Sografi, Padova 23 maggio 1797, cit.

48

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

tutti. Il Maggior Consiglio sembrava cosi trasformato in una Camera a mandato
permanente ed ereditario, in un organo di mera rappresentanza nobiliare, mentre
il potere si contraeva in un numero ristretto di famiglie detentrici delle piu alte
cariche di governo.

Gruppi circoscritti del patriziato avevano assunto ogni responsabilita
politica e ridotto le istituzioni rappresentative ad organi formali privi d’ogni
funzione di controllo, esautorando, di fatto, il legislativo. Le energie dei nuovi
ceti dinamici e operosi in tal modo erano state soffocate, i loro interessi sacrificati,
ed una “crisi mortale” da allora gravava sulla Repubblica. Era, dunque,
necessario spezzare il cerchio che soffocava la vita pubblica della citta e
dell’entroterra. Si doveva riformare lo stato, abbattere I'oligarchia!®’. Di fatto
I'infausta legge promulgata con il favore del doge Pietro Gradenigo nel febbraio
1297 aveva formalizzato per cinque secoli il regime oligarchico'®!. A poco era
valsa la reazione degli esclusi spentasi in una infelice congiura e con
I'impiccagione turpissime di Marin Bocconio e di dieci cospiratori, in citta tra le
due colonne della Piazzetta, nel 130062,

Pertanto i democratici di fine Settecento, anche sulla scorta di una
letteratura critica fiorita da quasi due secoli non solo in patria ma anche all’estero,
si apprestavano a contestare la tesi del “mito” di Venezia, una teoria a loro dire
convenzionale, sviluppatasi com’e noto in eta umanistica e a lungo celebre anche

160 G. Pindemonte, Discorso sulle cause della decadenza della Repubblica veneta. 11 Discorso, redatto
verosimilmente dopo 1'aprile 1796, puo ora leggersi in Poesie e lettere di Giovanni Pindemonte,
raccolte e illustrate da G. Biadego, Zanichelli, Bologna, 1883, pp. 325-350, ivi, p. LVII e ss. notizie
sulla redazione del manoscritto.

161 Vedi a titolo d’esempio: Ai grandi di Venezia il cittadino Maniago; L’amico della verita al popolo di
Venezia. Parte prima; Seconda parte alli moribondi aristocrati; Discorso relativo all’innalzamento
dell’albero della liberta del cittadino Collalto; in Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v. 1L, pp. 12-19; 20-7;
27-9; 68-71. Vedi vol. Ill, Ai poveri di Venezia del cittadino Mocenigo; Discorso recita dal cittadin
Francesco Aglietti come membro del Comitato d’Istruzione della Societa patriottica de Venezia al popolo de
Muran el zorno dell’erezion dell’ Albero della Liberta il 30 pratile, 18 giugno 1797, pp. 124-126; 152-57.
Nel vol. IV della Raccolta vedi, Risposta alla lettera ingenua di un osservatore imparziale sopra uno
scoglio della veneta laguna del cittadino Latino Sozzi, pp. 119 e ss.; L'ultimo ritornato dall’America.
Dialogo di Tizio con Sempronio tenuto in Venezia al Caffe di Simonetti in Calle del Ridotto a San Moise,
pp- 185-204. Nel vol. VI vedi, Discorso allestito ma non recitato dal cittadino municipalista in risposta
di quello delli deputati di alcune isole di Venezia, pronunziato il giorno della loro fraternizzazione, pp. 283-
85. Nel vol. VII della Raccolta vedi, Rapporto del Comitato di Salute Pubblica alla Municipalita
provvisoria di Venezia. Relatore il cittadino Dandolo, pp. 193-206 (in particolare p. 194).

162 Marino Bocconio e Bajamonte Tiepolo al popolo sovrano di Venezia, in Venezia, dalli cittadini fratelli
Casali. 1797 anno I della liberta italiana; Opuscolo storico della cosi chiamata congiura Querini e
Tiepolo, in Venezia, dal cittadino Pietro Sola. 1797 anno primo della liberta italiana. Sulla vicenda,
F.C. Lane, Storia di Venezia, Einaudi, Torino, 1991, p. 131 e ss; A. Zorzi, La Repubblica del Leone,
Bompiani, Milano, 2011, p. 146; ].J. Norwich, Storia di Venezia. Dalle origini al 1400, Mursia, Milano,
1982, p. 241.

49

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

grazie alla sua ripresa ottocentesca. Un’ipotesi storiografica, quella del mito,
sorta o nella seconda meta del XIII secolo o all'inizio del Cinquecento secondo il
diverso giudizio degli studiosi'®. Gli uomini della Municipalita provvisoria si
orientavano anche loro dunque verso la protesta sei-settecentesca
dell””antimito”: una protesta che individuava le ragioni della “precipitosa ruina”
nella degenerazione oligarchica del sistema!®. Al di la delle diverse
interpretazioni sulla storia patria per i patrioti era comunque inconcepibile
pensare che la Serrata potesse aver svolto una funzione positiva nello sviluppo
storico di Venezia. Quella vicenda aveva distrutto l'originario governo
democratico e non aveva dato origine a un ceto aristocratico coeso e armonico
capace di assumere l'iniziativa politica. I problemi dell’ora, le sperequazioni, il
dissesto dello stato, i difficili rapporti tra centro e periferia rendevano vano il
mitico convincimento circa la perenne perfezione istituzionale di un governo
“misto”, equilibrato e saggio in grado di garantire con il giusto esercizio del
potere i diritti di tutti i cittadini, la loro integrazione, la concordia interna e la
pace sociale’®.

Balenava in quelle rievocazioni tardo settecentesche ai “rappresentanti del
popolo delle isole e delle contrade”, alla “primitiva costituzione” “ottima e
ammirabile”, a “la concione”, un richiamo al modello dei primordi, forse proprio
all’atto costitutivo della fondazione comunitaria, a quel lontano e mitico 697, un
evento che in realta restera sempre presente nella memoria e nei discorsi dei
patrioti. Tuttavia quella vicenda finiva per confondersi e sovrapporsi, nell'intrico
di ricordi e le leggende, con “l'ascesa del popolo”, con il processo cioe di
emancipazione sociale che caratterizzo la vita politica municipale e l'attivita
istituzionale nella seconda meta del XIIIL Si trattava di un’ascesa, ostacolata di
fatto a fine secolo tra 1286 e 1297, come ha ricordato a suo tempo F.C. Lane, che
nondimeno escludeva i meno abbienti, in altri termini i lavoratori non qualificati,

163 B. Gaeta, Alcune considerazioni sul mito di Venezia, «Bibliotheque d’"Humanisme et Renaissance»,
XXIIL 1961, pp. 58-75; 1d., “Venezia da «stato misto» ad aristocrazia «esemplare»”, in Storia della
cultura veneta. Dalla Controriforma alla fine della Repubblica. Il Seicento, a cura di G. Arnaldi, M.
Pastore Stocchi, Neri Pozza, Vicenza, 1984, v. IV, t. II, pp. 437-494. G. Fasoli, “Nascita di un mito”,
in Ead., Scritti di storia medievale, a cura di F. Bocchi, A. Carile, A.l. Pini, La fotocromo emiliana,
Bologna, 1974, pp. 445-72.

164 5i indicano qui soltanto: G. Cozzi, Venezia barocca. Conflitti di uomini e idee nella crisi del Seicento
veneziano, Il Cardo, Venezia, 1995, pp. 325-409; P. Del Negro, “Forme e istituzioni del discorso
politico veneziano”, in Storia della cultura veneta. Dalla Controriforma alla fine della Repubblica. 1
Seicento, cit., v. IV, t. II, pp. 407-436; 1d., “Proposte illuminate e conservazione nel dibattito sulla
teoria e la prassi dello Stato”, in Storia della cultura veneta. Il Settecento, cit., v. V, t. II, pp. 123-145;
Id., 1l corpo ottimatizio marciano nel Settecento, in «Studi Veneziani» XLV, 2003, pp. 107-117.

165 M. Caravale, “Le istituzioni della Repubblica”, in Storia di Venezia, cit., v. 111, La formazione dello
Stato patrizio, a cura di G. Arnaldi, G. Cracco, A. Tenenti, Istituto della Enciclopedia Italiana,
Roma, 1997, pp. 299-364.

50

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

i domestici, i fittavoli, ed altri ancora, per coinvolgere il ceto medio emergente
costituito soprattutto da bottegai e artigiani e, ancor pit, il “popolo” allora
definito “grasso”, ovvero i mercanti e proprietari terrieri i cui interessi erano
peraltro simili a quelli dei nobili e dei magnati'®®.

Nella molteplicita dei ricordi il tema alto medievale tornava nell” Orso Ipato
di G. Pindemonte, la prima tragedia scritta con “libera penna” e rappresentata al
Teatro Civico 1'11 settembre nel tripudio del pubblico'®. Il poeta, prendendo
spunto da un autentico episodio della storia veneta del VII secolo, proponeva il
contrasto tra il potere assoluto e la sovranita popolare cittadina. Gli
“abominevoli” propositi del tiranno, il doge Orso, giustificavano la rivolta
dell’eroe. Obelerio, il protagonista, raccoglieva la protesta dei cittadini veneziani,
degli abitanti delle “adriatiche isolette”, “nemici” per “la contesa de’ confini”
“eppur fratelli” e, a capo delle forze popolari, riaffermava il motivo della
sovranita democratica: rivendicava la formazione di libere assemblee e la
costituzione, dal basso, di magistrature cittadine elettive e temporanee!®. Si
trattava anche in questo caso di una ipotetica rievocazione dell’antichissima
assemblea dei “nobili” e del “popolo” delle isole, riunitisi insieme per eleggere il
doge come autorita superiore dei diversi insediamenti governati sino ad allora
separatamente dai vari tribuni. In tal modo la remota ipotesi contrattualistica
dell’antica Repubblica e la complessa natura del potere dogale, che proprio allora
si definiva, contribuiva ad affascinare gli uomini dell’'ultimo Settecento. In
definitiva anche il potere dogale sembrava, in virtu di quella esperienza,
subordinarsi alla legge e temperarsi nella sua potesta grazie alla combinazione
tra la volonta umana e la grazia divina. Nessun doge sembrava infatti potersi
rivelare piu tiranno o spergiuro, dovendosi mostrare sempre all’altezza del suo
sacro mandato, di fronte al diritto naturale e a quello positivo!®.

I patrioti percepivano con chiarezza il valore del modello assembleare
antico intendendolo esclusivamente come la palestra della democrazia. Tuttavia
finivano per confondere le diverse tipologie che questo organismo aveva assunto
nel corso della sua evoluzione storica. Non era infrequente che la Concio o
I’Arengo venissero scambiati addirittura per il Maggior Consiglio. In realta il

166 F.C. Lane, Storia di Venezia, cit., pp. 107-21.

167 Cosl il poeta nella prefazione alla prima edizione di Orso Ipato. Tragedia del Cittadino Giovanni
Pindemonte, in Venezia 1797, Anno I della Liberta Italiana, dalle Stampe del Cittadino Casali.
Notizie sulla fortuna e sulle diverse edizioni dell’opera in M. Petrucciani, Giovanni Pindemonte
nella crisi della tragedia, Le Monnier, Firenze, 1966, p. 74 e ss.; C. De Michelis, I Teatro Patriottico,
cit., pp. 30-3; la tragedia puo oggi leggersi nella edizione a cura di M. Montanile in Ead., I Giacobini
a teatro. Segni e strutture della propaganda rivoluzionaria in Italia, cit., pp. 27-93.

168 G. Pindemonte, Orso Ipato, ed. cit., Atto I, 1; V, 10.

169 F.C. Lane, Storia di Venezia, cit., pp. 105-6. Sul problema E. Kantorowicz, I due corpi del Re. L’idea
di regalita nella teologia politica medievale, Einaudi, Torino, 1989.

51

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

disegno delle antiche adunanze resta ancora oggi “avvolto nell'incertezza” per la
mancanza di una adeguata documentazione a riguardo. Siamo ormai
consapevoli della svolta che si compiva in quegli anni: la limitazione del potere
ducale, attraverso organi di controllo, poneva termine alla concezione regale
della potestas altomedievale. Tuttavia le prerogative della antica assemblea - che
riuniva insieme popolo e nobili, eleggeva il doge e approvava le leggi - restavano
tutto sommato limitate. Si restringevano, peraltro nei pochi anni che correvano
tra il 1148 e il 1172, 'anno della nascita del Maggior Consiglio, alla promissio che
il doge neoeletto rivolgeva alla comunita radunata. Di fatto gia nel 1172 I’elezione
ducale sfuggiva al controllo dell’assemblea e si delineava il predominio
aristocratico della stessa, una commissione nominava il prescelto mentre
all’adunanza dei liberi spettava la sola ratifica dell’atto 17°.

Nei pensieri d’allora dunque coesistevano e s’intrecciavano “rivoluzione e
continuita, ritorno a un lontano passato e riforma”, come ha ricordato a suo
tempo F. Venturi'”\. In un saggio relativamente recente P. Preto ha ipotizzato la
difficile acquisizione della stessa idea di riforma da parte degli intellettuali veneti
nel corso del Settecento. A parere dello studioso vicentino, soltanto negli anni
Ottanta i contemporanei iniziavano ad attribuire un significato diverso ai concetti
di riforma e rivoluzione, senza piu confonderli tra loro o considerarli sinonimi
I'uno dell’altro. Si precisava dunque la distinzione tra l'idea di riforma, un
processo di perfezionamento e di razionalizzazione dell’esistente, che pertanto
escludeva il principio stesso del cambiamento, e quella di rivoluzione, un atto
radicale, sovvertitore delle istituzioni vigenti e, come tale, considerato ancora
negativo e pernicioso. Entro queste coordinate si faceva piu incisiva la richiesta
della “correzione” degli assetti, una procedura consueta nella storia della
Repubblica, ma che ora poteva dimenticare le antiche paure circa la “precipitosa
ruina” dell'intero sistema. Nonostante questa graduale evoluzione delle idee, il
principio rivoluzionario del mutamento non avrebbe conquistato la scena
politica della Serenissima a fine secolo. In definitiva, per Preto, I'esperienza della
Municipalita provvisoria avrebbe consentito, nei suoi programmi politici la
realizzazione di iniziative riformatrici, capaci di perfezionare e portare a
compimento, senza peraltro sovvertirlo, un sistema gia esistente'”2.

170 S. Gasparri, “Dagli Orseolo al comune”; A. Castagnetti, “Famiglie e affermazione politica”, in
Storia di Venezia, cit., v. 1, Origini-Eta ducale, a cura di L. Cracco Ruggini, M. Pavan, G. Cracco, G.
Ortalli, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 1992, pp. 791-828; 613-44; A. Pertusi, Quaedam
regalia insignia. Ricerche sulle insegne di potere ducale a Venezia durante il medioevo, «Studi Veneziani»,
1965, 7, pp. 3-123; F.C. Lane, Storia di Venezia, cit., pp. 102-40.

71 B, Venturi, La Repubblica di Venezia, cit., p. 450.

172 P. Preto, “Le riforme”, in Storia di Venezia. Dalle origini alla caduta della Serenissima, v. VIII,
L'ultima fase della Serenissima, a cura di P. del Negro e P. Preto, cit., pp. 83-87.

52

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Anche il conte feltrino F. Mengotti, “il maggiore studioso di economia e di
politica della Venezia degli anni Novanta” proponeva, da membro della nuova
Municipalita, gia il 17 maggio, la stessa idea di rivoluzione emersa nell'indagine
di P. Preto. Il conte, in alcune sue celebri Istruzioni “al popolo libero di
Venezia”, paragonava le “rivoluzioni” a “regolazioni di governo”, a rettifiche che
non avrebbero comportato “la distruzion della repubblica, né la sovversion della
religione, della giustizia, della proprieta, dell’onore e della pubblica fede”. In altri
termini anche per il celebre economista, quella rivoluzione che in cuor suo “aveva
sperato di tener lontana” doveva ora risolversi nella “riforma del governo
divenuto col tempo difettoso” 7.

A tutta prima non sembrava diverso il tono del foglio che, il 16 maggio,
rendeva noto l'insediamento della Municipalita provvisoria. Il passaggio di
regime veniva presentato dai firmatari, lo ricordano anche gli studi, come un atto
consapevole per garantire la continuita costituzionale: una scelta del “Veneto
Governo” al fine di “dare un ultimo grado di perfezione al sistema repubblicano
che forma da piu secoli la gloria di questo Paese”!”®. Tuttavia, con una certa
sorpresa, un taglio geometrico divideva il testo: si trattava di una cesura che
separava, in quella stessa pagina, due mondi e due culture. Al diritto del sangue
e della nascita si contrapponeva ormai con forza quello del merito, un principio
che aveva decretato, non solo in Francia, la fine del sistema degli “ordini” e
dell’Antico regime sociale!”. La Dichiarazione dell’89 era giunta per vie inattese
sulla Laguna, i veneziani avevano conquistato, anche tramite quel foglio, la loro
Rivoluzione democratica.

In questo persistente intreccio di vecchio e nuovo un certo interesse possono
suscitare le battaglie simboliche intraprese dalla Municipalita provvisoria nel
corso di quei pochi mesi. Fermeremo solo qualche rapida considerazione sul mito
dell’eroe e, in particolare, sulla figura di Baiamonte Tiepolo per poter, in tal
modo, svolgere successivamente il discorso su Sografi.

173 F. Venturi, La Repubblica di Venezia, cit., p. 433. Ivi, su F. Mengotti. pp. 430-49. Vedi anche la
voce di M. Gottardi in «Dizionario Biografico degli Italiani», cit., LXXIII, pp. 492-95.

174 Istruzione al popolo libero di Venezia. Pronunziata il di 17 maggio dal Cittadino Francesco Mengotti.
Membro della Municipalita Veneta, in Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v. I, pp. 20-4.

175 Manifesto del 16 maggio 1797 in Verbali delle sedute della Municipalita provvisoria di Venezia, 1797.
Sessioni pubbliche e private, a cura di A. Alberti e R. Cessi, Zanichelli, Bologna, 1928, v. L, t. I, p.
XLVI-VIL Vedi anche Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v. I, pp. 8-11.

176 Anche L. Guerci ha colto nella teoria della diseguaglianza dei meriti I’elemento corrosivo della
societa degli ordini, il presupposto per la reale liquidazione delle gerarchie d’ Antico regime. Vedi
Id., Istruire nelle verita repubblicane, pp. 229-231; e anche Id., “Mente, cuore, coraggio, virti
repubblicane”. Educare il popolo nell’ltalia in rivoluzione (1796-1799), Tirrenia Stampatori, Torino,
1992, pp. 127-129.

53

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

La mattina del 22 maggio, in Assemblea, A. Sordina, un “ex alto burocrate”
della Cancelleria, divenuto con la Municipalita uno dei cinque membri del
Comitato di Salute Pubblica e ormai gia esponente di punta dell’ala radicale e
minoritaria dell’assise, aveva proposto, nel corso della dibattito riservato alla
“studio” della prima festa patriottica cittadina del 4 giugno per l'erezione
dell’albero della liberta a San Marco, di esporre per I'occasione “in due angoli
della piazza, due quadri: uno rappresentante Baiamonte Tiepolo e I'altro Pietro
Gradenigo”!”. L’intervento di Sordina rievocativo della figura di Tiepolo in
realta sarebbe stato solo il primo di una lunga serie. Di li a qualche giorno,
Sografi, sempre da Padova, ringraziava il Comitato d’Istruzione per l'incarico
ottenuto affermando di voler “trattare il soggetto” come convenuto, cioe
“popolarmente”, “ad utilitatem”. Aveva gia iniziato a stendere il primo atto e
confidava di “terminarlo” o di avvicinarsi “al fine”, nel corso di quella stessa
“notte”. Anche se “I'impresa” era “malagevole per la ristrettezza del tempo” “la
liberta”, osservava, “ha i suoi miracoli”’8. La rievocazione mitica della Serrata e
della congiura Querini-Tiepolo sembrava dunque ormai quasi pronta per andare
in scena. La stampa in quei giorni sosteneva l'iniziativa: M. Piazza, un avvocato
“che aderi con molta cautela e moderazione al regime democratico” sul «Il nuovo
postiglione» scorgeva in Baiamonte addirittura “il Gracco dei veneti”, la
Municipalita provvisoria sembrava aver trovato i suoi precursori, i suoi
antenati'”.

Oggi invece si e certi che non vi furono rivendicazioni democratiche e
antioligarchiche tra le motivazioni che condussero alla congiura Querini-Tiepolo
del 1310, come altrettanto inconsistenti appaiono agli studiosi le possibili
correlazioni tra la cospirazione e la Serrata del 1297. Secondo l'interpretazione
tradizionale, che ben si concilia con la tesi “mitica” della perenne esemplarita di

177 Verbali delle sedute.... cit.,, v. 1, t. 1, pp. 23 e ss (seduta del 22 maggio).

178 Lettera al Comitato d’Istruzione Pubblica, Padova 28 maggio 1797, Archivio di Stato, Venezia,
Democrazia, b. 88. fasc. 6, “Teatri e musica”.

179 Vedi, «Il nuovo postiglione», 26 maggio 1797. 1l discorso di Piazza veniva pubblicato anche
nella Raccolta di Carte pubbliche. .., cit., v. 1, p. 255. Su Piazza vedi la voce di R. De Felice, in Giacobini
italiani, a cura di D. Cantimori e R. De Felice, Laterza, Bari, 1964, v. II, pp. 558-9. vedi anche, U.
Corsini, Pro e contro le idee di Francia. La pubblicistica minore del triennio rivoluzionario nello Stato
Veneto e limitrofi territori del Arciducato d’Austria. Con appendice di testi, Istituto per la storia del
Risorgimento italiano, Roma, 1990, pp. 43-4. Per la ricostruzione del dibattito assembleare e della
documentazione a riguardo su la figura di B. Tiepolo e la congiura del 1310 vedi F. Venturi, La
Repubblica di Venezia, cit., p. 456 e ss; P. Preto, “Baiamonte Tiepolo: traditore della patria o eroe e
martire della liberta?”, in Continuita e discontinuita nella storia politica economica e religiosa. Studi in
onore di Aldo Stella raccolti da P. Pecorari e G. Silvano, Neri Pozza, Vicenza, 1993, pp. 217-64;
Id., “Baiamonte Tiepolo: il giudizio della storia”, in, La congiura imperfetta di Baiamonte Tiepolo, a
cura di N.E. Vanzan Marchini, Cierre, Verona, 2011, pp. 103-30. G. Pillinini, 1797: Venezia
"giacobina”, cit., pp. 53-6.

54

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Venezia, a fine Duecento, con la Serrata, si concluse un processo istituzionale di
lungo periodo grazie al quale si costitui definitivamente il nuovo ceto patrizio di
governo. Un ceto, come si e ricordato, capace di garantire, con la stabilita e
I'equilibrio del sistema misto, la durevole liberta e quiete interna della
Repubblica per tutta l'eta moderna. Studi piu recenti invece hanno
ridimensionato il significato della Serrata. All’alba del XIV secolo si avvertiva in
citta, come si e ricordato, una diffusa mobilita sociale, il patriziato non si era
ancora cristallizzato e chiuso in sé stesso e restava dilaniato al suo interno da
rivalita, contrasti, fazioni!s°.

In tal modo la Serrata, I'evento “forse pili noto e controverso” della storia
di Venezia non aveva decretato l'avvento del sistema oligarchico, come
pensavano i patrioti della Municipalita provvisoria. Quella vicenda semmai piu
che una “rottura” appare ormai come una “svolta”, un punto di partenza e non
d’arrivo’™!. Per alcuni si risolse per lo piu in una “riforma tecnica”, in una
modifica della procedura elettorale, da altri e stata invece considerata come la
prima delibera di una lunga serie di atti orientati nella medesima direzione: la
“rivoluzione strisciante” che creo, nel tempo, una classe politica ereditaria’®2. Lo
stesso P. Preto in anni recenti ha accettato la tesi di R. Cessi che colse in quella
innegabile contrazione oligarchica “un significato diverso da quello volgarmente
conclamato”!®. Di fatto I'ereditarieta delle cariche del Maggior Consiglio divenne
effettiva solo tra il 1323 e il 1381. Tuttavia il processo di contrazione ancora
proseguiva, per accentuarsi tra la fine del Trecento e il primo Quattrocento: solo
allora il ceto dominante veneziano si trasformava “da semplice nobilta di
governo in patriziato del privilegio”®. Nondimeno sarebbero stati due decreti
emanati dal Consiglio dei Dieci, tra il 1506 e il 1526, a consentire la messa a punto
di un sistema rigoroso di controllo al fine di escludere dall’Assemblea i non
aventi diritto!®. A partire da quelle date “nessun figlio di nobile” avrebbe potuto
accedere al Maggior Consiglio senza provare che “la sua nascita e il matrimonio
dei suoi genitori erano stati regolarmente notificati all’Avogaria di Comun”. La

180 M. Caravale, Le istituzioni della Repubblica, cit.

181 A, Tenenti, “Introduzione” in Storia di Venezia, cit., v. IlI, La formazione dello Stato patrizio, cit.,
p-17.

182 G. Ruggiero, “Politica e giustizia”, in Storia di Venezia, cit., v. I1L, La formazione dello Stato patrizio,
cit., pp. 389-408, in particolare p. 395.

183 R. Cessi, Storia della Repubblica di Venezia, Giunti, Firenze, 1981, pp. 268-71; P. Preto, Baiamonte
Tiepolo.. ., cit., p. 218.

184 S, Chojnacki, “La formazione della nobilta dopo la Serrata”, in Storia di Venezia, cit., v. III, La
formazione dello Stato patrizio, cit., pp. 641-727, in particolare, p. 715.

185 G. Trebbi, “La societa veneziana”, in Storia di Venezia, cit., v. VI, Dal Rinascimento al Barocco, a
cura di G. Cozzi e P. Prodi, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 1994, pp. 129-213, in
particolare, p. 131 e ss.

55

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

genesi dei “Libri d’Oro”, delle nascite e dei matrimoni, deriva in sostanza da quei
decreti'®. Successive disposizioni in vigore tra 1533 e 1589 definivano 1’ambito
delle possibilita del matrimonio patrizio.

La norma del 1589 in realta schiudeva a una possibile contaminazione tra
mondi. Imponeva l'astensione dalle “arti meccaniche”, per almeno tre
generazioni nella famiglia della futura sposa di un nobile'®”. Il decreto metteva in
evidenza quindi l'apertura del patriziato veneziano alle figlie dei nuovi ricchi
tramite il matrimonio. Quella “porta di servizio” consentiva dunque, a suo modo,
un certo rimescolamento sociale. E stato osservato che “I'articolazione primaria
nella societa d’Antico regime non era costituita dalla distinzione tra privilegiati
e terzo stato ma piuttosto fra coloro che traevano sostentamento dal lavoro
manuale e artigianale e coloro che potevano farne a meno”. Comungque sia e certo
che tra i due gruppi si era creata, una frontiera estesa “su una terra di nessuno,
occupata da categorie sociali di transizione” 1%,

Alla contrazione, alla lunga Serrata succedeva quindi nel corso dell’eta
moderna la regolata riapertura del Maggior Consiglio. Accanto al fenomeno di
emancipazione “matrimoniale”, la peste del 1630-31, la guerra di Candia (1645-
69) e poi della Morea (1684-99; 1714-18), consentivano l'aggregazione di nuove
famiglie. E stato notato che a conclusione di questo processo il corpo aristocratico
si arricchiva di 123 casati. Ancora nel 1775 i “correttori” chiedevano di integrare
quaranta nuclei provenienti dalla Terraferma: la crisi demografica del patriziato
imponeva tale misura per consentire la sopravvivenza della stessa classe
dirigente. Cosi, per la prima volta in cinquecento anni, era posto in discussione
lo stesso principio della ereditarieta. Sempre allora peraltro si andava
accentuando la contrapposizione tra due corpi aristocratici del tutto
disomogenei'® e “I'origine di ogni distinzione riposava ormai solo nel censo” .
Diveniva piu evidente, dunque, il divario tra i patrizi poveri, sempre pitt poveri
e numerosi, che ormai reclamavano diritti e occupavano la maggioranza dei seggi
del Maggior Consiglio, e i reali detentori del potere, una cerchia ristretta di
ottimati. Un ceto “aperto” ancora alla fine del Settecento e capace di consentire
uno spazio adeguato al libero sviluppo dei talenti politici secondo alcune

186 V. Hunecke, Il patriziato veneziano alla fine della Repubblica. 1646-1797 Demografia, famiglia ménage,
Jouvence, Roma, 1997, p. 41 e ss.

187 A. Zannini, “La presenza borghese”, in Storia di Venezia, cit., v. VII La Venezia barocca, a cura di
G. Benzoni e G. Cozzi, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 1997, pp. 225-272, in particolare
p- 232.

188 C. Lucas, “Nobili, borghesi e le origini della Rivoluzione francese”, in Il mito della Rivoluzione
francese, a cura di M. Terni, Il Saggiatore, Milano, 1981, p. 192.

18 V. Hunecke, Il patriziato veneziano..., cit.

1% M. Berengo, la societa veneta, cit., p. 6.

56

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

interpretazioni'®!. Di fatto costoro governavano dall’alto del Collegio dei Savi
concedendo pur qualcosa al patriziato “mezzano” che comunque controllava,
con spirito tradizionalista, il Consiglio dei Dieci e le cariche degli Inquisitori di
Stato!®.

Comunque sia, e per quel che qui interessa, e altrettanto certo che i patrioti
della Municipalita provvisoria non potevano non tener conto che in citta per
secoli i diritti politici erano stati riservati esclusivamente al patriziato, in virtu
d’una eguaglianza giuridica di corpo, estesa a tutti i nobili maschi maggiorenni.
Solo dunque chi nasceva nobile poteva accedere alla grande assemblea di ceto, il
Maggior Consiglio, eleggere ed essere eletto, concedere a titolo perpetuo il suo
seggio ai discendenti. I richiami ai diritti dell'individuo e all’ideale meritocratico
che pervadono come vedremo i testi di Sografi acquistavano in quella precisa
realta locale, peraltro in un momento di crisi del sistema, il valore di una protesta
straordinaria.

La congiura del 1310, invece, una cospirazione che per certi versi si potrebbe
anche definire “guelfa”, si iscriveva nel quadro delle dinamiche interne del
patriziato e nell’ambito del conflitto che, nel primo Trecento, opponeva Venezia,
Padova e Ferrara per il possesso delle saline di Chioggia e per la navigazione del
Po'%. L’esiguo vertice dei congiurati, composto da B. Tiepolo, M. Querini e B.
Badoer, tra loro legati da relazioni familiari e da motivazioni politico-
economiche, esplicitava I'orientamento di alcuni gruppi della nobilta cittadina
ormai rivolti verso la Terraferma e radicati negli interessi della proprieta
fondiaria, lontani per lo piu dall’attrattiva del commercio marittimo che invece
costituiva ancora l'orizzonte di riferimento economico della Serenissima’*.

Il Maggior Consiglio nel 1289 per non trasformare il dogado in una signoria
ereditaria favoriva Pietro Gradenigo rispetto a Giacomo Tiepolo, padre di
Baiamonte: i Tiepolo tra il 1229 e il 1275 avevano ricoperto per ben due volte la

191 V. Hunecke, 1l patriziato veneziano..., cit., pp. 33-82; Id., “1l corpo aristocratico” in Storia di
Venezia. Dalle origini alla caduta della Serenissima, v. VIII, cit., pp. 359-429.

192 P Del Negro, “La fine della Repubblica aristocratica”, in Storia di Venezia, cit., v. VIII, L'ultima
fase della Serenissima, cit., p. 199 e ss.

193 G. Gullino, “Quando la Terraferma volle conquistare Venezia: la congiura di Baiamonte
Tiepolo”, in La congiura imperfetta di Baiamonte Tiepolo, cit., pp. 31-9. G.M. Varanini, “Venezia e
I'entroterra (1300 circa-1420)”, in Storia di Venezia, cit., v. Ill, La formazione dello Stato patrizio, cit.,
p- 173 esss.

194 G, Roesch, “La nobilta veneziana nel Duecento: tra Venezia e la Marca”, in Istituzioni, societd e
potere nella Marca trevigiana e veronese (sec. X11I-XV). Sulle tracce di G.B. Verci. Atti del convegno,
Treviso 25-27 settembre 1986, a cura di G. Ortalli e M. Knapton, Istituto Storico Italiano per il
Medio Evo, Roma, 1988, pp. 263-270. M. Pozza, I Badoer. Una famiglia veneziana dal X al XIII secolo,
Materiali e ricerche, Collana della Facolta di Lettere e Filosofia, Universita di Venezia, Abano
Terme, 1982.

57

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

carica dogale!™. In politica estera Gradenigo si scontrava, per le ragioni
accennate, con Padova, Ferrara e il pontefice Clemente V, protettore degli Estensi.
Nel 1308 il papa lo scomunicava e lanciava sulla citta I'interdetto. I Querini, legati
agli Estensi, erano tra i maggiori proprietari in Polesine cosi come i Tiepolo,
mentre i Badoer avevano interessi con i gruppi egemoni nel padovano. Le tre
potenti famiglie, come si e detto, erano tra loro imparentate. Il conflitto, che si
protraeva, metteva in pericolo i beni e le rendite di tutti. Oltretutto il Maggior
Consiglio aveva varato delle disposizioni a partire dal 1274 e poi attenuate a
inizio secolo, che escludevano, per conflitto d’interesse, il patriziato radicato in
Terraferma dalla partecipazione assembleare. Vi erano dunque ragioni sufficienti
per organizzare la congiura'®.

In una notte del febbraio 1310, nella casa di M. Querini a Rialto si definiva
il disegno della celebre cospirazione che si sarebbe compiuta all’alba del 15
giugno, di domenica, il giorno di San Michele. Tre gruppi armati guidati
rispettivamente da M. Querini, B. Tiepolo e B. Badoer si sarebbero incontrati a
San Marco per poi dirigersi alla conquista del Palazzo Ducale. Una serie di
circostanze, avrebbero invece consentito a Gradenigo di organizzare la difesa,
sventando l'insurrezione. “La sorpresa e mancata, la cospirazione fallita”. B.
Tiepolo, a capo di un consistente gruppo d’armati, in seguito a due giorni di
trattativa riusciva a negoziare la via dell’esilio, mentre M. Querini, insieme al
figlio Benedetto, era caduto sul campo e B. Badoer, catturato ancor prima di
entrare a Venezia, veniva giustiziato!?.

A distanza di cinque secoli da quelle tragiche vicende la figura di B. Tiepolo
veniva dunque rievocata nel dibattito assembleare della Municipalita
provvisoria, come in parte gia sappiamo. In sette sedute, tra il 22 maggio e il 29
settembre, i rappresentanti della nuova comunita si confrontavano su quel
leggendario “martire della liberta” che aveva osato sfidare P. Gradenigo, o
iniziavano addirittura, nell'ultima seduta tra quelle appena ricordate a voltargli
le spalle, come tra poco si accennera. Convenivano dunque perlomeno all'inizio,
sulla opportunita di commemorarne il sacrificio poiché la dedizione assoluta al
bene pubblico, che sostanzia le imprese degli eroi, “desta il sentimento

195 N.E. Vanzan Marchini, “La congiura imperfetta”, in La congiura imperfetta di Baiamonte Tiepolo,
cit., pp. 13-29.

1% G. Gullino, Quando la Terraferma.. ., cit.

197 Narrazione storica ove si contiene la congiura di Bajamonte Tiepolo che sequi in Venezia I'anno 1310
diviso in due parti, parte prima in Venezia nella stamperia Valvasensa, 1797, p. 44; F.C. Lane, Storia
di Venezia, cit., p. 136 e ss.; A. Zorzi, La Repubblica del Leone, cit., p. 148 e ss.; ].J. Norwich, Storia di
Venezia. Dalle origini al 1400, cit., pp. 247-59.

58

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

d’imitarli”!*. Infatti a Venezia come di li a poco anche a Roma si pensava che la
“rigenerazione” dovesse essere seguita “da un cangiamento di costumi e di idee
onde sia totale” e che questa grandiosa trasformazione spesso “dipendeva da
piccoli oggetti”!®. Per realizzare tale impresa i nuovi gruppi dirigenti del
“Triennio” intendevano porre in atto un programma articolato muovendosi in
particolare su due traiettorie: da una parte era necessaria un’opera di graduale
smantellamento del passato, dall’altra invece era utile impegnarsi per la
progressiva costruzione delle nuove tavole dei valori civili. In tutte le
Repubbliche patriottiche si volle procedere in questa direzione facendo giungere
a tutti gli strati della societa messaggi espressi con linguaggi diversi e
convergenti. Si utilizzarono cosi, com’e probabilmente noto e come in parte
abbiamo gia accennato, i circoli patriottici, la stampa, la scuola, i teatri, le feste, i
nuovi culti. Ma insieme si ricorse anche alla “metafora dell’antico” e all'uso
“politico e morale della storia passata”, all’organizzazione dello spazio urbano e
della cerimonialita, e piu in generale a vere e proprie battaglie simboliche
finalizzate alla sacralizzazione del nuovo tempo e del nuovo spazio
repubblicano?®.

Non sorprende pertanto che nelle sedute della Municipalita provvisoria la
questione dei mitici antenati spesso s’intrecci o preceda, o sia immediatamente
successiva, al dibattito svolto in aula sulla distruzione dei simboli dell’antica
servitu, sull’abolizione degli stemmi e delle distinzioni aristocratiche, sulle
polemiche intorno alle livree e ai titoli gentilizi*®!. Negli stessi giorni in cui
s'invocava il nome di Baiamonte 1’Assemblea imponeva di abbattere persino

198 Verbali delle sedute.... cit.,, v. 1, t. 1, p. 235 (seduta del 9 luglio). Vedi anche p. 23 e ss.; p. 147 e ss.;
p- 235 ess.; p. 491 e ss.; pp. 640 e ss. Volume I, t. 2, p. 169 e ss.; 182 e ss. (sedute del 22 maggio, 17
giugno, 9 luglio, 16 agosto, 5, 27 e 29 settembre).

199 Assemblee della Repubblica romana (1798-99), a cura di V.E. Giuntella, Zanichelli, Bologna, 1954,
v. 1, p. 70 (seduta V, del 5 germile anno VI, 25 marzo 1798).

200 Si indicano qui soltanto C. Capra, “Il giornalismo nell’eta rivoluzionaria e napoleonica”, in C.
Capra, V. Castronovo, G. Ricuperati, La stampa italiana dal Cinquecento all’Ottocento, Laterza,
Roma-Bari, 1986, pp. 387-553; L. Guerci, Istruire nelle verita repubblicane, cit.; M Vovelle, Les
métamorphoses de la féte en Provence. De 1750 a 1820, Aubier-Flammarion, Poitiers, 1976; M. Ozoulf,
La féte révolutionnaire. 1789-1799, cit.; F. Pitocco, Festa rivoluzionaria e comunita riformata, cit.; J.
Starobinski, 1789, cit.; Une éducation pour la démocratie. Textes et projets de I'époque révolutionnaire,
ed. B. Baczko, cit.; Id., “Le calendrier républicain”, in Les lieux de mémoire, ed. P. Nora, Gallimard,
Paris, 1984; F. Maiello, Storia del calendario. La misurazione del tempo, 1450-1800, Einaudi, Torino,
1994; L. Hunt, La Rivoluzione francese. Politica, cultura, classi sociali, 11 Mulino, Bologna, 1989, M.
Caffiero, La Repubblica nella citta del papa, cit.

201 Verbali delle sedute..., cit.,, v. 1, t. 1, pp. 11; 16; 30; 50; 61; 73; 80; 91 (sedute del 19, 20,23, 27, 29, 31
maggio, 1, 3 giugno). Vedi anche Raccolta di tutte le carte pubbliche stampate..., dalle stampe del
cittadino Francesco Andreola, 1797, t. 1, pp. 225-7; 290-2; Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v. 1, pp.
62-64; 88-90; 247-8.

59

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

I'effige del Leone, il simbolo alato della identita comunitaria®?. A questo
proposito in citta, come di li a poco a Roma “giacobina”, I'iniziativa dei “capi
mastri tagliatori” e, probabilmente non solo la loro, tanto si protraeva che gia a
meta giugno i veneziani si lamentavano (non diversamente poi dai romani) per i
danni artistici ed erariali?®. Nelle sedute di quell’assise dunque la discussione
sugli antichi eroi si accompagnava con la condanna e con la richiesta umanitaria
della chiusura “dei piombi”, con gli interrogativi sulla riforma del calendario e
dell””orologio italiano”?*. La gia ricordata festa per I'erezione dell’albero della
liberta a San Marco del 4 giugno aiuta a comprendere la simultaneita e la
complementarieta di questo processo®. Si fermera wuna sola rapida
considerazione rinviando agli studi per la descrizione e 'analisi complessiva
dell’evento®®. La festa del 4 giugno, tra i suoi diversi messaggi, univa la solenne
combustione del Libro d’oro e delle insegne dogali tra le fiamme del fuoco
espiatorio, con la commemorazione dei caduti per la patria, i primi martiri
“democratici” della storia veneziana. La memoria del rogo, la “solenne e sacra
pompa”, festa di purificazione e insieme sacrificio umano, come ricordava in quei
giorni G. Pindemonte nelle sue tragedie, incombeva ambiguamente sulla
comunita rigenerata e da elemento strutturante della societa d’Antico regime
assurgeva ormai a emblema della Rivoluzione?”.

202 Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v. I, pp. 80-1.

203 G. Pillinini, 1797: Venezia “giacobina”, cit., p. 98 e s. P. Themelly, I calendari rivoluzionari nelle
Repubbliche giacobine, in «Annali della Biblioteca statale e Libreria civica di Cremona», XXXVIII,
1986, 1, pp. 109-27.

204 Verbali delle sedute..., cit., v. 1, t. 1, pp. 23; 30; 38; 80; 91 (sedute del 23, 24 maggio, 1, 3, giugno).
Vedi anche Raccolta di Carte pubbliche..., cit,, v. I, pp. 92-3; %4 e s.

205 Sul significato dell’albero della liberta vedi, M. Vovelle, La scoperta della politica. Geopolitica della
Rivoluzione francese, Prefazione di A.M. Rao, cit., pp. 43-57; M. Ozouf, Du mai de la Liberté a 'arbre
de la Liberté: symbolisme révolutionnaire et tradition paysanne, in «Ethnologie francaise», 1975, 5, pp.
9-33, poi refuso in Ead., La féte révolutionnaire, cit., pp. 280-316; M. Duval, “Les arbres de la liberté
en Bretagne sous la Révolution (1792-1799)”, in Les résistances a la Révolution. Actes du colloque
de Rennes (17-21 septembre 1985), ed. F. Lebrun, R. Dupuy, Imago, Paris, 1987, pp. 55-67; E.
Fechner, L’arbre de la Liberté: objet, symbole, signe linguistique, in «Mots» 1987, 15, 1, pp. 23-42; L.
Hunt, La Rivoluzione francese..., cit., p. 62 ss.; P. Alatri, “Dall’ Albero di Cuccagna all’Albero della
Liberta”, in Le radici dell’albero della Liberta, testi e ricerche iconografiche di B. Premoli. Saggio
introduttivo di P. Alatri, Istituto dell’Enciclopedia Italiana, Roma 1990, pp. 11-19; G. Vagnarelli,
“Dall’albero della liberta all’albero del primo maggio: origine e simbolismo rivoluzionario di un
rito laico”, in L’albero di maggio. Memoria e simbolismo politico di un rito laico, a cura di G. Vagnarelli,
Edizioni ISML, Ascoli Piceno, 2012, pp. 91-101.

206 G, Scarabello, La Municipalita democratica, cit. p. 278 ss.

207 G. Pindemonte, I’ Atto di Fede, Atto 1V, 8. Nella Prefazione dell’autore ai Componimenti teatrali di
Giovanni Pindemonte, Sonzogno, Milano, 1804, v. I, pp. 3-16, questi ricordava: “Nell’anno 1799
diedi alle scene a Milano L’Atto di Fede rappresentazione irregolare ma piena di forza e di verita,
e percio applauditissima per sette sere consecutive”. Il titolo L’Atto di Fede nella nuova temperie

60

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Tuttavia G. L. Mosse ha ricordato I’antica funzione della fiamma sacra sino
a coglierne la centralita nel cerimoniale laico delle nuove manifestazioni di
massa. La fiamma infatti contiene in sé, osservava sempre il grande studioso
berlinese, “le forze mistiche del sole apportatore di vita” e dispensatore agli
uomini di “forza e di energia vitale”. Pertanto lo stesso fuoco esprime il simbolo
di una “incessante” “rinascita”, della vittoria “del sole sulle tenebre”, “del sole
sulla notte”. Di qui la sua fortuna. Cosi la fiamma e il fuoco divenivano il nucleo
costitutivo del rito nazionale prendendo “il posto dell’altare cristiano
nell’affermazione di una religione laica”2%.

Non e un caso che 1'11 maggio 1798 a Roma, nella trentanovesima seduta
del Tribunato, il relatore della commissione incaricata di provvedere alla
distruzione dei simboli d’Antico regime intuiva il significato misterioso di quella
azione e proponeva infatti che fosse “brugiato pubblicamente il cosiddetto Libro
d’oro in Roma e ne’ capi-luoghi de” dipartimenti [...]” e che fossero “rimossi tutti
gli emblemi di morte e di lutto ideati da un falso spirito di religione”?”. A Venezia
come a Roma dunque la battaglia contro i segni del dispotismo e del privilegio
nobiliare culminava nella festa dell’”” Abbruciamento”, la rappresentazione
materiale e simbolica della distruzione del passato e insieme la rievocazione
liturgica del mitico “Inizio”, la riattualizzazione simbolica del passaggio dal caos
al cosmo. Una cerimonia dunque di distruzione e insieme di rigenerazione
celebrata nella citta lagunare a San Marco, il 4 giugno 1797 e nell’ex citta
pontificia, in piazza di Spagna il 17 luglio 17982'°. A Venezia il 31 maggio 1797
cosi si affermava in Assemblea: “nel giorno dell'innalzamento dell’albero della
liberta” siano trasportati “appiedi dello stesso tutti i libri d’oro, stemmi ed
insegne ducali. [...] Che tutto sia abbrucciato in segno del totale annichilamento,
e le ceneri sparse al vento. [...] E quindi si giuri odio eterno alla tirannia e alla
aristocrazia"?!!. Alla cerimonia del rogo seguivano altri atti di rinascita e di

politico-religiosa dell’eta napoleonica, era stato sostituito con I'innocuo Adelina e Roberto, i nomi
dei due sposi perseguitati dal Tribunale dell'Inquisizione. Cfr., Componimenti teatrali, cit., v., IV,
p- 3. Sempre con questo titolo il dramma venne pubblicato a Venezia nel 1807 nel t. V della Terza
raccolta di scenici componimenti di Giovanni Pindemonte. Il dramma venne invece espunto nell’eta
della Restaurazione dalla raccolta milanese delle opere teatrali di G. Pindemonte. Cfr. Biblioteca
scelta di opere italiane antiche e moderne, Giovanni Pindemonte, voll., 197-198, s.n.t., Milano, 1827.

208 G.L. Mosse, La nazionalizzazione delle masse, cit., p. 47.

209 Assemblee della Repubblica romana (1798-99), cit., v. I, pp. 251 (seduta XXXIX, 22 fiorile anno VI,
11 maggio 1798).

210 Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v. 1L, pp. 75 ss. Sulla festa romana vedi, Festa per I’ Abbruciamento
del Libro d’oro, processi del Santo Uffizio e de’ patrioti, in Bandi e fogli volanti, Biblioteca di Storia
Moderna e Contemporanea, Roma. M. Caffiero, La Repubblica nella citta del papa, cit., p. 113 e ss.;
M. Formica, La citta e la Rivoluzione. Roma 1798-1799, Istituto per la storia del Risorgimento
italiano, Roma, 1994, pp. 440-3.

21 Verbali delle sedute. ... cit., v. 1, t. 1, p. 76 (seduta del 31 maggio).

61

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

rifondazione. Nella festa di piazza San Marco prendeva la parola l'abate A.
Collalto, un matematico docente a Padova di calcolo, membro del Comitato
d’Istruzione Pubblica ed esponente di rilievo del gruppo radicale presso la
Municipalita??. Questi invitava gli astanti a rievocare con “inni” e “cantici” i
“dolci nomi” di B. Tiepolo, “il Bruto sventurato de’ veneziani”, e di tutti i suoi
“illustri compagni”, “vittime innocenti” e insieme custodi dell’”antica libera
costituzione”. Il relatore si doleva che nell'ora del ricordo era “impossibile
rendere il giusto omaggio”
P. Gradenigo poteva riposare nella Chiesa di San Cipriano, a Murano??. Cosi si
prefigurava, gia in quella prima rappresentazione marciana, la cerimonia di
commemorazione dei caduti presso il Sacrario: una struttura quest'ultima in
legno, tela, cartapesta colorata, allestita quasi sempre per 'occasione, che tanto
spazio poi trovera nelle feste civili del “Triennio”. I richiami al “sangue versato”,
alle “virtt degli antenati che avete giurato d’imitare”, ai caduti che avevano
saputo mantenere il giuramento sino alla morte, corrodevano in tal modo la
nuova idea di nazione che da progetto politico proteso verso il futuro iniziava a
trasformarsi nell'idea trascendente di patria, un ente inteso come “comunita dei
vivi e dei morti”, organismo vivente radicato nel passato. Si intravedono le luci e
le ombre dei culti nazionali-patriottici, I’eco delle teorie di J.G. Herder e di E.
Burke?!.

Le richieste di A. Collalto anticipavano il dibattito municipale: la

alle fredde spoglie” di quei nuovi santi laici, mentre

riabilitazione politica di Baiamonte apriva nuovi scenari anche in relazione alla
polemica di quei giorni sui simboli governativi e patrizi. La Venezia dogale era
infatti vissuta dai patrioti come una citta ostile, sconosciuta e straniera:
sostituendo ai vecchi i nuovi emblemi, come piantando l’albero con il berretto
frigio nei tradizionali luoghi d’incontro, i membri della Municipalita pensavano
di riconquistare lo spazio cittadino, ricreandolo e consacrandolo a nuova vita. Si
realizzava cosl, nell’esperienza spaziale, il medesimo processo indicato da Eliade
per il tempo sacro che abbiamo a suo tempo ricordato?®. Infatti, di Ii a poco, i
relatori tentavano di recuperare alla giusta causa, dopo quasi cinque secoli, gli
eventi della congiura che l'autorita dogale aveva trasformato nei luoghi orribili
della memoria grazie a un uso adeguato di iscrizioni, monumenti, stendardi e

22Vedi la voce di U. Baldini in «Dizionario Biografico degli Italiani», Istituto della Enciclopedia
Italiana, Roma, XXVI, 1982, pp. 774-77.

213 “Discorso relativo all’innalzamento dell’albero della liberta del cittadino Collalto”, in Raccolta
di Carte pubbliche..., cit., v. II, pp. 68-71.

214 P. Themelly, Una festa civile nella crisi della Repubblica romana (27 piovoso anno VII, 1799), in
«Miscellanea di Studi Storici», Universita degli Studi della Calabria, Dipartimento di Storia, VI,
1987-88, pp. 69-87.

25 M. Eliade, Il mito dell’eterno ritorno, cit., in particolare p. 24; 1d., Il sacro e il profano, cit., pp. 19-
46.

62

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

persino monete. Si trattava dunque di sostituire quei segni con nuovi emblemi
capaci di rovesciarne il significato sino a trasformare il tragitto infamante della
congiura nelle stazioni di una salvifica via crucis. Non c’e “innocenza”, ha
osservato M. Ozouf, nella scelta dei nuovi percorsi rivoluzionari?®. Seguiva cosi
in quei giorni in Assemblea la richiesta della rimozione del monumento innalzato
a Murano in ricordo di P. Gradenigo e della posa, ai piedi della tomba, di una
pietra bianca con impressa l'iscrizione: “la verita e scoperta”. A San Luca invece
doveva essere “levato lo stendardo” inneggiante alla vittoria ducale e sostituito
con una iscrizione alla memoria di Tiepolo. La stessa iniziativa doveva essere
presa anche a Sant’Agostino e, pill in generale, in ogni antico luogo rievocativo,
andava “tolto qualunque monumento d’infamia” e collocate al suo posto
“iscrizioni onorate”. Infine nella sala delle sessioni del Palazzo Ducale doveva
ergersi un busto alla memoria dell’eroe mentre la Municipalita s'impegnava a
celebrare solenni esequie in chiesa “ogn’anno ai 15 luglio”?”. In armonia con
queste disposizioni si stampavano allora le Memorie di Baiamonte Tiepolo in
occasione delle solenni pubbliche esequie, celebrate sembra a San Marco, secondo la
recente indicazione di P. Preto®. L’anonimo autore delle Memorie salutava “i
semi” della ritrovata “liberta” nell’iniziativa di Tiepolo assertore “di una ben
regolata e ragionevole democrazia” soffocata da “cinque secoli incirca” dalla
“prepotenza” e dal “dispotismo” di una “irragionevole aristocrazia che spiro
finalmente nel maggior accesso di violentissima oligarchia”?".

In questo fervore di rinnovamento e insieme di vandalismo, mentre
s'innalzavano gli alberi della liberta e insieme si progettavano le nuove feste e gli
spettacoli repubblicani, si penso anche alla realizzazione di una moneta
d’argento caratterizzata da simboli democratici. Sul recto dell'inedito conio
campeggiava l'emblema della Liberta, sul verso liscrizione “Municipalita
Provvisoria Veneziana”?. La nuova valuta entro in circolazione il 30 giugno. Gia
il 10 di quel mese il Comitato di Salute Pubblica aveva avviato il processo di
rinnovamento della toponomastica cittadina?!. Si trattava di una iniziativa che
sarebbe stata ripresa a fine ottobre, mentre in citta ormai filtravano le notizie
provenienti da Campoformio. In quell’'ultima occasione si pensava ad una

216 M. Ozouf, Le corteége et la ville. Les itinéraires parisiens des fétes révolutionnaires, in «Annales
E.S.C.», XXVI, 1971, 5, pp. 889-916, in particolare, p. 893.

27 Verbali delle sedute..., cit., v. I, t. 1, pp. 153 e ss.; 235 e ss. (sedute del 17 giugno e del 9 luglio).
218 P Preto, “Baiamonte Tiepolo: il giudizio della storia”, in La congiura imperfetta, cit., pp. 103-30,
in particolare, p. 119.

219 Memorie di Baiamonte Tiepolo in occasione delle solenni pubbliche esequie, dalle stampe del cittadino
Isidoro Borghi. Registrato al Comitato di Pubblica Istruzione a sola salvezza della Proprieta, pp.
4;12.

220 Raccolta di tutte le carte pubbliche stampate..., cit., t. II, p. 328.

21 Ivi, t. II, pp. 30-2.

63

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

ridefinizione urbanistica improntata a criteri razionali e a principi di uniformita
geometrica degli spazi, al fine di ridisegnare, con il “regolo” e il “compasso”,
secondo principi egualitari e equivalenze demografiche, la superficie cittadina,
cancellando per sempre le ripartizioni di un regime definito antico nelle sue
diverse manifestazioni’>. La nuova architettura dunque voleva essere
I'architettura di una societa perfetta. Per suo tramite si intendevano esprimere in
“forma inequivocabile” i grandi principi della societa rigenerata. G.L. Mosse e J.
Starobinski avanzano a questo proposito lipotesi di una “architettura
parlante”??. Tramite quella indubbia presa di possesso e di sacralizzazione dello
spazio sembrava scaturire tuttavia un intervento di riqualificazione del tessuto
urbano nel quale la possibile valorizzazione dei bisogni personali e collettivi
finiva per confondersi con una sotterranea ispirazione totalitaria.

La piu circoscritta impresa di rinominazione toponomastica, compiuta nella
primavera-estate si inscriveva nella tradizionale prassi della simbolizzazione
rivoluzionaria. Infatti, & stato osservato, che il nuovo nome non solo cancella un
antico patrimonio di valori ma legittima una diversa produzione della realta?*.
Tramite la “nominazione”, con la “parola”, procede la “creazione materiale” del
nuovo cosmo, la sua conservazione contro le “distruttrici forze del male”. E.
Cassirer ha mostrato “l’onnipotenza del nome”, la sua “forza magica”, nel
pensiero mitico; come in esso la parola riempia “I'intero mondo della coscienza”,
come s’instauri un rapporto di identita tra “immagine e cosa”, “nome e oggetto”.
In questo modo, attraverso “l'atto della imposizione dei nomi I'uomo prende
possesso del mondo [...] ossia lo assoggetta alla propria conoscenza e alla propria
signoria”?®. In altri termini, come ha rilevato Cassirer, l'attivita simbolica si
configura essa stessa come I’atto costitutivo della conoscenza, un’esperienza che
pertanto non riproduce ma produce. Queste considerazioni sembrano ormai
essere accolte dagli studiosi della Rivoluzione francese. Valga per tutti I'esempio
di L. Hunt, per la quale il linguaggio dei simboli, come ogni linguaggio, non
riflette il mutamento ma lo determina, non e il riflesso degli interessi politici e
sociali ma li costruisce, sino a divenire vettore privilegiato della costruzione
ideologica?.

Tra il 15 e il 17 giugno la Societa di Pubblica Istruzione dedicava tre delle
sue sessioni ai temi riguardanti I caratteri del vero e falso patriota e a L’elogio dei

22 «Quadro sessioni pubbliche», n 89, 4 Annebbiatore. Anno I della Liberta Italiana (25 ottobre
1797). Presso il Cittadino G. Antonio Curti, s.I., p. 698 e ss.

23 G.L. Mosse, La nazionalizzazione delle masse, cit., p. 57; J. Starobinski, 1789, cit., p. 73 e ss.

224 Sul fenomeno di rinominazione, F. Pitocco, Festa rivoluzionaria e comunita riformata, cit., p. 22 e
ss.

25 B, Cassirer, Linguaggio e mito, Il Saggiatore, Milano, 1976, p. 120.

26 L. Hunt, La rivoluzione francese, cit., p. 31 e ss.

64

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

martiri della liberta. Nel primo incontro del 27 pratile G. Fantoni, il celebre arcade
Labindo, giunto nel giugno a Venezia da Modena ed ospite della Societa che in
quei giorni avrebbe “acclamato di stampa” la sua ode all’ltalia, 'opera redatta
prima della discesa dei francesi nella penisola, rammentava che non possono
essere intesi patrioti coloro i quali “per fini privati, di ambizione, d’interesse o di
altre passioni loro particolari abbracciano la causa della Democrazia”?”. Era
tuttavia nella seduta del 29 pratile che si rievocava la figura di Baiamonte
Tiepolo. La consueta celebrazione schiudeva per la prima volta un interrogativo
sulla sua reale identita?®. Dopo circa venti giorni, il 9 luglio, la questione si
riproponeva ormai nelle sedute della Municipalita. Mentre Sordina ancora
auspicava la posa del busto in quella medesima sala, gli astanti, superate le
iniziali incertezze, concordavano di “procedere con circospezione” e iniziavano
a reputare opportuno di bandire un concorso pubblico con premio di 50 zecchini
riservato a colui che entro un mese avesse accertato se Tiepolo fosse “un eroe
martire della liberta”, o se invece dovesse “condannarsi all’oblio”. Si sarebbero
dovuti consultare “i filologhi” e i “documenti diplomatici”. L’autorita si
mostrava pronta a rendere disponibili “gli archivi dell’Avogaria” e la
consultazione dei “documenti esistenti nell’archivio degli ex-Inquisitori di
stato”??. Il 13, sempre di quel mese, mentre in Assemblea vi era chi ancora
pensava di spargere le ceneri di P. Gradenigo al vento e di innalzare una “lapide
d’infamia” a sua perenne memoria, il Comitato di Pubblica Istruzione bandiva
I'auspicato concorso su “Quale sia stato il vero carattere politico di Baiamonte
Tiepolo”?". Il manifesto ribadiva I'apertura degli archivi, della “Secreta” e della
“Libreria Nazionale”. Esortava a rintracciare tra gli scritti “nascosti e polverosi”
i “lumi” necessari. I membri del Comitato erano consapevoli che “la storia”
rappresentava “questo fatto troppo confusamente”. Infatti quanti scrissero
“dopo questo avvenimento, o non poterono attingere al fonte della verita, o

27 5u G. Fantoni, A. Andreatta, La virti al potere. Alcuni aspetti del pensiero politico di G. Fantoni, in
«Trimestre», XXII, 1989, 2-4, pp. 59-64. Vedi anche la voce di L. Rossi, in «Dizionario Biografico
degli Italiani», cit., XLIV, 1994, pp. 678-85.

228 Prospetto delle sessioni della Societa d’Istruzione Pubblica di Venezia, 1797. Anno I Liberta Italiana.
Dalle stampe del Cittadino Giovanni Zatta, pp. 13-7; 17-20 (sedute XII, XIIL XIV, del 27,28, 29
pratile - 15,16,17 giugno).

229 Verbali delle sedute..., cit., v. 1, t. 1, pp. 235-6 (seduta del 9 luglio).

20 ]I vero carattere politico di Baiamonte Tiepolo dimostrato dall’unanime consenso degli scrittori veneti
ed esteri e confermato coll’esame delle carte originali dell’Archivio Secreto di Venezia. Dissertazione
dell’Ab. Cristoforo Tentori, In Venezia 1798. Presso Gio. Antonio Curti. Con Permissione e
Privilegio, p. 121.

65

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

partigiani dell’ Aristocrazia, ’hanno fraudolentemente alterata. Non si concedan
onori all'incertezza”?!.

Gli interrogativi della Municipalita sulla figura di B. Tiepolo e sull’autentico
significato della congiura del 1310 testimoniavano anche i nuovi orientamenti
scientifici che pervadevano da quasi un secolo la cultura europea. La “conquista
del passato” e la sua rigorosa scoperta aveva ormai coinvolto almeno tre
generazioni di antiquari, filologi, eruditi, storici, archeologi, numismatici. Gia nei
primi decenni del Settecento a Parigi con1’Académie des Inscriptions et de Belles-
Lettres e poi sino a ridosso degli anni Settanta con J.J. Winckelmann, non solo
I'arte e la storia di Roma ma piu in generale la memoria dell’antico veniva
recuperata nella sua autentica essenza, liberata dagli “errori”, dalle leggende,
dalle motivazioni ideologiche. Anche il giudizio storico reclamava I’esame critico
delle fonti e delle prove. Insorgeva quella esigenza scientifica di continua verifica
e di esame, di controllo della veridicita dei documenti, che costituiva la richiesta
prioritaria anche per i patrioti veneziani del 179722,

Oltretutto, come ha ricostruito con grande efficacia e straordinaria
erudizione P. Preto, gli scrittori italiani ed europei, sin dai tempi del “doge
umanista” Andrea Dandolo, ovvero da meta Trecento sino all’ultimo Settecento,
non avevano certo perorato la causa di B. Tiepolo®3. Fossero essi assertori del
“mito o dell’””antimito” di Venezia, la damnatio memoriae dell’eroe repubblicano e
della sua congiura era corsa ininterrotta per secoli sia pur con trascurabili
variazioni. Quell’evento continuava ad essere inteso come una vicenda empia,
orrenda, detestabile, mossa da motivazioni personali e da rancori privati di
uomini per lo piu scellerati e colpevoli. Neanche la grande letteratura
settecentesca dunque aveva soccorso Baiamonte. Nel 1755 i Principi di storia civile
della Repubblica di Venezia di V. Sandi il nobile nuovo che “ripensando alle
istituzioni veneziane” aveva creato “un monumento a un passato immobile”, e
poi I'Histoire de la République de Venise depuis sa fondation jusqu’a présent dell’abate
illuminista M-A. Laugier, redatta a Parigi nel 1758, tradotta poi in italiano tra

21 [l Comitato di Pubblica Istruzione della Municipalita Provvisoria Veneziana, 25 Mietitore - 13 Luglio
1797 anno primo della Liberta Italiana, in Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v. IV, pp. 256-8.

22 [deq e scienza dell’antichita. Roma e I’Europa t. 1, Roma nel primo Settecento, a cura di J. Raspi Serra,
t. I, Roma e le Nazioni, a cura di J. Raspi Serra e A. Schnapp, in «Eutopia», 1993, 1I, 1-2; La
Fascination de L’Antique. 1700-1770. Rome découverte, Rome inventée, a cura di J. Raspi Serra e F. de
Polignac, Somogy éditions d’art, Paris, 1998; A. Schnapp, La conquéte du passé aux origines de
I"archéologie, Editions Carré, Paris, 1993.

233 P, Preto, Baiamonte Tiepolo: traditore..., cit.; Id., Baiamonte Tiepolo: il giudizio della storia, cit.

66

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

1767e 1769 e destinata a grande fortuna sino al primo Ottocento, non sembravano
schiudere spiragli nuovi®*.

Pertanto anche gli autori consultati da Sografi, per la stesura de La Giornata
di San Michele o sia la Serrata del Gran Consiglio Veneziano, pur appartenendo ad
epoche diverse e a tradizioni storiografiche contrapposte, non avevano certo
valorizzato la figura di Tiepolo. I commediografo aveva utilizzato per
'occasione le Vite de” duchi di Venezia di Marin Sanudo e 1" Histoire du gouvernement
de Venise di N. Amelot de La Houssaye. Il primo, diarista e politico, membro del
Maggior Consiglio, aveva ricostruito sino al settembre 1493 la “vita” della
Venezia dogale fissando “con lapidaria secchezza la condanna senza appello dei
congiurati del 1310”2%. Il secondo, Segretario d’ambasciata a Venezia dal 1669,
aveva redatto la sua Histoire tra 1676 e 1677. L'“impietosa denuncia della
corruzione e decadenza dello stato marciano” che contribuiva a incrinare il mito
dell’antica Repubblica gli valse, in seguito alle proteste dell’ambasciatore
veneziano Giustiniani, la reclusione alla Bastiglia per alcuni mesi. Una seconda
edizione de 1'Histoire ampliata venne proibita: di 1i segui poi la grande fortuna
dell’opera, con pit di venti edizioni in tre anni e diverse traduzioni che ne fecero
una delle fonti piu utilizzate per la conoscenza storica di Venezia in Europa. Se
la congiura appare allo studioso francese come l'atto in cui “la puissance fut
transferé de pouple aux nobles” tuttavia questi non attribui implicazioni
politiche alle iniziative dei suoi promotori®*. In definitiva solo lo Sgitinio della
liberta veneta -1I’anonimo “testo chiave” della letteratura dell’antimito, apparso a
stampa nel 1612 a Mirandola - costituisce, come ha messo in evidenza P. Preto,
I'ideale premessa teorica delle tesi propugnate dai patrioti veneziani del 1797. 11
libello, forse opera del gesuita M. Welser, si scagliava con veemenza non
diversamente dai membri della Municipalita provvisoria contro gli scrittori

24 Sull’opera di Sandi vedi F. Venturi, La Repubblica di Venezia, cit., pp. 166-71; P. Del Negro,
Proposte illuminate, cit., p. 137 e ss. Su M-A. Laugier, F. Venturi, La Repubblica di Venezia, cit., pp.
157-67.

25 P. Preto, Baiamonte Tiepolo: il giudizio della storia, cit., p. 105. Su M. Sanudo vedi, G. Cozzi, “Marin
Sanudo il Giovane. Dalla Cronaca alla Storia”, in Id., Ambiente veneziano, ambiente veneto. Saggi su
politica, societd, cultura nella Repubblica di Venezia in eta moderna, Marsilio, Venezia, 1997, pp. 87-
108; A Caracciolo Arico, Marin Sanudo il Giovane: le opere e lo stile, «Studi Veneziani», LV, 2008, pp.
351-90.

2% La citazione tratta da N. Amelot de La Houssaye, Histoire du gouvernement de Venise, Frédéric
Léonard, Paris, 1676, v. I, p. 6 & in P. Preto, Baiamonte Tiepolo: il giudizio della storia, cit., p. 116.
Sull’autore e I'opera vedi P. Del Negro, Forme e istituzioni del discorso politico veneziano, cit., p. 420
e ss.; F. Gaeta, Venezia da «stato misto» ad aristocrazia «esemplare», cit., p. 490 e ss.

67

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

veneziani che, nel corso dei secoli, avevano falsificato e occultato una
incontestabile verita storica®’.

Intanto, nell’estate 1797, mentre si vedevano “correr per la citta” delle
“memorie indigeste” sulla questione Querini-Tiepolo, il 16 agosto A. Collalto, a
nome del Comitato di Pubblica Istruzione chiedeva in Assemblea di stabilire i
criteri di valutazione per le memorie raccolte?®. Il 27 settembre U. Foscolo, in
qualita di “segretario redattore” dell’assise, leggeva il rapporto di Collalto al fine
di formulare il decreto “riguardante le dissertazioni prodotte sopra il problema
di Baiamonte Tiepolo”. “Tre letterati”, nominati dall’autorita, avrebbero valutato
le memorie e dichiarato il nome del vincitore, mentre le eventuali relazioni
meritevoli avrebbero ricevuto menzione d’onore?®. Il 22 dicembre, a meno d’un
mese dall'ingresso delle truppe austriache in citta, accolte “con un senso di
sollievo e con manifestazioni di simpatia dalla popolazione”?¥, un proclama del
Comitato di Pubblica Istruzione pubblicava i risultati della Commissione
composta in realta da soli due membri: F Aglietti, “il feroce accusatore di
Gradenigo” nel Discorso tenuto davanti all’albero della liberta a Murano, e la
figura pit1 anonima di P. Biaggi.

Il primo, un bresciano di origine aretina, a Venezia dal 1780, celebre medico
ed intellettuale enciclopedico, membro del Comitato d’Istruzione della Societa
patriottica, era allora conosciuto come un fautore di idee radicali?*!. Il secondo,
invece, un avvocato civilista, “cooperatore del bene comune”, svolgeva per lo pit
funzioni di controllo e vigilanza per conto del Comitato di Sussistenza nel
sestiere di Dorsoduro ed era, tutto sommato, una personalita minore nel
panorama politico cittadino??. I due dotti avevano esaminato dodici memorie che
tuttavia sembravano loro “manchevoli e per niente acconce a porre in chiaro
lume il nodo della questione”. Pertanto i commissari richiedevano esami piu
approfonditi per chiarire quell’””oscuro argomento di storia patria”. Nessuno

27 Vedi, Squitinio della liberta veneta nel quale si adducono le raggioni dell Impero Romano sopra la Citta
et Signoria di Venetia, Stampato in Mirandola, Appresso Giovanni Benincasa, 1612, p. 72. 1l
riferimento in P. Preto, Baiamonte Tiepolo: traditore..., cit. Per l'attribuzione a M. Welser, cfr. G.
Cozzi, Paolo Sarpi tra Venezia e I’Europa, Einaudi, Torino, 1979, p. 201 e ss. Per altre ancora, P. Preto,
Baiamonte Tiepolo: il giudizio della storia, cit., p. 114.

238 ]| vero carattere politico di Baiamonte Tiepolo, cit., p. 122. Verbali delle sedute..., cit.,, v. I, t. 1, p. 491
(seduta del 29 termidoro- 16 agosto).

29 Verbali delle sedute..., cit., v. 1, t. 2, p. 171 (seduta del 27 settembre).

240 G, Pillinini, 1797: Venezia “giacobina”, cit., p. 119.

21 Di F. Aglietti vedi la voce non firmata in «Dizionario Biografico degli Italiani», cit., I, 1960, pp.
410-11.

22 Su P. Biaggi cfr. Raccolta di Carte pubbliche..., cit., v, I, pp. 300-1; XII, p. 171 e ss.

68

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

dunque veniva premiato anche se potevano segnalarsi cinque dissertazioni tra le
quali due favorevoli a Tiepolo e tre contrarie?.

Nondimeno il materiale in questione e andato in gran parte disperso e
peraltro risulta difficile, nell’ambito della documentazione superstite, accertarne
la effettiva pertinenza al concorso, come ha rilevato recentemente P. Preto. Lo
studioso ha ipotizzato la sola possibile partecipazione alla prova di due memorie
anonime a stampa, qui gia ricordate, e conosciute dai cultori del settore, I'una
conservatrice, ’altra democratico-radicale: La Narrazione storica ove si contiene la
congiura di Baiamonte Tiepolo, e ’Opuscolo storico della cosi chiamata congiura Querini
e Tiepolo***. Pertanto tra le dissertazioni presentate alla gara puo identificarsi con
certezza solo quella di C. Tentori, autore del fascicolo contrassegnato nei verbali
della commissione dal motto Corpus illi, poi pubblicato con il titolo Il vero carattere
politico di Baiamonte Tiepolo, nel 1798, in seguito alla caduta della Municipalita
provvisoria?>. La memoria, “di tinta fortemente conservatrice per non dire
reazionaria” conclusa con l'apoteosi di P. Gradenigo, non impedi tuttavia ad
Aglietti di riconoscere la qualita del lavoro, sino a ritenere il manoscritto segnato
dal motto ricordato il pit1 degno tra tutti quelli presentati?*. Tentori, un gesuita
originario di Camposampiero nei pressi di Padova, giunto da Siviglia a Venezia
nel 1761 solo sedicenne, e in seguito precettore in casa Tiepolo, aveva redatto nel
1785, sulla scorta dei Principi di storia civile di V. Sandi, un Saggio sulla storia civile
e politica della Repubblica di Venezia in dodici volumi?”. Le competenze acquisite
consentivano all’autore di ripercorrere documenti editi e inediti dal Quattrocento
sino ai suoi tempi in merito alle questioni della cospirazione raccogliendo, nella
memoria presentata, piu di cinquanta giudizi concordi nel definire
antidemocratico il carattere di Baiamonte, un individuo mosso dal mero scopo di
“usurpar il dominio” di Gradenigo “e di costituirsi tiranno di Venezia col
distruggere la Repubblica”?%.

Riprendendo a suo modo la tesi del mito I'abate affermava che “il governo
civile de’ Veneziani dalla sua origine al 1310 in cui avvenne la congiura Quirino-
Tiepolo, non fu unquemai Puro-Democratico, fu anzi Aristo-Democratico”.

23 Raccolta di Carte pubbliche. .., cit., v. XII, pp. 153-56; Raccolta di tutte le carte pubbliche stampate...,
cit,, v. IX, pp. 20-4.

24 Vedi supra, n. 162 e n. 197.

245 [ vero carattere politico di Baiamonte Tiepolo, cit.

26 F. Venturi, La Repubblica di Venezia, cit., p. 460.

247 Saggio sulla storia civile, politica, ecclesiastica e sulla corografia e topografia degli Stati della Repubblica
di Venezia. Ad uso della nobile e civile gioventu dell’ab. D. Cristoforo Tentori spagnuolo, In Venezia
appresso Giacomo Storti 1785. Con pubblica approvazione. Per le indicazioni biografiche vedi E.
De Tipaldo, Biografia degli italiani illustri, Tipografia, Tipografia Alvisopoli, Venezia, 1841, v. VIII,
pp. 96-103.

28 [l vero carattere politico di Baiamonte Tiepolo, cit., p. 69.

69

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Aristocratico poiché “in fatto governarono sempre i nobili”, tennero cioe sempre
le pit1 alte cariche e la guida del Maggior Consiglio. Ma fu anche democratico “o
misto d"una qualche democrazia”, nella misura in cui “eravi la Concione” ossia
I’’adunanza generale di tutta la Nazione, benché questa di raro si convocasse”.
Prima della Serrata oltretutto non v’era legge che prescrivesse requisiti e
condizioni per I’elezione al Maggior Consiglio, “e percio era libero in ogni anno
il concorso ad ogni e qualunque Cittadino”?*. Se “regolazione” vi fu con la
Serrata, tale provvedimento non poteva essere imposto dal doge che non aveva
facolta di decretarlo. La riforma costituzionale poteva essere deliberata solo dalla
“maggioranza de’ suffragi” dell’Assemblea riunita?*’. Ne derivava, in tal modo,
che la congiura era diretta solo contro il doge diversamente avrebbe dovuto
colpire i gruppi d’opinione del Maggior Consiglio. Pertanto Boemondo era
nemico “giurato e implacabile” del doge e dunque le sue motivazioni erano
individualistiche, corporative mosse solo dagli interessi del suo “casato”, della
sua “parentela”. Boemondo si rivelava cosi pilt che “eroe”, “traditore” e “nemico
della patria” “un malvagio e scellerato” che aspirava solo alla “ruina della
Repubblica”!.

Mentre la memoria di Tentori si chiudeva, in omaggio alla tradizione, con
“la ricordanza del zelo patrio del doge illustre” e con l'ossequio al suo
“monumento pubblico e solenne*?” la Municipalita provvisoria, soltanto due
giorni dopo l'organizzazione del concorso “sul vero carattere di B. Tiepolo”,
dunque nella seduta immediatamente successiva del 29 settembre, gia
dimenticava Baiamonte e si volgeva verso altri modelli di eroismo e di virtt. In
quell’occasione veniva proposto di erigere un monumento o al “celebre
Rousseau”, “il pitt gran democrata per principi” che “fu in questo comune come
segretario d’ambasciata ne’ suoi piu verdi anni” o, diversamente, al “filosofo
cisalpino”, “il gran Beccaria”, il “gran partigiano della liberta, nostro
connazionale” che “rivendico i diritti della vilipesa umanita”??. F. Venturi ha
ricordato come nel mese di agosto, un “valente pittore”, Alvise Fabris, in realta
un artista marginale allora cinquantenne, ottenne un pubblico riconoscimento
per un suo quadro allegorico “esprimente la democrazia nuda circondata dalle
virtu e da tant’altri attributi”?*. Quest'ultima testimonianza di una democrazia

29 Ivi, pp. 65-6.

20 Ivi, pp. 66-7.

251 Ivi, pp. 67-70.

22 Ivi, p. 129-30.

253 Verbali delle sedute..., cit., v. 1, t. 2, pp. 187-88 (seduta del 8 vendemmiatore - 29 settembre 1797).
24 F. Venturi, La Repubblica di Venezia, cit., p. 461. Su C.A. Fabris, artista veneziano di rilievo
minore le cui opere superstiti sono oggi custodite nel Triveneto, Slovenia e Croazia, vedi
soprattutto la vecchia Memoria intorno la vita e le opere del Pittore Carlo Alvise Fabris letta nell’ Ateneo
di Venezia il 13 febbraio del 1814 dal Professor G. P. Zabeo, Padova, Nel Seminario, 1816.

70

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

che si scopriva ormai “nuda”, forse ancor piu dell’'omaggio tributato a Rousseau
e Beccaria, testimoniava, come anche la questione Tiepolo lasciava intendere, che
i patrioti del 1797 erano ormai consapevoli di ritrovarsi soli, privi di una reale
memoria storica, consci di non avere un autentico passato democratico alle loro
spalle. Avevano tuttavia la grande speranza di ben operare per costruire, con la
loro iniziativa, la base concreta sulla quale le generazioni future avrebbero potuto
attingere i principi e i valori per innalzare i loro nuovi e diversi simboli della
liberta e dell’eguaglianza.

Baiamonte Tiepolo a teatro

A.S. Sografi con due commedie redatte di getto nei giorni immediatamente
successivi all'insediamento della Municipalita provvisoria intendeva celebrare e
legittimare, con l'entusiasmo degli esordi, l'inedita esperienza patriottica.
Pensava infatti che i “limpidi e risplendenti giorni” da cui traeva origine lanuova
comunita democratica riattualizzassero il modello primigenio dell’antica
Repubblica, un archetipo poi degradato e corroso nello scadere progressivo della
storia marciana medievale e moderna. In tal modo, le vicende del presente
perdevano ogni connotazione convenzionale e congiunturale. Infatti la stessa
trama degli eventi quotidiani, con gli occhi ormai rivolti a quel grandioso
passato, rievocava il passaggio dall’effimero all’eternita?®. Ne scaturiva la
scrittura di La Giornata di San Michele, una commedia di tre atti in prosa, che ben
presto lo scrittore veneto rielaborava in versi sciolti, al fine di “acquistare
quell’energia che gli si rendeva indispensabile”, modificandone parzialmente
anche il titolo in La Giornata di San Michele o sia La Serrata del Gran Consiglio
Veneziano. Di li a poco, sempre febbrilmente, stendeva La Rivoluzione di Venezia,
un componimento piu breve risolto in due soli atti**. Le due prove del debutto

25 M. Eliade, Il mito dell’eterno ritorno, cit.; 1d., Il sacro e il profano, cit.

2% “Aj leggitori”, in La giornata di San Michele o sia la Serrata del Gran Consiglio Veneziano, il ms € in
«Museo Civico», Padova ms. CM 781, f. 2; il manoscritto de La Giornata di San Michele.
Rappresentazione democratica del Cittadino Sografi, € pubblicato in N. Mangini, Parabola di un
commediografo giacobino: Antonio Simone Sografi, in «Risorgimento veneto», 1990, 6, pp. 53-93; 1l
manoscritto de La Rivoluzione di Venezia, & stato edito da M. Montanile in Ead., I Giacobini a teatro.
Segni e strutture della propaganda rivoluzionaria in Italia, cit., pp. 95-121. Sulla mancata
rappresentazione vedi, C. De Michelis, Letterati e lettori nel Settecento veneziano, Olschki, Firenze,
1979, p. 219; S. Romagnoli, La parabola teatrale del patriota Antonio Simone Sografi, in «Teatro in
Europa», 1989, 5, p. 60. Secondo G. Dumas, invece, La Rivoluzione di Venezia venne rappresentata
al S. Angelo cfr. Id., La fin de la République de Venise, aspects et reflet littéraires, PUF, Paris, 1964, p.
371. L’esame degli elenchi cronologici raccolti nei tomi de «Il teatro moderno applaudito»
smentisce 'affermazione dello studioso francese. Vedi «Il teatro moderno applaudito ossia
raccolta di tragedie, commedie, drammi e farse che godono presentemente del piu alto favore sui
pubblici teatri, cosi italiani, come stranieri, corredata di Notizie storico-critiche e del giornale dei

71

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

patriottico di Sografi furono tuttavia le sole, tra i cinque soggetti teatrali da lui
ideati in quei pochi mesi, a non essere mai rappresentate in citta nonostante la
produzione del nostro godesse da almeno un decennio uno straordinario favore
di pubblico.

S. Romagnoli ha osservato, in anni relativamente recenti, che quelle opere
dimenticate, prive in realta di significativi accenti radicali, esprimevano
nonostante tutto “una carica di sovvertimento ormai inopportuna” per i tempi. I
testi avanzavano infatti delle richieste diverse rispetto al programma che la
Nazione guida riservava allora per I'Italia e si rivelavano altrettanto lontani dai
conseguenti orientamenti della classe dirigente locale. Era dunque preferibile
porre in disparte quelle testimonianze cosi pericolose e sostituirle con una
letteratura piu consona a interpretare le esigenze di una societa che tendeva alla
normalizzazione. Lo stesso Sografi era costretto, forse non del tutto
volontariamente, a correggere la rotta. Ne derivava la scelta del Matrimonio
democratico: una farsa politicamente ortodossa e prudentemente innovativa. Un
testo rivolto al grande pubblico, idoneo ad interpretarne il gusto, cioe capace di
mescolare insieme, con la tradizionale sapienza del nostro, amore e politica, al
fine di edulcorare il messaggio primitivo. In tal modo venivano meno i grandi
temi della riforma dello stato e, con essi, anche le richieste, peraltro deboli, di
carattere sociale. Abbandonate cosi le questioni d’interesse pubblico il
Matrimonio democratico spostava la sua attenzione verso i problemi di natura
interiore e privata. Preferiva interrogarsi sui diritti dell'individuo piuttosto che
su quelli del cittadino®’. La Rivoluzione tuttavia non stava per soccombere di
fronte al primato depoliticizzato dei sentimenti, come abbiamo messo in
evidenza recentemente, in un altro contributo?.

La Rivoluzione di Venezia scritta interamente in dialetto, successivamente
dunque alla duplice stesura de La Giornata di San Michele, ricostruiva le vicende
della vita cittadina nell'imminenza dell’ingresso dei francesi a San Marco,
indugiando in particolare tra le mura della casa patrizia di “sua eccellenza Alvise
settimo, Savio del Consiglio” e del fratello Giovanni, un “gentiluomo
democratico” non certo dell’'ultima ora. Al di la del tema piu scontato
dell’”aristocratico convertito”, un motivo peraltro in voga nella coeva letteratura
patriottica, che confermava la tendenza allora diffusa allo smussamento dei
contrasti e alla conciliazione degli opposti, I'opera esprimeva, a suo modo, il
senso di una crisi imminente che percorreva in quegli anni la societa veneta e
italiana. Sul piano politico intendeva testimoniare la stanchezza dell’opinione

teatri di Venezia», Vedi anche F. Rossi, Venezia 1795-1802. La cronologia degli spettacoli e il «Giornale
dei Teatri», Edizioni Fondazione Levi, Venezia, 2002.

27 S. Romagnoli, La parabola teatrale.. ., cit.

258 P, Themelly, “Amor supera tutto”..., cit.

72

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

media nei confronti della classe dirigente locale, in seguito alla “contraddittoria”
stagione riformatrice del 1764-1773 e al conseguente orientamento conservatore
dei maggiorenti negli anni Ottanta, un indirizzo che avrebbe condotto, com’e
noto, alla sostanziale cristallizzazione dell’apparato®™. Mentre sul versante
sociale e culturale La Rivoluzione di Venezia aspirava a rendere manifesto il
progressivo sfaldamento delle strutture costitutive della societa tradizionale.
Trapelava nelle scene il malessere dello stesso patriziato, la crisi dei costumi e dei
valori consueti, I'inadeguatezza dei vecchi codici di comportamento. La messa in
berlina di una aristocrazia boriosa, ignorante e rozza, s’intrecciava con la
denuncia della corruzione e del malaffare ormai sempre piu diffusi in citta e nei
Domini, con il degrado del clero e della cultura, con una concezione vacuamente
individualistica della persona umana®.

La crisi rivelava quindi innanzitutto il senso di smarrimento per la perdita
dei riferimenti abituali. Per queste ragioni le norme andavano relativizzate,
I'individuo doveva autodeterminarsi secondo le nuove esigenze e ottenere
pubblico riconoscimento solo in virtu del suo reale contributo sociale. Era giunta
I'ora della rivoluzione. Ma quella rivoluzione doveva essere intesa come un
ritorno all’antichissimo costume. Il compito dei francesi dunque ben si prestava
all'impresa. Grazie a quella intrusione inaspettata dell’ Armée d’Italie si poteva
azzerare la storia, e “recuperar” “quella sacra liberta” che “ghaveva concessa el
ciel e da cinquecent’anni a sta parte pianzemo” 2.

Non a caso era Gardello, il vecchio barcaiolo del patrizio Giovanni e un
“uomo d’importanza per il suo carattere”, che arringando i suoi pari dichiarava
che “la desgrazia piu granda de un popolo xe l'ignoranza, e singolarmente
I'ignoranza delle cosse del so paese”. Bisognava “saver” non solamente “quel che
semo, ma quel che semo stai e che podemo diventar”??. La “Cronica”, ovvero la
memoria storica e la cultura, intese come mezzi per la libera emancipazione
dell'individuo divenivano illuministicamente lo strumento al servizio della
societa per trasformare le sue strutture politiche e istituzionali. I gondolieri
scoprivano cosi, grazie alla “Cronica” e ai francesi liberatori, che otto secoli

aai

prima, “sin dalla fondazion de Venezia”, “comandevimo nu, cioe el Populo”.

29 Sj indicano qui soltanto: F. Venturi, La Repubblica di Venezia, cit.; P. Preto, “Le riforme”, in Storia
di Venezia. Dalle origini alla caduta della Serenissima, v. VIII, L'ultima fase della Serenissima, a cura di
P. del Negro e P. Preto, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma, 1998, pp. 83-142; G. Tabacco,
Andrea Tron e la crisi dell’aristocrazia senatoria a Venezia, Dal Bianco, Udine, 1980; S. Perini, Riforme
veneziane tra economia e finanza nel secondo Settecento, in «Studi Veneziani», 46, 2003, pp., 185-229.
260 [.g Rivoluzione di Venezia, ed. cit., Atto1,2,7,11,7,8,9, 10, 11, 13.

261 Jvi, Atto I, 2.

262 Tvi, Atto I, 1.

73

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Davanti ai loro occhi scorreva la storia della Serenissima sin dai primordi,
per interrompersi bruscamente e drammaticamente con “un certo Piero
Gradenigo de soranome Perazzo”. Un’anima “doppia, crudel, busiara,
ambiziosa”, “in summa el ghaveva un’anema da re”. L’odio che aveva per il
popolo era grande perché alla sua elezione gli individui liberamente riuniti
intendevano preferirgli Giacomo Tiepolo “pare del famoso Baggiamonte”.
Tuttavia la classe dirigente reputo opportuno non ridare voce all’antica
assemblea popolare, che peraltro non eleggeva un doge dal 1172, ratificando il
voto della commissione proposta alla nomina, la cui candidatura nondimeno era
subordinata all’autorita dei consigli che ne controllavano l'operato®:. Le
disposizioni del 1297, come si e accennato, rettificavano le precedenti del 1286 e
rendevano certamente piu difficile la cosiddetta “ascesa del popolo”, pur
comportando di fatto un aumento numerico dei membri del Maggior Consiglio.
Le disposizioni riducevano peraltro ancor piu linfluenza della vecchia
assemblea: tuttavia, lo sappiamo, si trattava, come ricostruiscono da tempo gli
studi, solo di una fase transitoria in un processo di lungo periodo che si estendeva
a monte e a valle degli eventi in questione. Invece per Sografi e i patrioti della
Municipalita la Serrata costituiva la grande svolta, il “colpo mortal” assestato per
sempre “alla democrazia”. Su questi presupposti 'autore innestava il disegno e
le vicende de La Giornata di San Michele, la cui trama era richiamata rapidamente
anche in questa opera. Cosi Gradenigo per “piantar una aristocrazia ereditaria”,
con l'inganno, “con un infernal stratagemma”, compiva “il piu orribil dei
tradimenti del qual no ghe el simile in tutte le storie del mondo”. Con un raggiro
faceva entrare nel Palazzo Ducale, per le votazioni del 28 febbraio 1297, solo
cinque cittadini alla volta per poterne fare scempio grazie ai suoi gendarmi:
spalancate le porte del Palazzo “s’ha visto un lago de sangue, un monte de
cadaveri”. La primitiva liberta dello stato democratico era per sempre
terminata?®.

Cinquecento anni dopo quell’eccidio perpetrato dal cinico e infido
Gradenigo “una generosa nazion de sto mondo” vuol “ad ogni costo far
recuperar” ai veneziani l’antica democrazia: “del 1297 el popolo xe sta messo
orribilmente in caene: del 1797 el xe sta messo felicemente in liberta” dichiarava
entusiasta, il patrizio Giovanni, con la “fascia tricolore” in petto, all’arrivo dei
francesi in citta®*®. Finalmente gli uomini si potevano riscoprire “per natura” tutti
uguali e auspicare, come ribadiva Gardello, che “I’'omo sora de lu no riconossa
che Dio e la legge”. Nasceva una societa nuova fondata sulla ragione e sul diritto,
promozionale e meritocratica, equa e giusta, capace di limitare le sperequazioni

263 F.C. Lane, Storia di Venezia, cit., p. 107 e ss.
264Jvi, Atto I, 2.
265 Jvi, Atto II, 17.

74

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

della ricchezza. Anche questa volta era sempre Giovanni, “l'aristocratico
convertito”, a definirne i benefici al riluttante fratello Alvise, Savio del Consiglio,
tetragono del buon tempo antico: “tutti liberi, tutti uguali, tutti nati a comandar
e a servir, gha da premiar i boni, gha da punir i usurpatori, i despoti, in una parola
i aristocratici”?® Tale dichiarazione d’intenti, che costituiva il punto di non
ritorno nei confronti della societa d”Antico regime, finiva tuttavia per stemperarsi
nel corso della commedia.

Veniva soprattutto meno, in un discorso di Gardello ai barcaioli, al quale
tra poco accenneremo, il richiamo al principio del merito inteso invece da Sogratfi,
in altre occasioni, come il criterio fondante per la costruzione della nuova societa
rigenerata. Si trattava infatti di una norma che avrebbe costituito il cardine
concettuale de Il Matrimonio democratico, la farsa rappresentata di Ii a due mesi
nel locale Teatro Civico nel “tripudio” del pubblico. In quest’opera Sografi
celebrava la mésalliance non piu impossibile tra un “caffettiere” e una giovane
aristocratica. Giulietta riconosceva il merito e la dignita di Tonino
indipendentemente dal rango: in tal modo alla virtu non corrispondeva pitt uno
status predefinito. L’”animo nobile” non era piu prerequisito dei soli titolati. Il
nostro scopriva cosi tra i primi in Italia, rompendo una tradizione letteraria
consolidata propria di un filone teatrale plurisecolare, che il valore individuale
era una conquista alla portata di tutti, un impegno faticoso da realizzare,
piuttosto che un assunto sociale predeterminato su cui omologarsi, fissato dalla
cultura di un gruppo egemone. Questa scoperta rivoluzionaria compiuta grazie
alla forza dei sentimenti, che consentiva ai virtuosi di scardinare le gerarchie
sociali consuete e di ritrovare sul piano degli affetti l'eguaglianza delle
condizioni, ponendo fine ai matrimoni di rango, costituiva il presupposto per
trasformare i vecchi assetti sociali e per giudicare in modo nuovo, egualitario, le
potenzialita intrinseche all’essere umano?”.

Pertanto Sografi riusciva a superare il “fissismo” sociale d’Antico regime
solo affrontando le questioni individuali nella vita privata, restando cioe
nell’ambito delle libere scelte affettive e sentimentali e, circoscrivendo cos}, la sua
rivoluzione tra le mura di casa, nei limiti dei problemi familiari e del dibattito
interiore. Si trattava di un primo passo che probabilmente avrebbe potuto
consentire poi, allo stesso commediografo, un pitt ampio sguardo sul panorama
sociale. Per ora Gardello poteva emanciparsi solo sul piano culturale: nonostante
ogni suo sforzo, i ruoli tradizionali di signoria e servitu sarebbero rimasti
immutati. Era servo e servo sarebbe rimasto per sempre. Poteva maledire, o forse
solo rassegnarsi di fronte a “quell’orba briccona della fortuna” che aveva messo

266 Jvi, Atto I, 11, 17.
267 P, Themelly, “Amor supera tutto”..., cit.

75

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

“un remo in man” non “a ela”, al patrizio Giovanni, ma “lo gha messo a nu”2%.
Tornava cosi, negli anni della Rivoluzione, il tema goldoniano della
“responsabile collaborazione” tra i gruppi nell’ambito degli invalicabili assetti
tradizionali, il “giudizio equanime nei confronti degli uomini che vivono in
societa a prescindere dal ceto”, I'"“ottimismo fiducioso nei confronti dell’essere
umano”, I'ipotesi depoliticizzata dello sviluppo equilibrato e armonico del corso
storico®®.

Tuttavia v’era di piu nella rassegnata protesta di Gardello che echeggiava
nelle calli: “Nissun xe ribelle, nessun xe capace de mancar al so dover, ma se ela
xe il primo a insultarne, a maltrattarne, xe lege de natura anco nu s’abbiemo da
defender como podemo. Semo fatti ancha nu de carne come la xe ela, e se nu
semo servitori, e ela xe paron [...]”?°. Nella larvata protesta del barcaiolo la
memoria di C. Goldoni coesisteva probabilmente con la pit1 recente lezione di M.
Cesarotti. Proprio in quei mesi, il professore di retorica dello Studio patavino,
peraltro maestro del nostro nella citta del Santo sino a qualche anno prima, nel
suo progetto di “Democrazia ben costituita” scoprendo l'eguaglianza delle
opportunita non riusciva tuttavia ad esplorare il terreno ben piu insidioso
dell'innaturale eguaglianza dei beni*.

La sua teoria nondimeno si apriva verso il sociale. L’ipotesi della
“istruzione universale” come i probabili richiami al mandato imperativo
rousseauiano, mutuati dalla costituzione dell’anno II*”2, imprimevano un nuovo
dinamismo all'idea della “saggia liberta”, una ipotesi che il letterato
preromantico aveva ripreso da Necker?”. Era tuttavia la procedura dell’“onesta
dipendenza”, una teoria fermata in un suo celebre programma del 1797
pubblicato anonimo, I'Istruzione d'un cittadino a’ suoi fratelli meno istrutti, a ispirare
le considerazioni di Sografi. In altri termini si trattava per Cesarotti, come per il
nostro, di una pratica razionale regolativa dei rapporti di lavoro, una sorta di

268 [ q Rivoluzione di Venezia, ed. cit., Atto I, 4.

269 P. Bosisio, Goldoni e il teatro comico, in Storia del teatro moderno e contemporaneo, a cura di R.
Alonge e G. Davico Bonino, v. II Il grande teatro borghese. Settecento e Ottocento, Einaudi, Torino,
2000, p. 153; G. Padoan, Putte, zanni, Rusteghi. Scene e testo nella commedia goldoniana, a cura di L.
Crotti, G. Pizzamiglio, P. Vescovo, Longo, Ravenna, 2001, p. 65. A conferma e a puro titolo
d’esempio vedi I"“Introduzione” in C. Goldoni, Il padre di famiglia, a cura di A. Scannapieco,
Marsilio, Venezia, 2002, p. 15 e ss.

270 [.g Rivoluzione di Venezia, ed. cit., Atto I, 4.

271 Istruzione d'un cittadino a’ suoi fratelli meno istrutti, In Padova, a spese di Pietro Brandolese, 1797,
p- XXIIL 11 testo, uscito anonimo, puo ora leggersi in U. Corsini, Pro e contro le idee di Francia, cit.,
pp- 261-80.

272 L. Guerci, Istruire nelle verita repubblicane, cit., pp. 205-6.

273 P. Del Negro, 1l giacobinismo di Melchiorre Cesarotti, in «Il pensiero politico», XXI, 1988, pp. 301-
16, in particolare p. 315.

76

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

patto grazie al quale i sottoposti riuscivano ad emanciparsi almeno sul piano
formale dei comportamenti. Un patto che tuttavia esigeva sempre il rispetto delle
gerarchie sociali vigenti:

in tutto cio voi siete uguali -scriveva proprio in quei giorni a Padova Cesarotti - ma questa
eguaglianza non vi dispensa gia ella dalla riverenza, dalla gratitudine, dall’obbedienza che
dovete a chi vi & superiore o per i rapporti di natura o per gli ordini della societa, o per la
condizione in cui voi stessi vi siete posti. 27

Il concetto di eguaglianza naturale e di diseguaglianza sociale, intesa
quest’ultima come difformita di attitudini, di capacita e talenti, escludeva
dunque, per il traduttore di Voltaire, non solo la “rovinosa” e “impossibile”
“eguaglianza dei beni di fortuna”’ma anche l'idea stessa d'un incessante
rimescolamento sociale.

Cesarotti svolgeva tuttavia il suo pensiero in senso dinamico attribuendo
all'iniziativa di “un saggio governo” il compito di aprir “I'adito a ciascuno per
migliorar la sua sorte”. In tal modo “gl'impieghi e i posti lucrosi” avrebbero
“ugualmente aperti a tutte le condizioni e le classi”. Pertanto,
mutatis mutandi, ogni individuo avrebbe potuto “sperare di uguagliar un altro in
fortune quando I'uguagli nel merito”?>. Verosimilmente anche 1’emancipazione
culturale di Gardello si muoveva in questa direzione. Si e gia ricordato con S.
Moravia, come in quegli anni, l'istruzione estesa a tutte le classi, poteva essere
intesa come il primo modo di avviare una reale eguaglianza®®. Cesarotti, fautore
di un “umanesimo” illuministico, aveva insegnato a Sografi il diritto di tutti gli
uomini alla cultura, quantomeno come processo tendenziale. Il professore infatti,
in un piano di riforma dell'Universita di Padova redatto nell’estate 1797, mai
attuato, rimasto manoscritto e reso pubblico da P. Del Negro, aveva anche in
quell’occasione osservato che se nel “governo servile il basso popolo” e
condannato “a travagliare e tacere” rimanendo “in una crassa ignoranza”, in
“una democrazia” ogni cittadino avrebbe dovuto “far uso di tutte le sue forze
intellettuali” per rendersi “utile a se stesso e alla patria”?”.

In conclusione della commedia Sografi, sempre sulla scia del maestro,
ribadiva il suo progetto moderato fondato in una certa misura sulla “pluralita
delle opinioni” e sulla “superiorita dei talenti” un programma riformatore,
guidato da una élite consapevole e volto a recuperare tutte le forze disponibili
tendenzialmente progressiste:

dovuto essere

274 [struzione d'un cittadino a’ suoi fratelli meno istrutti, ed. cit., p. 276.

275 Ivi, pp. 277-8.

276 S. Moravia, Il tramonto dell’llluminismo, cit., p. 328 e ss.

277 La citazione e in P. Del Negro, Il giacobinismo di Melchiorre Cesarotti, cit., p. 313.

77

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

lassemo andar che el dominio aristocratico de’ Veneziani sia un dominio usurpa e tolto al popolo
[...] Parlemo delle cause legittime e attuali de far una revoluzion a Venezia e parlemo coi esempi
alla man, che xe quei che pol convincer e pesuader. 2’8

Era questo il messaggio che lanciavano gli “aristocratici convertiti”
entrando a far parte del nuovo gruppo dirigente: in tale atteggiamento
pragmatico si stemperava il ricordo dei grandi principi. In definitiva la piece
auspicava la formazione di una élite prudentemente innovativa, ma risoluta nel
rifiuto del passato. Non voleva essere una corporazione, si considerava una
classe aperta. Nel nuovo disegno presentato da Sografi le antitesi tradizionali
erano superate. I protagonisti erano ora i “gentiluomini democratici”. Sarebbe
spettato ad essi smussare gli urti. “Abbi flemma” suggeriva 1'ex patrizio
Giovanni all'irruento Gardello nell’ora della resa dei conti. Ma lo invitava a
seguire il suo esempio, a tenere pronti i fucili*®. Si delineava cosi un
raggruppamento di forze juste-milieu, orientato verso le riforme: la sua reale forza
di aggregazione consisteva nel rifiuto tanto della reazione quanto delle istanze
radicali della Rivoluzione.

La patria, il popolo, la liberta e in gran pericolo. Venite tutti d'intorno a me [...] Vedete questo
stile? Questa mano ferma e forte che lo impugna? [...] ella e guidata da un’anima coraggiosa,
intrepida. Che importa che sia I'anima d’un plebeo, d'un pescatore! Quanti plebei, quanti
pescatori hanno I’anima infinitamente al di sopra di questi titolati assassini del genere umano. lo
son deciso, io son risoluto, io voglio trucidar chi ben lo merita, il Doge. 280

Una rivoluzione, dunque, plebea, sotto il segno della violenza e del sangue,
quella del pescatore Girolamo, sarebbe passata sulle scene di Venezia, con La
Giornata di San Michele, capovolgendo il messaggio della commedia in dialetto
appena ricordata, stesa dallo stesso Sografi proprio in quei giorni?

Le due versioni de La Giornata di San Michele I'una risolta in tre atti di prosa,
I'altra in quattro di versi, appaiono oggi sostanzialmente invariate nel disegno
d’insieme pur presentando talune non trascurabili differenze. La prima stesura,
composta rapidamente da Sografi a fine maggio 1797 e nota agli studiosi grazie
alla pubblicazione del manoscritto curata da N. Mangini nel 1990, testimonia
senza dubbio I'entusiasmo iniziale ed assume una connotazione politica forse piu
definita. Il commediografo, almeno nella prova d’avvio, aveva mostrato un certo
disinteresse nei confronti del dibattito che allora si avviava in citta sull’antico
eroismo e sembrava quasi anticipare, con la stesura della piéce, le proposte di fine
settembre dell’ Assemblea, sfiduciando, anche lui, gli eroi all’antica per trovare in

278 Lg Rivoluzione di Venezia, ed. cit., Atto 1, 7.
279 Ivi, Atto II, 17.
20 [ g Giornata di San Michele, ed. cit., Atto III, 2.

78

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

altri protagonisti meno celebri, capaci di esprimere meglio le aspettative del
presente, i simboli della moderna virtt.

In definitiva, pensava il nostro, anche un maestro come Goldoni si era
distaccato dal passato e dagli esempi classici affermando di voler ispirare la sua
produzione a due soli “libri”, il “mondo” e il “teatro”?!. Il primo era quello che
il grande commediografo aveva definito della “natura” e della “sperienza”, il
vasto magazzino dal quale trarre le informazioni per poter svolgere il proprio
mestiere??. Il secondo offriva invece quel bagaglio tecnico, metodologico ed
anche retorico per ricomporre, in un filtro civile e pedagogico, i “costumi”, le
“virtu”, 1 “vizi” ei “difetti” della “Nazione” 2%, Al “tornio della natura”?®* andava
dunque sovrapposto quello empirico del metodo. Le parti tradizionalmente
scisse del sistema (testo, recitazione, realizzazione scenica, pubblico) potevano
assumere valore solo nella loro convergenza, in un inedito rapporto di relazione
e di reciprocita?®. L'universo teatrale inteso nella sua funzione unificante poteva
divenire uno strumento d’indagine sociale, una procedura d’analisi, con un suo
statuto paragonabile a quello di una vera e propria scienza. Era stato pertanto
quel “Galile[i] della letteratura” -cosi F. De Sanctis** avrebbe definito Goldoni- a
orientare la speranza di Simone.

Per queste ragioni Sografi, nell’opera che comunque dedicava alla Serrata e
alla congiura del 1310 celava nell’ombra o quantomeno poneva in secondo piano
i solari e mitici esempi della prisca virtu. Infatti lo scrittore veneto intendeva dare
risalto a una iniziativa insurrezionale sinfonica e insieme anonima, intrapresa da
tutti membri della societa civile. In tal modo La Giornata di San Michele, doveva
commemorare la cospirazione innalzata a rivoluzione, piu che rievocare le figure
di B. Tiepolo e di M. Querini. Quest'ultimo in particolare era rappresentato nelle

281 Carlo Goldoni, Prefazione dell’ Autore alla prima raccolta delle Commedie (1750), ora in Tutte le Opere
di Carlo Goldoni, a cura di G. Ortolani, Mondadori, Milano, 1937, v. I, p. 767.

282 Ivi, p. 769.

283 Jbidem.

4 Jvi, p. 768.

285 Sulla dibattuta questione della riforma goldoniana si indica qui soltanto M. Baratto, Tre studi
sul teatro. Ruzante, Aretino, Goldoni, Neri Pozza, Venezia, 1964, 1d., La letteratura teatrale del
Settecento in Italia. Studi e letture su Carlo Goldoni, Neri Pozza, Venezia, 1985, in particolare pp. 11-
45; B. Anglani, Goldoni. 1l mercato, la scena, 'utopia, Liguori, Napoli, 1983; N. Jonard, Introduzione
a Goldoni, Laterza, Roma-Bari, 1990; S. Ferrone, La vita e il teatro di Carlo Goldoni, Marsilio, Venezia,
2011, in particolare p. 76 e ss.

2% “La natura ben osservata gli pareva piui ricca che tutte le combinazioni della fantasia. L’arte
per lui era natura, era ritrarre dal vero. E riusci il Galileo della nuova letteratura. Il suo telescopio
fu l'intuizione netta e pronta del reale, guidata dal buon senso. Come Galileo proscrisse dalla
scienza le forze occulte, I'ipotetico, il congetturale, il soprannaturale; Cosi egli volea proscrivere
dall’arte il fantastico, il gigantesco, il declamatorio e il rettorico”. F. De Sanctis, Storia della
letteratura italiana, Istituto Editoriale Italiano, Milano, 1919, v. I, p. 188.

79

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

scene come un personaggio di contorno, una sorta di insignificante e sbiadita
comparsa. Pertanto il palcoscenico avrebbe dovuto celebrare un evento cittadino
capace di unire insieme le rivendicazioni dei ceti medi e dei gruppi artigiani e
popolari. L’antico exemplum della storia patria si deformava cosi nella
mobilitazione che coinvolgeva insieme al facoltoso “causidico” e al “libraio”
“dovizioso”, anche il pescatore, il fabbro, il falegname, sino a rendere
protagonista il garzone di bottega che poteva aspirare anche lui a incarnare il
nuovo modello della virttu. I nuovi eroi dovevano stagliarsi nello sfondo corale e
indistinto di “artigiani” e “popolo” che accompagnavano in silenzio le loro
azioni?¥’. Le vicende storiche della congiura costituivano una cornice reputata
ancora necessaria ma ormai sovrastata dai quesiti assillanti dell’ora.

La giornata di San Michele o sia la Serrata del Gran Consiglio Veneziano, stesa
successivamente e, come si e ricordato, rimasta sino ad oggi manoscritta e
sostanzialmente sconosciuta, sembra invece forse perdere mordente e verve
politica rispetto alla prova precedente concentrandosi, con maggiore attenzione
sulla figura di Baiamonte Tiepolo che tornava ad essere I'anima e la guida della
cospirazione. Le sue equilibrate arringhe, pacate e riflessive, se ne
commemoravano la memoria, erano tuttavia sempre subordinate all’originario
disegno del testo. Comunque veniva meno, non solo per il protagonismo
dell’eroe, I'efficacia della rivendicazione che finiva per stemperarsi nella richiesta
di personaggi anonimi ormai privati di ogni caratterizzazione di tipo sociale.
Acquistava rilievo la mozione degli affetti che finiva quasi per orientare le scelte
politiche degli individui. Le parole di Faustina, la riscoperta eroina della piece lo
confermavano. La giovane, figlia, sorella e futura sposa di tre congiurati,
perseguitati sin dalla prima scena dalla giustizia dogale, innalzava piu volte, a
monito degli spettatori, 'antico grido rivoluzionario “o liberta o morte”. Un
motto che rievocava, nella memoria dei contemporanei, quell’atto tremendo e
insieme “sublime” che esplicitava “il limite estremo della devozione patriottica”
esaltato e reso celebre da Alfieri e da David, in quegli anni, con il disumano
sacrificio di Bruto. Tuttavia nella commedia quella scelta perdeva forza ed
efficacia sino a soffocarsi in un gesto di rancore mosso da uno spregevole
desiderio di rivalsa: “il ferro che io porto € I'unico rifugio di un popolo tradito, il
solo mezzo della mia vendetta sospirata”?®. Nondimeno la seconda stesura
esprimeva con forza il tema della morte della patria, un sentimento che

287 La Giornata di San Michele, ed. cit., Personaggi, p. 56.

288 Lg giornata di San Michele o sia la Serrata del Gran Consiglio Veneziano, ms. cit., Personaggi, f. 2;
Atto1,2,3,11, 2,111, 1, 5,1V, 1, 2, 3, 4. ]. Starobinski, 1789, cit., pp. 85-93, in particolare p. 89. Vedi
anche V. Alfieri, Bruto primo, Atto V, 2: “Libera or sorge da quel sangue Roma [...] lo son 'uomo
piu infelice che sia nato mai”. Cosi commentava il primo console dopo aver condannato i due
figli che avevano cospirato contro la liberta romana.

80

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

esplicitava bene le difficolta dei patrioti veneti, deboli strumenti delle potenze
straniere, di poter realizzare una repubblica libera e democratica a Venezia.

In entrambe le stesure, il primo atto si svolgeva nel ricettacolo della
cospirazione, immaginato da Sografi nelle “stanze” della casa di Jacopo Boldo,
un ricco libraio di Venezia nella prima redazione, una figura del tutto anonima e
quasi indeterminata nel fascicolo manoscritto. La figlia Giustina (poi Faustina)
protagonista o figura minore a seconda dei testi, apriva afflitta le scene
piangendo con I’amica Giulia o con un garzone della libreria, Lunardo, I'arresto
del fratello Alvise e del suo Lorenzo. Quest'ultimo, promessole in sposo
dall'intransigente Marin Bocco il “dovizioso causidico”, testa calda e guida
radicale della protesta, si trovava nelle segrete dogali insieme all’amico per aver
difeso la causa popolare e il loro personale diritto d’opinione. Progressivamente,
sempre in casa Boldo, affluivano alla spicciolata i cospiratori tra i quali si
segnalava, soprattutto nella versione manoscritta, B. Tiepolo per i suoi discorsi
che tendevano alla moderazione e alla conciliazione. A lungo si dibatteva, nella
dissonanza di idee e pareri diversi, sulla opportunita di una prova di forza o se
invece fosse piu utile un incontro chiarificatore con il doge. Il tentativo di
mediazione mirava ad ottenere 'immediato rilascio dei prigionieri e I'impegno
da parte di Gradenigo di non consentire la riforma costituzionale auspicata dai
maggiorenti, che avrebbe trasformato, come da qualche giorno si vociferava in
citta, 'antica repubblica democratica in regime oligarchico. In breve riusciva a
imporsi la proposta di B. Tiepolo che riteneva idoneo, prima di “versare il
sangue”, inviare una delegazione come estremo tentativo per chiarire lo stato
delle cose e risolvere pacificamente la questione®. “E vegga il mondo -
concludeva Baiamonte- che ha i Gracchi suoi la nostra etade ancora. Ma prima
proviamo a negoziar con il tiranno”*®.

I1 secondo atto si trasferiva nella “magnifica sala” del Palazzo Ducale, in un
fitto susseguirsi di dialoghi tra il doge e “gli eccelsi padri della patria”, gli “illustri
nepoti de’ tribuni”, ovvero i maggiorenti della Quarantia criminal, del Senato e
del Consiglio. Invece, nella edizione curata da N. Mangini il dialogo si risolveva
nel colloquio tra il doge e Filippo Belegno, un consigliere suo fiduciario. In
entrambe le pieces Gradenigo si rivelava come forza integralmente malvagia, il
tiranno efferato per definizione, simbolo dell'inganno e del tradimento, maschera
di una immoralita elementare, incapace in quel dibattito interiore proprio anche
dei grandi eroi negativi. Cosl infatti si rivolgeva al suo fido: “la finzione, la
dissimulazione formano il salvacondotto nell’aristocrazia [...] Tutto si promette,
poco o nulla si mantiene. [...] si bacia e si odia, si ride e si piange, e tutto colla

29 Lg Giornata di San Michele, ed. cit., Atto 1, 1-5; La giornata di San Michele o sia la Serrata, ms. cit.,
Atto I, 1-11.
20 g giornata di San Michele o sia la Serrata del Gran Consiglio Veneziano, ms. cit., Atto I, 10.

81

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

stessa facilita, colla medesima prontezza, perché appunto la sovranita sul popolo
non si acquista che col farsi vedere esternamente all’'opposto di quello che si ¢”**.
Ricevuta la deputazione il doge, pur avendo gia “donato” “lo scettro agli
ottimati”, si ergeva a baluardo dell’antica costituzione: “io sono colui che intende
restituir al popolo i suoi diritti”?2. Tuttavia cercava poi, negli atti successivi, di
guadagnare tempo: “voglio profittar della credulita di costoro, coglier il
momento propizio”?S. Rassicurava gli insorti, ancora incerti e riluttanti,
liberando i prigionieri, mentre organizzava la controrivoluzione preventiva®*.
Raccoglieva nella notte a Palazzo “tutti i nobili patrizi del Consiglio segretamente
armati”, concentrava navi e truppe. Gia pregustando la sua vendetta cosi si
rivolgeva ai senatori: “io certo son di dar I'ultimo colpo alla democrazia d’erger
sublime il vostro trono e di imperar tranquillo sulle ruine popolari”?°. Come ne
La Rivoluzione di Venezia il terzo atto della edizione a stampa e il quarto della
versione manoscritta erano dedicati alla strage del giorno di San Michele. Anche
qui con il medesimo inganno i congiurati insieme agli elettori dei ceti popolari
venivano trucidati nel corso delle false operazioni di voto. Il sipario sarebbe
dovuto calare nello strazio dei corpi insanguinati mentre echeggiava la secca
profezia di Gradenigo: “popolo trema, impara e vendicati se lo puoi”?®. Piu
articolata ma non meno incisiva la chiusa del manoscritto: “Approfittiam di
questo gran momento: e sorga in questo di dal popolano sangue, sublime nobile
governo, che renda il nome mio caro e famoso”?”.

Le azioni e i dialoghi esplicitavano il senso della protesta. Emergeva con
forza il principio della sovranita popolare, i temi della rappresentanza e della
disobbedienza, la rivendicazione dei diritti dell'individuo, I’auspicio
nell’avvento di una societa dinamica, promozionale e meritocratica. Nelle parole
degli uomini del Duecento affiora la cultura dei Lumi che inclina alla
Rivoluzione:

Venezia nella sua infanzia era governata dai Consoli. Chi eleggeva i Consoli? Il popolo. Furono
cangiati i Consoli in Tribuni: chi li cangio? Il popolo: crebbe in splendore, in ricchezza, in
magnificenza la citta e passo all’elezione de” Dogi. Allorché questi Dogi danneggiavano colle loro
operazioni o spiacevano co’ loro tirannici progetti chi li privava degli occhi e della vita? [...]

[...] Il popolo ha in sé la vera sovranita [...] Dio stesso ha posta I’eguaglianza e la liberta tra gli
uomini affratellandoli insieme, che la natura invariabile nelle sue leggi come invariabile ne’ suoi
decreti non ammette tra gli uomini alcuna classe privilegiata, che le leggi civili non essendo che

21 [g Giornata di San Michele, ed. cit., Atto 11, 2.

22 [ g giornata di San Michele o sia la Serrata, ms. cit., Atto I, 2.
23 [.q Giornata di San Michele, ed. cit., Atto 11, 4.

24 Tvi, Atto III, 3, 4.

25 La giornata di San Michele o sia la Serrata, ms. cit., Atto II, 3.
29 g Giornata di San Michele, ed. cit., Atto III, 12.

27 La giornata di San Michele o sia la Serrata, ms. cit., Atto IV, 7.

82

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

una modificazione delle leggi naturali applicate ai bisogni della societa non possono fare effetto
contrario, che la nobilta & un ritrovato dell’orgoglio degli uomini, che la vera nobilta dell'uomo &

costituita dalla rettitudine delle azioni morali [...]. 28

Inferto questo colpo mortale alla societa d’Antico regime, la commedia
celebrava I'apoteosi dei nuovi ceti civili che fondavano la propria vita sul lavoro
e sull'integrita dei costumi. Erano costoro la “floridezza della nazione”, il
sostegno delle famiglie, il “decoro del governo”, gli assertori del bene pubblico®”.
Questa galassia, definita sociologicamente a grandi linee, accomuna, come si e
accennato, insieme tanto pescatori, fabbri, falegnami, piu in generale artigiani,
quanto gli avvocati e i librai, i ricchi commercianti. Si delinea cosi, il fronte
popolare e borghese della lotta antinobiliare. Si ribadisce con forza la condanna
contro lo sfruttamento: avanza la protesta degli indigenti che hanno versato il
sangue per garantire I'opulenza e la felicita nazionale, la politica d’espansione e
di conquista®®. Balenano, comunque, come nel 1793 parigino, le contraddizioni
che incrinano l'alleanza tra i ceti progressisti cittadini e le pit umili frange
popolari. Alle aspirazioni moderne dell’élite si contrappongono le diverse
esigenze degli uomini i cui interessi gravitano intorno alla bottega, all’officina, al
fondaco. Costoro nei dialoghi si mostrano radicati nell’antico. Il pescatore
rimpiange i felici tempi dei padri, un’eta dell'innocenza simile allo stato di
natura, il lacedemonismo d"una piccola comunita, contenta allora del commercio
del sale e del pesce. Si era allora liberi e felici perché virtuosi nei costumi e nei
desideri®.

I gruppi intellettuali e i ceti civili, anche a Venezia, erano destinati a divenir
classe egemone. Il “causidico” Marino e “disposto a tutto”, a “servir alla causa
del popolo pitu che alla nostra. Non si acquista un gran bene senza de” grandi
sacrifici: e questa puo esser giornata dell'uno e degli altri, e forse di tutti e due
insieme”3®2, Strette le alleanze, individuato il nemico, bisognava dar corso alla
trasformazione. Era necessaria la rivoluzione cruenta o si poteva risolvere
pacificamente il conflitto?

Era un interrogativo che allora circolava nell’Italia del “Triennio”, sin
dall’arrivo dell’Armée nella penisola. Gia nel terzo numero del «Termometro
politico della Lombardia» del 2 luglio 1796, non erano passati due mesi dalla
liberazione di Milano, I’anonimo articolista cosi si esprimeva:

28 [vi, Atto II, 2, 3.
29 Tbidem.

300 [vi, Atto II, 10.
301 Tvi, Atto II, 4.
302 Tvi, Atto I, 3.

83

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

Lungi quei mezzi violenti che offrono de’ rimedi assai peggiori del male. Se alcuni sono stati
necessari nelle altrui circostanze, non lo sono affatto nelle presenti della Lombardia. [...]

i francesi sono stati obbligati dalla pili ostinata coalizione a continuare una guerra [...]. I francesi
hanno distrutto le forze del tiranno [...]. I patrioti debbono occuparsi di tutte quelle altre che
debbono succedere placidamente. [...] Resta a” patrioti di sempre piu sviluppare la voce del
popolo [...]. 3%

Era questo dunque un atteggiamento allora diffuso e auspicato anche dagli
esuli che da tante regioni riparavano nella Cisalpina. In un contributo
relativamente recente G. Galasso ha mostrato in particolare come per i patrioti
meridionali la Rivoluzione avesse costituito un’esperienza drammatica, capace
di inciderne profondamente la biografia politica e intellettuale sino a condurli
oltre il compromesso riformatore. Tuttavia in essi restavano ancora vivi gli
insegnamenti della giovinezza, la lezione di G. Filangieri e la sua speranza in
“una grande e incruenta trasformazione guidata dagli uomini d’intelletto e di
pensiero”. In tal modo, anche attraverso una strategia pacifica e moderata,
almeno alcuni spunti dell’”eresia” giacobina potevano diffondersi nell'Italia del
Direttorio®*. Di li a qualche tempo, a Venezia a fine maggio 1797, nella Societa di
Pubblica Istruzione, cosi si replicava “vigilanza, attivita, energia, fermezza sian
le nostre armi; e giacché a piazzo al ciel, che se fazza la nostra rivoluzion senza
sangue; senza sangue cerchemo che se stabilissa la democrazia. Guai, guai se el
se scomenza a spander! Pensé a Cromwel a Robespierre, inorridi, istruive”3®. In
quei giorni il dibattito sugli organi di stampa ribadiva gli inviti alla moderazione
e insieme auspicava il desiderio di costruire una nuova comunita aperta a tutte
le energie disponibili, anche agli “aristocratici convertiti” e fondata sul principio
dell’eguaglianza giuridica e sul criterio della diseguaglianza dei talenti3®.

Non diversamente M. Cesarotti, all'inizio dell’estate 1797, pubblicando
anonimo l'opuscolo Il patriottismo illuminato, aveva affrontato il tema
indubbiamente ambiguo della pacificazione sociale e della rivoluzione incruenta
nella prospettiva del suo moderatismo dinamico®’. L’operetta, rivalutata

303 «Termometro politico della Lombardia», 14 Messidoro IV Repub., ora in Termometro politico
della Lombardia, a cura di V. Criscuolo, Istituto storico italiano per I’Eta moderna e contemporanea,
Roma, 1989, v. I, p. 103.

304 G. Galasso, I giacobini meridionali, ora in Id., La filosofia in soccorso de’ governi. La cultura napoletana
del Settecento, Guida, Napoli, 1989, pp. 509-48.

305 Discorso pronunzia nella Sala della Societa de Pubblica Istruzion dal cittadin Presidente Sebastian
Salimbeni el zorno 31 Maggio 1797, Anno I della Liberta Italiana, Venezia dalle stampe del cittadino
Gio. Curti. Registrato al Comitato di Pubblica Istruzione, li 22 giugno 1797, p. 8.

306 Vedi «Il libero veneto», n. 2, 4, 5, 6, 8 rispettivamente del 21, 23, 26, 30 pratile (9,11,14,18 giugno
1797).

307 J1 patriottismo illuminato. Omaggio di un cittadino alla Patria, Firenze 1799. Si vede da Giuseppe
Luchi. Stampatore e libraio dal Fisco. L’opuscolo andava in stampa a Padova nel luglio 1797 e la

84

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

recentemente in un saggio “particolarmente notevole” di P. Del Negro qui gia
citato, e stata interpretata per lo piu come una sorta di prontuario per una
“oligarchia intellettuale”, una élite nella quale si riconosceva il poeta, coinvolta in
una iniziativa populistica e transrivoluzionaria incline a sovraintendere un
processo pedagogico di disciplinamento sociale. L’inno alla moderazione e la
difesa della liberta d’opinione celebrati nel testo erano in realta funzionali
soltanto a frenare le intemperanze democratiche, a smorzare la politicizzazione
delle masse, a proteggere i privilegi della vecchia aristocrazia padovana e dei
fautori dell’ Antico regime3®.

Cesarotti, invece, definiva la “moderazione” come la pili importante tra le
virtt civili e politiche che germogliavano dalla “pianta della liberta” ed era percio
reputata necessaria per costruire le istituzioni di una societa pluralista,
autenticamente libera e democratica. Solo la moderazione, intesa soprattutto
come capacita di mediazione e di conciliazione degli opposti, garantiva da ogni
forma di cristallizzazione ideologica, stimolava il dibattito, rendendo possibile le
“discordanze d’opinioni”, i “consigli liberi” e la libera professione delle idee e
dei talenti®”. In altri termini, per il professore “moderazione” voleva dire
“esaminare le cose senza pregiudizio”, stabilire un “sistema” “non di
inquisizione” ma di “tolleranza”®°. Ma soprattutto quel principio diveniva la
chiave per la libera formazione dell’opinione, uno strumento per la diffusione
della cultura sin negli strati profondi della societa. L’istruzione infatti per
assolvere al suo compito doveva essere “tranquilla”, “temperata”, “acconcia”
non seguire la “retorica dei fanatici”: “l'amore per la patria” non poteva
misurarsi con il “termometro dell’eloquenza infiammatoria”, far leva sulle
passioni e sui sentimenti. I “patriottismo illuminato” del “filosofo” doveva
percio utilizzare un linguaggio “razionale” e “freddo”, capace di argomentare e
dimostrare le tesi, utilizzando con precisione i “termini” se si intendeva giungere
alla “precisione di idee”?!. Pertanto la funzione culturale e pedagogica della
“moderazione” mirava per Cesarotti, forse forzando un po’ il testo, a stimolare il
dibattito e a fornire delle procedure piu che delle verita.

Anche quest’ultime considerazioni del traduttore di Ossian pervadevano la
commedia di Sografi. Tutto il testo si articolava interrogandosi sulla natura e sul

notizia della pubblicazione veniva data dallo «Spirito delle gazzette» del 12 luglio, vedi P. Del
Negro, 1l giacobinismo di Melchiorre Cesarotti, cit., p. 312.

308 D, De Camilli, II cittadino Melchior Cesarotti, in «Italianistica. Rivista di letteratura italiana», XIX,
1990, 1, pp. 79-104; vedi anche la voce di G. Patrizi, in «Dizionario Biografico degli Italiani», cit.,
v. XXIV, 1980, pp. 220-9.

309 [1 patriottismo illuminato. Omaggio di un cittadino alla Patria, cit., pp. 14-24.

310 Jvi, p. 16.

311 1vi, pp. 24-30.

85

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

carattere della rivoluzione: se la sua azione dovesse essere pacifica o violenta, se
I'iniziativa politica dovesse privilegiare la persuasione o la forza. Nello sviluppo
delle scene le risposte dei protagonisti non rispettavano schematicamente una
contrapposizione di tipo sociale. Nel basso della societa tuttavia prevaleva
I'ideale della distruzione e della insurrezione armata, gia evocata nelle parole del
pescatore Girolamo. Una soluzione, questa, accettata anche dagli esponenti
radicali dei ceti abbienti. I1 “causidico” Marino, un “dovizioso”, si esprimeva con
un linguaggio che ricordava i discorsi della “Montagna”:

L’esperienza mi ha fatto conoscere che 'uomo a violenza compresso & I'uomo piu capace di
sollevarsi utilmente. lo stesso mi sento crescere ad ogni istante la fermezza nel cuore, ’ardor
nell’anima, e i pensieri medesimi ch’io avea ribrezzo di concepire, or mi sembrano idee
necessarie, spontanee, naturali [...] Ebbene questo giorno sara di morte o di liberta. [...] Ci vuol
sangue, Jacopo, ci vuol sangue. 312

Nella sequenza dei dialoghi, con altrettanta forza, si avanzano le ragioni
della rivoluzione pacifica, della mediazione e della conciliazione tra le parti. Il
libraio Jacopo Boldo e Baiamonte Tiepolo riuscivano a persuadere gli
intransigenti e a evitare una prova di forza con il doge3®.

Miei cari -affermava Jacopo- quando io dico moderazione non intendo dire vilta. Andiamo pure
a petto ignudo a combattere i nostri oppressori [...] ma se una via ci fosse, di dolcezza, di
fratellanza, di confidenza per combinare tranquillamente, pacificamente, senza livore, senz’odji,
senza versare i lor sangue, che pur essi sono nostri fratelli, perché trascurarla questa via, perché
anteporre gli orrori d'una generale sovversione alle placide discussioni d'un amichevole
accomodamento? Che se questo non potesse aver luogo, allora sono come voi, non pieta, non
parole: sangue, vendetta, morte. 314

Non solo Baiamonte, ma anche Jacopo rivolgendosi al doge formulava le
grandi linee di un compromesso al fine di garantire la costituzione democratica.
Solo in questo modo si poteva evitare lo scontro: “toglieteci -concludeva il libraio-
dalla triste necessita di spargere sangue”®°. Ma la linea conciliante e incruenta
non poteva conseguire alcun effetto nei confronti di una classe dirigente radicata
nei propri privilegi e pronta alla controrivoluzione preventiva.

Con questa conclusione Sografi giustificava e assolveva, piu che la recente
Municipalita provvisoria, I'ombra inquietante della Rivoluzione di Francia.
Dimostrava l'inevitabilita dello scontro, sino a giustificare la violenza e persino
della lotta fratricida. Si prefigurava cosi, nell’ambito del moderatismo veneto di
fine Settecento, la significativa accettazione dell’escalation rivoluzionaria e

312 [ .g Giornata di San Michele, ed. cit., Atto I, 3,4.
33 Ivi, Atto 1, 4, 5; 11, 2, 3; 111, 4.

314 1vi, Atto I, 4.

315 Tvi, Atto, II, 5.

86
®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

probabilmente anche del Terrore, sia pure considerando queste esperienze come
il prodotto di una ineluttabile necessita storica congiunturale. Sin dal primo atto
della versione manoscritta Sografi definiva 1’autodeterminazione politica come
un diritto inalienabile la cui conquista puo risolversi anche per mezzo della forza.

Il letterato era costretto a prendere atto che i grandi principi, non
diversamente dai disegni costituzionali non potevano imporsi solo
spontaneamente, per il valore delle idee. In definitiva la rivoluzione non poteva
mai essere pacifica e incruenta ma sempre, inevitabilmente, sanguinosa®®. La
giornata di San Michele o sia la Serrata del Gran Consiglio Veneziano, si collegava cosi
idealmente alla riflessione di almeno una parte del pensiero liberale nei primi
anni della Restaurazione sul Terrore e sul giacobinismo. Come ha messo in
evidenza a suo tempo A. Omodeo, J.Ch. Bailleul, un oscuro membro della
Convenzione, perseguitato dai giacobini, poi deputato ai Consigli del Direttorio
e, dopo il 1815, comproprietario del «Constitutionnel» un periodico, organo della
sinistra, nel 1818, nel suo Examen critique sulle Considérations della Sta€l, era tra i
primi moderati a giustificare il 1793.

Scopriva il rapporto di unita e distinzione tra “il terrore” e “la virt”, la loro
possibile integrazione dialettica, giustificata dalla necessita, nella prospettiva
dello sviluppo liberale e romantico dell’Ottocento®”. Il nostro commediografo,
certamente con minor consapevolezza, si era mosso in questa direzione. Tuttavia,
nello stesso tempo, si distaccava dal 1793 giacobino e proponeva con altrettanta
determinazione il suo progetto moderato ed equilibrato3!. Un disegno possibile
in una congiuntura storica diversa da quella dei “terribili” anni francesi o dalla
rievocazione simbolica di Gradenigo, la maschera deformata del tiranno.
Archiviato cosi ogni rischio, anche quello della trasgressione, il nostro poteva
adoperarsi a collaborare con la Municipalita provvisoria, confidando nella
praticabilita di quel progetto di rinnovamento temperato, consono alle esigenze

316 [a giornata di San Michele o sia la Serrata, ms. cit., Atto I, 3.

317 “Pel Robespierre il terrorismo al contrario non era né un caso né una necessita del momento:
era un sistema preparato da lunga mano [...] Ora il principio della democrazia quale voleva
stabilirla, e la virtt [...] la molla del governo popolare in pace e la virtt; la molla del governo
popolare in rivoluzione € la virtu e il terrore; la virtli senza di cui il terrore e funesto; il terrore
senza di cui la virtli & impotente; il terrore altro non e che la giustizia pronta, severa, inflessibile:
& dunque una emanazione della virtt”. Il brano tratto dall’ Examen critique & in Signora di Staél,
Considerazioni sui principali avvenimenti della Rivoluzione francese, Introduzione a cura di A.
Omodeo, Ispi, Varese-Milano, 1943, p. 49. Ivi, in particolare pp. 32-53, una notevole messa a punto
dell’opera e della biografia politica e intellettuale di J.Ch. Bailleul.

318 “Che intendereste voi dire con questa parola di giacobino? Un uomo forse di genio francese?
V’ingannate di molto, e sembrami che dovreste sapere, essere la classe de’ giacobini detestata,
aborrita dagli stessi francesi”. Il matrimonio democratico ossia il flagello de’ feudatari, farsa scritta per
il teatro Civico di Venezia la state dell’anno 1797, 1 della liberta italiana, ora in C. De Michelis, Il Teatro
Patriottico, cit, pp. 59-73. Vedi Atto I, 5.

87

®. Themelly, Eroismo antico



FEurostudium®> ottobre-dicembre 2016

di un paese moderno e probabilmente reso possibile grazie alla protezione degli
eserciti della Grande Nation.

88

®. Themelly, Eroismo antico



