Medloscopes

i il Al

Mediascapes journal: MediaScenari 2025

Il futuro come posta in gioco. Presentismo, antropocene e
mediascenari

Giovanni Boccia Artieri
Universita degli Studi di Urbino Carlo Bo

L’operazione che proponiamo in questa sezione di MediaScenari nasce da un contesto
molto preciso: la VII Conferenza della Societa Scientifica Italiana di Sociologia, Cultura,
Comunicazione - SISCC, intitolata “Non c’é piu tempo? Crisi ed emergenze nella societa
contemporanea”, svoltasi a Cagliari nel giugno 2025. In quell’occasione Frangois Hartog ha
tenuto la lectio inaugurale, Entre incertitudes et désorientation: du présentisme a
I'anthropocene, accompagnata da un intervento introduttivo di Marco Pitzalis che ne ha
raccolto e rilanciato le implicazioni sul terreno delle scienze sociali. | due testi qui pubblicati
non sono semplicemente la trascrizione di un evento: sono una rielaborazione in forma
saggistica di una situazione discorsiva situata, che vale la pena di trattenere, rendere
citabile, far entrare in una circolazione teorica piu ampia di quella, pur importante, della
comunita riunita a convegno.

Mettere per iscritto una lectio e un commento introduttivo significa, in primo luogo,
riconoscere che il loro oggetto — il tempo come problema storico, politico e mediale — eccede
ampiamente la congiuntura che li ha generati. Significa anche spostare I'asse dall’'urgenza
dell’evento (le giornate di Cagliari) alla durata piu lenta della riflessione teorica, consentendo
ai concetti di sedimentare, essere discussi, riusati. Nel passaggio dall’oralita al testo scritto
non si tratta solo di “fissare” delle parole, ma di situare un certo modo di interrogare il
presente dentro un archivio condiviso: quello dei dibattiti sul presentismo, sull’antropocene
e sulle forme contemporanee di governo del tempo.

Nei due testi, Frangois Hartog e Marco Pitzalis non si limitano a fornirci una nuova
tassonomia del tempo contemporaneo, ma ci costringono, da studiose e studiosi, a spostare
il fuoco del nostro sguardo: il tempo non € piu uno sfondo neutro su cui scorrono crisi,
conflitti, trasformazioni, ma & esso stesso il terreno della crisi. Il lessico dei “regimi di
storicita” che Hartog mobilita nel suo contributo non & soltanto una griglia per leggere il
passaggio dal futuro moderno al presentismo e poi all’antropocene, &, per come lo leggo
qui, un dispositivo critico che ci obbliga a misurare quanto i nostri strumenti di analisi siano
ancora legati a un’idea lineare, progressiva, addomesticata del tempo, mentre viviamo
immersi in un presente saturo, continuamente interrotto dall’'urgenza e dalla minaccia.

Copyright © 2025 (Giovanni Boccia Artieri). Pubblicato con licenza Creative Commons Attribution -
4.0 International License. ISSN: 2282-2542



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Cio che mi sembra particolarmente fecondo, in questa lectio, & lintreccio fra il
presentismo “babelico” — fatto di simultaneita, di informazione in tempo reale, di
connessione permanente — e la temporalita planetaria dell’antropocene, che riporta in scena
il lungo periodo, l'irreversibilita, la catastrofe. Non & semplicemente un aggiornamento di
vocabolario: € la messa in crisi di una certa sicurezza disciplinare, della nostra abitudine a
pensare che la sociologia possa muoversi in un tempo medio, gestibile, tra il breve e il lungo
periodo. Hartog ci dice, in fondo, che non c’é€ piu un solo tempo sociale da descrivere, ma
un montaggio instabile di scale temporali che non si lasciano facilmente gerarchizzare.

Il testo di Pitzalis, da parte sua, assume questa provocazione e la porta dentro il cuore
delle scienze sociali. Cid che mi interessa sottolineare € il modo in cui egli rifiuta sia l'idea
di un tempo dettato una volta per tutte dalle strutture, sia quella di un soggetto
illimitatamente plastico, libero di reinventare il proprio orizzonte biografico. La sua proposta
di pensare il tempo come “campo di lotta” — e il futuro come avvenire contendibile, piuttosto
che come oggetto di previsione tecnica — ha implicazioni dirette per chi si occupa di media,
educazione, immaginari. Quando Pitzalis distingue fra futuro codificato nei dispositivi di
governance (inclusi i modelli algoritmici) e avvenire come spazio attraversato da
diseguaglianze di accesso alle risorse temporali, ci invita a prendere sul serio il modo in cui
le istituzioni — e fra queste, in primo luogo scuola e universita — distribuiscono tempi, ritmi,
possibilita di progettazione.

Leggere insieme i due testi, in una sede come Mediascapes Journal, significa anche
spostare la questione sul terreno dei media e degli immaginari. Il presentismo di cui parla
Hartog € inseparabile dalle infrastrutture mediali che organizzano I'esperienza del tempo:
informazione in tempo reale, piattaforme digitali, algoritmi che modulano l'attenzione e
costruiscono scenari futuri attraverso dati e simulazioni. Le scienze sociali, come suggerisce
Pitzalis, non possono limitarsi a descrivere questi “mediascenari” come sfondo, ma devono
considerarli parte integrante dei rapporti di forza che definiscono chi ha diritto al tempo, alla
memoria, all’avvenire.

L’introduzione di questi due saggi vuole dunque rendere esplicito un doppio movimento.
Da un lato, la necessita di una storia e di una sociologia capaci di affrontare il tempo
dell’Antropocene e la tirannia dell’urgenza senza rinunciare alla complessita delle scale
temporali in gioco. Dallaltro, 'urgenza — questa si — di riaprire, anche dentro i nostri campi
disciplinari, una disputa sul futuro come posta contendibile: non solo oggetto delle narrative
tecnocratiche, ma terreno di conflitto, di progettualita collettiva, di immaginazione politica.
Portare questi interventi in forma scritta dentro MediaScenari significa offrire uno strumento
in piu per questa disputa, invitando lettrici e lettori a prendere posizione non solo su cio che
il tempo “€”, ma su quale avvenire vogliamo contribuire a rendere pensabile.

2 Giovanni Boccia Artieri



Medlcsccpes

i il Al

Mediascapes journal: MediaScenari 2025

Il tempo come campo di lotta. Le scienze sociali per un avvenire
contendibile

Marco Pitzalis”
Universita di Cagliari

Starting from the introductory address delivered at the 7th National SISCC Conference (Cagliari, June
2025), this essay treats time as a historical, material, and relational stake in contemporary crises.
Drawing on Durkheim, Marx, Harvey, Hartog, and Rosa, it argues that permanent emergency and social
acceleration reshape institutions and subjectivities, intensifying temporal inequalities through
presentism and alienation. It critiques academic hyper-subjectivism, showing how scholarly habitus can
normalize neoliberal ideals of the endlessly adaptable, self-responsible individual. Against technocratic
futures studies, it advances a utopian method and an ecology of futures attentive to uneven temporal
resources, reclaiming “avvenire” as a contested, collective horizon.

Keywords: Social acceleration, presentism, temporal inequality, academic habitus, alienation

* pitzalis@unica.it

Copyright © 2025 (Marco Pitzalis). Pubblicato con licenza Creative Commons Attribution - 4.0
International License. ISSN: 2282-2542



Mediascapes journal | Mediascenari 2025
Introduzione

Questo contributo si colloca all'interno di una sociologia critica che rifiuta tanto il
determinismo strutturale quanto [lidealismo soggettivista, e propone di pensare la
temporalita come posta in gioco storica, materiale e relazionale.’

La riflessione astratta sul tempo potrebbe apparire come un lusso da intellettuali vecchio
stile, piu dediti all’otium che alle metriche di produttivita imposte dall’'universita neoliberale,
ed & una possibilita che ci &€ concessa proprio per il fatto di occupare una posizione
relativamente privilegiata (Bourdieu, 2003). Nello stesso tempo, € un atto politico che
consiste nel tentativo di sottrarre il tempo accademico alla logica dell’'urgenza. Sappiamo
infatti che, persino all’interno del mondo universitario, non tutti hanno accesso a questa
possibilita. L'esperienza che viviamo collettivamente & quella di un’epoca segnata da un
senso di urgenza permanente. L’accelerazione dei ritmi del lavoro, dei tempi
dellapprendimento, dei cicli dell’informazione, della vita quotidiana & un’esperienza
collettiva e, nello stesso tempo, non & neutra. Ha effetti sociali, cognitivi, emotivi. Infatti, essa
ridisegna i confini tra cid che € normale e cid che & eccezionale. Trasforma le istituzioni, le
relazioni, i significati stessi del vivere collettivo.

Nel suo lavoro ormai classico, Frangois Hartog (2003) ha descritto questo passaggio
come l'avvento di un nuovo regime di storicita: un tempo in cui il presente domina su tutto.
Il futuro non & piu speranza o progetto, ma incertezza, rischio, catastrofe. Il passato non é
piu I'oggetto di ricerca e di un’analisi critica, ma trauma, memoria individuale e collettiva da
amministrare. E cosi il presente si dilata, si ingigantisce, fino a diventare il nostro unico
orizzonte. Questa idea, che sara sviluppata nella sua lectio magistralis (pubblicata in questa
sezione “Mediascenari” di Mediascapes Journal), ci offre una chiave importante: non
possiamo comprendere la societa contemporanea se non attraverso il tempo. |l tempo come
costruzione sociale. Il tempo come oggetto di lotta, di controllo, di disuguaglianza.

Il tempo come campo di lotta

Il tema del tempo € centrale nella storia della nostra disciplina: in uno dei testi fondativi della
sociologia, Le forme elementari della vita religiosa, Emile Durkheim (2013), in aperta
opposizione a Kant — che concepisce spazio e tempo come categorie a priori dell’esperienza
umana (Kant, 2019) — formula la tesi che spazio e tempo siano rappresentazioni collettive,
prodotti delle societa, costruiti a sua immagine e somiglianza. Questa affermazione si
colloca perd nel contesto di societa integrate e fortemente coese, in cui la rappresentazione
collettiva del tempo coincide sostanzialmente con le pratiche e le esperienze individuali.
Con l'avvento della modernita, il quadro cambia radicalmente, giacché le societa moderne
— complesse e segmentate — sono attraversate da differenziazioni profonde che le
espongono a una crescente vulnerabilita, che si manifesta attraverso crisi economiche e
fratture morali e normative, testimonianza di una condizione di anomia (Durkheim, 1996,
2006). L’'anomia, come manifestazione della crisi strutturale della modernita, costituisce il

4 ‘ Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

terreno su cui si muove la riflessione sociologica tra Otto e Novecento, nel tentativo di
comprendere le grandi trasformazioni che investono ogni sfera dell’esistenza e che, in
termini generali, sono riassumibili nel binomio concettuale di societa e comunita
(quest’ultimo anima ancora oggi le nostalgie o le speranze di chi contempla una rinascita
comunitaria come reazione alla frammentazione delluomo contemporaneo).

Tra i primi a tematizzare queste trasformazioni in chiave storico-sociale c’€ Karl Marx
(2012). In Marx, il tempo assume il duplice ruolo di vettore della trasformazione storica e di
misura dello sfruttamento, attraverso i processi di estrazione del valore dal lavoro. Per
rendere conto di questi ultimi, Marx ricorre alla nozione di alienazione, un dispositivo
concettuale efficace e controverso, oggi tornato attuale. Se spostiamo lo sguardo alle origini
della crisi contemporanea, David Harvey riprende da Marx la nozione di annichilimento dello
spazio da parte del tempo. Le societa pre-capitaliste sono descritte come societa in cui
prevale la dimensione dello spazio, vissuto attraverso tempi lenti e ciclici. Il capitalismo
rompe questo equilibrio e, in questo quadro, il tempo domina lo spazio, fino a dissolverlo,
invertendo cosi la relazione. In The Condition of Postmodernity (1989), Harvey sostiene che
il capitalismo non possa permettersi di rallentare e che, per sua natura, debba accelerare
costantemente, producendo non solo effetti economici, ma anche culturali e sociali,
attraverso la trasformazione dei ritmi della vita quotidiana, aumentando la pressione sul
lavoro, destabilizzando le istituzioni, indebolendo le relazioni sociali. Come gia anticipato, in
tempi piu recenti, il concetto di alienazione é rientrato nel dibattito grazie all’opera di Hartmut
Rosa. A differenza di Harvey, che ha analizzato il tempo in termini sistemici e geografici,
proprio attraverso il concetto di alienazione, Rosa sposta l'attenzione sull’esperienza
soggettiva e sociale del tempo e sottolinea la relazione tra 'esperienza dell’accelerazione e
I'emergere di un’acuta crisi di senso e di una disconnessione esistenziale. Con Rosa, quindi,
'analisi critica della modernita si fonda proprio sul costrutto temporale dell’accelerazione
sociale. In Alienation and Acceleration (2010) e in Social Acceleration: A New Theory of
Modernity (2013), Rosa identifica tre forme di accelerazione, quella tecnologica, quella
sociale e quella del ritmo di vita. In estrema sintesi, viviamo in un’epoca segnata dalla
percezione costante che il tempo non basti mai, in una condizione di accelerazione che
produce alienazione e ci impedisce, oramai, di entrare in risonanza con il mondo.
Riprendendo Marx, Rosa ci mostra che, anche se facciamo sempre piu cose in meno tempo,
la qualita dell’esperienza e della comprensione si riduce. In questa corsa continua, cid che
perdiamo € proprio il senso del vivere. L’accelerazione, dunque, non si esaurisce in una
condizione materiale o tecnica ma & anche, e soprattutto, una condizione esistenziale e
politica. Questa crisi del soggetto non & perd affrontata dal punto di vista di un soggetto
assolutizzato e poetico, che mi sembra essere al centro di certe tendenze sociologiche
contemporanee, bensi a partire da un'analisi della dimensione strutturale che determina le
condizioni che producono questa crisi esistenziale.

Nella sociologia contemporanea, diversi autori hanno anticipato la crisi che stiamo
vivendo. Penso in particolare a Ulrich Beck e a Zygmunt Bauman. In questi classici
contemporanei, il tempo € al centro delle riflessioni attraverso i concetti di rischio, liquidita,
precarieta e vulnerabilita. Si tratta di categorie che non possiamo comprendere se non in
quanto espressione della dimensione temporale sottesa (Bauman, 2002). Ciononostante,

5 Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

se spostiamo lo sguardo dalla societa alla sociologia, osserviamo che negli ultimi decenni
molti degli strumenti teorici elaborati per comprendere criticamente le trasformazioni della
modernita — da Marx a Elias, da Bauman a Bourdieu — sono stati oggetto di una progressiva
‘normalizzazione” accademica. In alcuni casi, categorie analitiche efficacissime sono state
svuotate della loro forza critica, diventando formule rituali, ripetute piu per dovere
disciplinare che per necessita interpretativa. In altri casi, sono state ricodificate in chiave
funzionale e cid che era stato inteso come diagnosi di una crisi (come il “rischio” o
I“individualizzazione”) & diventato un orizzonte progettuale, o addirittura un valore da
promuovere (Beck, 2000; Beck & Beck-Gernsheim, 2002).

Questo processo non ha investito in modo uniforme l'intera sociologia. Esistono correnti
femministe, ecologiche, decoloniali, post-strutturaliste che conservano una vocazione critica
e trasformativa. Tuttavia, € innegabile che parte consistente del campo accademico tenda
a neutralizzare la teoria critica (e il dissenso politico), soprattutto laddove il linguaggio critico
entra in tensione con le logiche istituzionali della valutazione e della misurazione o, peggio,
si scontra con gli obiettivi del riformismo neoliberale che chiede un’adesione fedele a quello
che Mark Fisher definiva “realismo capitalista” (Fisher, 2009). In sostanza, ogni futuro
possibile deve essere pensato a partire dalla tacita adesione allo spazio di possibilita offerto
dal progetto liberalista egemonico, che & considerato neutro, “naturale” e, paradossalmente,
fuori dal tempo.

Contro questa tendenza al conformismo accademico e politico, il problema, quindi, non
e solo cid che la sociologia dice, ma anche come, dove e per chi lo dice. La sfida e
mantenere vivo un pensiero che non si limiti a registrare il reale, ma continui a interrogarlo
e a metterlo in discussione, anche a costo di risultare inattuale.

In decine, centinaia di saggi, categorie dirompenti come “societa liquida” o “identita
liquide” hanno progressivamente perso quella forza critica che avevano negli scritti di
Bauman (2000; 2001; 2007; 2013) per ridursi a constatazioni desolanti e, al tempo stesso,
rassegnate. Il concetto di “societa del rischio” & stato immediatamente ridotto a un referente
generico e vacuo.

L’identita contemporanea é fluida e non solo lo accettiamo, ma ne costruiamo addirittura
una giustificazione teorica. Il soggetto & frammentato, ma cid che un tempo sarebbe stato
definito alienazione viene oggi presentato come la realizzazione di una presunta volonta di
potenza. Il risultato & che il relativismo culturale, che & stato una conquista faticosa, si &
rovesciato nel suo contrario, ovvero in una sorta di nichilismo edonista, individualista e
ideologico (di un’ideologia dissimulata come adesione al reale).

Iper-soggettivismo e habitus accademico

Il costruttivismo critico, che ci aveva aperto lo sguardo sulla realta sociale come costruzione,
dal punto di vista della conoscenza, si trova oggi di fronte a un paradosso. Dopo aver
decostruito il mondo, le strutture, le narrazioni, tende ora a ipostatizzarsi, rinunciando a
decostruirsi come postura intellettuale e politica. Questa torsione rischia di generare una

6 Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

visione idealistica e autoreferenziale, in cui il soggetto & concepito come plastico, fluido e
indipendente da ogni vincolo storico o sociale. Diventa cosi il luogo di origine di un iper-
soggettivismo che riduce ogni realta agli immaginari individuali, cancellando la dimensione
strutturale dell’esperienza. In questo quadro, la sociologia si trasforma in una sorta di
metafisica votata a fondare nel soggetto I'origine di ogni realta.

In questo modo, il mondo cessa di essere qualcosa che resiste al soggetto per divenire
qualcosa che il soggetto stesso immagina e, dunque, produce e performa. Il problema,
dunque, non é soltanto teorico, ma anche epistemologico e politico. Epistemologico, in
quanto questa forma di idealismo confonde la liberta di rappresentarsi con la possibilita
concreta di trasformare il reale. Politico, perché un soggetto cosi concepito come “fluido”,
‘plasmabile” e “creatore di mondi” coincide per molti versi con l'ideale neoliberale
dellindividuo responsabile di ogni aspetto della propria esistenza, compresa la propria
sofferenza, come direbbe Beck ripreso da Bauman (2001), sempre pronto ad accollarsi
responsabilita individuali dinnanzi a quelle che sono contraddizioni sistemiche. Questi
mondi non possono essere altro che individuali e la stessa identita € concepita in modo
paradossale. Dopo aver dismesso ogni ancoraggio nella natura (per esempio, il sesso),
l'identita perde pure la sua dimensione sociale (come identificazione). Cid che resta &
l'individuo che rivendica il diritto di essere fondamento ultimo della propria identita
(monadica), affermata come vera e discreta (in opposizione all'idea di un continuum, quindi
separata). Questo individuo (definito come) “fluido” — fondato e giustificato dalla sociologia
— non evoca affatto (in me) I'idea di una goccia nel mare né quella del flusso di fluidi, ma
quella di un granello di sabbia nel deserto (che, peraltro, si pensa come il tutto e non come
la parte). Non sono mancate in questi anni critiche dense e autorevoli alle derive del
femminismo neo-liberale e dell’iper-individualismo, come in Rottenberg (2018) e in Arruzza,
Bhattacharya e Fraser (2019), ma dobbiamo convenire che anche queste sono state digerite
e neutralizzate attraverso la collocazione in un pantheon del radicalismo accademico o
attraverso la logica accademica delle opposizioni fittizie (Bourdieu, 1984).

Per comprendere questo slittamento, € necessario attivare una sociologia della
sociologia che interroghi le condizioni sociali della nostra presa di parola. L'immagine del
soggetto fluido coincide spesso con la proiezione ideologica dell'habitus accademico, quello
del docente o del ricercatore dotato del tempo e delle risorse per "reinventarsi". Questa
condizione privilegiata si traduce in una postura epistemica che naturalizza I'autonomia, la
performativita, I'adattabilita, cancellando la storia incorporata delle disuguaglianze. Come ci
ricorda Bourdieu, I'habitus & storia fatta corpo (Bourdieu, 1997). La rimozione di concetti
come socializzazione o habitus segnala il rifiuto di ogni limite e apre la strada a un soggetto
de-socializzato, destoricizzato, ridotto alla sola capacita immaginativa. Una sociologia
fedele al suo mandato storico ed epistemologico dovrebbe invece riconoscere che il
soggetto non nasce nel vuoto, ma € costituito storicamente, socialmente e carnalmente.
Esso é portatore di un habitus, di una memoria, di un orizzonte di possibilita strutturato e
strutturante. Solo a partire da questa consapevolezza possiamo evitare che la sociologia si
trasformi, in modo paradossale, nell’apparato simbolico di legittimazione dell’individualismo
che voleva criticare.

7 Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

In questo quadro, abbiamo visto che concetti come la "capacita di aspirare" (Appadurai,
2004) si sono diffusi sotto forma di formule retoriche che mancano di riflettere sulle
condizioni materiali e temporali che rendono possibile I'immaginazione del futuro. Spesso,
infatti, sono il frutto di un habitus accademico costruito sull'esperienza del tempo liberato, il
tempo della skole, come lo ha definito Bourdieu in Méditations Pascaliennes (1997, p. 9; p.
22; p. 25), che ho descritto anche all’inizio di questo articolo. Questo tempo privilegiato,
proiettato inconsapevolmente sugli altri, ignora le vite scandite dall'urgenza e dalla
precarieta, trasformando le categorie analitiche in strumenti normativi, che attribuiscono una
mancanza di progetto ai soggetti, anziché all'incapacita della teoria di cogliere la realta
concreta di chi "non ha tempo". Occorre allora interrogare non tanto l'assenza di
immaginazione nei soggetti subalterni, quanto l'illusione, tutta accademica, di poter costruire
una teoria sociologica attendibile a partire da un’immagine deformata del tempo sociale,
fondata su un’esperienza di eccezionalita intellettuale e istituzionale. Solo a partire da
questa consapevolezza epistemologica possiamo evitare che il riferimento alla speranza o
alla progettualita diventi una forma di colpevolizzazione sottile, rivolta a chi non riesce a
immaginare futuri che non siano gia imposti dalla necessita.

Un altro aspetto, complementare, riguarda I’enfasi posta sulle micro-resistenze, nel solco
del pensiero di De Certeau (1980), e sulla ricerca di tracce consolatorie e salvifiche di
agency anche in contesti di dominio e di subalternita particolarmente evidenti. Si sottolinea
cosi la possibilita infinita — o la capacita — di rinegoziare i significati anche da parte di gruppi
subordinati. Anche in questo caso, € necessario interrogarsi sulla postura dell’intellettuale,
che, non sentendosi “determinato” e anzi facendo della liberta del pensiero il centro
dell'illusio accademica, finisce per proiettare nella ricerca il tentativo programmatico di
fondare antropologicamente, se non ontologicamente, l'idea stessa di liberta come
indeterminazione.

In un contesto in cui la sociologia rischia di trasformarsi da strumento critico in dispositivo
di legittimazione dell’esistente, € urgente riaprire il dialogo con la tradizione teorica che ha
posto al centro della riflessione il tempo, la storia e le strutture sociali. Penso a Marx e alla
sua lettura del tempo come misura dello sfruttamento e vettore del cambiamento; a Weber
e alla sua analisi dei nessi tra razionalizzazione, potere e temporalita (Weber, 2001); a Elias
e alla lunga durata dei processi di civilizzazione (1984); a Bourdieu (1987) e alla sua
concezione del tempo sociale come storia incorporata (Pitzalis e Weininger, 2022).
Recuperare questi strumenti non significa aderire acriticamente a un “pantheon” di autori,
ma riconoscerne la forza euristica e, al tempo stesso, i limiti storici.

Ma in un’epoca segnata da un eccesso di presentismo e da una frammentazione teorica
che spesso finge pluralismo ma produce conformismo, queste tradizioni possono ancora
offrirci coordinate robuste per pensare il tempo, il conflitto, 'azione sociale, la storicita del
soggetto.

La posta in gioco non & un ritorno nostalgico, ma una rilettura critica. Una sociologia
storicamente fondata non guarda indietro per cercare rifugio, ma per ritrovare una postura
che consenta di agire nel tempo e non solo di registrarlo.

8 Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Il futuro come posta in gioco epistemologica e politica

Veniamo ora alla questione del futuro. Da alcuni decenni si osserva una proliferazione di
analisi, conferenze, pubblicazioni e progetti che lo collocano al centro della riflessione
teorica, a partire da diverse cornici teoriche (Mandich, 2023). Questa attenzione diffusa
impone alcune domande preliminari e imprescindibili: quale futuro si immagina? Da chi? E
con quali finalita?

A costo di apparire semplificatorio rispetto a un dibattito ultradecennale, complesso e
sfaccettato, ritengo urgente porre I'accento sulle narrazioni egemoniche del futuro. Nel
contesto attuale, il futuro non si configura pit come orizzonte né come progetto politico
collettivo, ma, sempre piu frequentemente, come dispositivo tecnico e politico all'interno dei
futures studies, della governance economica, della pianificazione strategica e delle politiche
ambientali. In questi ambiti, il futuro & trattato in molti casi come un oggetto predittivo,
governabile attraverso scenari, dati e modelli algoritmici. Cid che si costruisce attraverso tali
strumenti non & una molteplicita di futuri possibili, ma una selezione anticipata di traiettorie
compatibili con l'ordine esistente.

Questa modalita di produzione del futuro, lungi dall’essere neutra, riflette immaginari
egemonici elaborati da istituzioni internazionali, agenzie tecnologiche, think tank, imprese
globali. Il futuro appare cosi come futuro ottimizzato, modellato per garantire la continuita
delle logiche dominanti e del dominio geo-politico, militare e culturale dellOccidente a
trazione statunitense. Tale razionalita prospettica, fondata su scenari, modelli e algoritmi,
puo essere letta come una forma di violenza simbolica legittima (Bourdieu, 2012), capace
di definire quali futuri siano ammissibili e quali vadano esclusi, e di trasformare I'avvenire
da spazio di conflitto o di un immaginario contendibile in strumento di egemonia culturale e
politica. La questione cruciale non & dunque se si parli o meno di futuro, ma chi ha il potere
di definirlo e di accedervi. Come evidenzia Barbara Adam (1998), le societa moderne non
distribuiscono equamente le risorse temporali. Secondo Adam, alcuni soggetti possono
progettare, attendere, investire nel lungo periodo, mentre altri sono costretti a vivere in un
presente permanente. |l tempo, in questa prospettiva, diventa uno dei terreni centrali della
disuguaglianza e il futuro si presenta non solo come costruzione simbolica, ma anche come
posta politica, sociale ed ecologica.

Rileggerlo attraverso la categoria dell'avvenire permette di sottrarlo alla logica della
previsione tecnica e di restituirgli una dimensione conflittuale e collettiva. L’avvenire non
coincide semplicemente con cid che verra, ma con cid0 che pud ancora venire — e che
dipende dalle nostre scelte, dai legami sociali, dalle memorie condivise, dalle nostre lotte e
dalle nostre scelte di campo. Esso richiede un radicamento storico e una rinnovata capacita
di immaginazione collettiva, dunque una dimensione utopica.

In questo senso, Ruth Levitas (2013) propone di considerare il futuro non come
previsione, bensi come metodo utopico, cioé come pratica critica volta a rendere visibile il
desiderabile e a interrogare le condizioni concrete della trasformazione sociale. Allo stesso
modo, Boaventura de Sousa Santos (2014) richiama la necessita di un’ecologia dei futuri,
capace di riconoscere la pluralita degli orizzonti temporali, indigeni, diasporici, popolari,

9 Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

sistematicamente marginalizzati dal pensiero tecno-scientifico dominante. Il concetto di
avvenire, cosi inteso, non & lontano dall'idea proposta da José Esteban Muioz (2009), nel
solco del pensiero queer, secondo cui il futuro pud essere concepito come discontinuita
promessa, come “non ancora” che destabilizza il presente e apre spazi di possibilita.

Tornare a pensare l'avvenire significa allora restituire profondita temporale all’azione
sociale, opporsi al presentismo dominante e riattivare la dimensione progettuale della
memoria, della speranza, della responsabilita storica. Solo cosi il futuro potra ritrovare la
sua potenza trasformativa, non come destino da gestire, ma come campo di lotta.

In un pamphlet contro il nostalgismo dal titolo evocativo ed ironico — “Contro i bei tempi
andati” — Michel Serres affermava che “un'unica paura di futuro si impadronisce di una
politica invasa dai vecchi” che si esprime in modo variegato nelle figure di Trump e Isis,
Brexit e Putin (2018, p. 72). Serres esprime qui lo sconcerto (tipico delle nostre generazioni
e della nostra classe) di fronte alla perdita della fede nel progresso, nata col positivismo,
che per alcuni secoli ha animato le imprese umane. Come dargli torto, ma & proprio questa
la crisi dei regimi di temporalita concettualizzata da Hartog con il concetto di presentismo
(2003).

Probabilmente molti di noi, soprattutto quelli nati tra gli anni Sessanta e Settanta, oggi
avvertono questo senso di disallineamento. E come se il tempo in cui siamo cresciuti e
abbiamo imparato a leggere il mondo non corrispondesse piu alle sue coordinate attuali.
Una pagina letteraria che restituisce questa sensazione con forza & La marcia di Radetzky
di Joseph Roth, che racconta la dissoluzione dell'lmpero austro-ungarico attraverso |l
tramonto della famiglia Trotta. Roth racconta non solo la fine di un ordine politico, ma
soprattutto quella di un ordine simbolico, in cui i significati collettivi che organizzavano
I'esperienza diventano improvvisamente opachi, fragili, inattuali.

Anche il nostro “1989” ha segnato una discontinuita profonda. Non solo la caduta del
blocco orientale, ma anche la crisi dell'orizzonte comune in Occidente. || mondo che
prometteva la fine della storia € collassato su sé stesso (Fukuyama, 1992), lasciando in
eredita non una nuova epoca, ma una lunga transizione costellata di crisi di senso,
economiche, ambientali e geopolitiche, di cui in breve tempo si & accorto anche Francis
Fukuyama (e insieme a lui tutto il resto del mondo) a partire dalla lunga serie di crisi iniziate
con I'esplosione della bolla finanziaria nel 2000 e l'inizio di una fase di incertezza globale
dall'alba dell’11 settembre 2001.

Come parlare di futuro — e ancor piu di avvenire — mentre risuonano le bombe, tornano i
nazionalismi, il diritto internazionale arretra? Quando l'incertezza non €& piu eccezione, ma
condizione? In questo scenario, & comprensibile sentirsi, come il signor Trotta, fuori tempo.
Non nei termini di una malinconia generazionale, ma come segnale di una trasformazione
strutturale dei regimi di storicita (Hartog, 1993), che disorienta I'individuo e le istituzioni.

10 Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Le istituzioni come campo di lotta per un futuro contendibile

In un contesto segnato dalla frammentazione temporale e dall’erosione degli orizzonti
collettivi, le istituzioni — in particolare quelle educative, scientifiche e culturali — assumono
un ruolo strategico come dispositivi di temporalizzazione. Come mostra Bourdieu (2012), lo
Stato agisce come meta-campo, cioé come principio organizzatore dei tempi sociali, capace
di definire scadenze, priorita e ritmi legittimi della vita collettiva.

Lungi dall’essere semplici contenitori normativi, le istituzioni operano come mediatrici tra
memoria e progetto, garantendo una continuita che non coincide con la mera
conservazione. Le istituzioni sedimentano significati storici, ma al contempo aprono spazi
alla loro rinegoziazione. Funzionano come interfacce tra passato, presente e futuro, dando
forma alla storicita sociale. Come ha mostrato Norbert Elias (1988; 1987), le istituzioni
operano come regolatori storici della temporalita sociale, ponendo in essere modelli duraturi
di comportamento, consolidando le norme e articolando forme di continuita tra le
generazioni. Sono dunque strumenti di temporalizzazione collettiva che possiamo leggere
alla luce della teoria dei processi di lunga durata (Elias, 1987). Nello stesso tempo, Bourdieu
(1989) ha elaborato una “teoria dei campi”, come spazi sociali istituzionalizzati, dotati di
proprie logiche e temporalita interne, alcune lente e cumulative, altre accelerate e
contingenti. In momenti di crisi, come il 1968, il 1989, o I'M11 settembre 2001, queste
temporalita eterogenee possono entrare in risonanza o sincronizzarsi, generando rotture
storiche e aperture politiche. Lo Stato, come mostra Bourdieu (2012), non & dunque
un’entita monolitica, ma esso stesso un campo in cui si giocano le lotte per la legittimazione
delle visioni del mondo e, dunque, del tempo. Le istituzioni, legittimate dallo Stato, dunque,
non amministrano semplicemente il presente ma producono il futuro, selezionando
traiettorie possibili e cancellandone altre. Esse sono dunque luoghi di conflitto simbolico e
temporale, in cui si decide chi ha diritto all’avvenire (si pensi alla lotta per la riforma del
Welfare State).

Il funzionamento del sistema scolastico € esemplare da questo punto di vista. In un
recente saggio (Pitzalis e Spano, 2023), abbiamo introdotto il concetto di sub-alterita (sub-
alterity) con [lobiettivo di cogliere come le istituzioni scolastiche producano
sistematicamente alterita e distanza, attraverso pratiche quotidiane di classificazione,
aspettative differenziali e prefigurazione degli orizzonti biografici. Si tratta di un meccanismo
che, pitu che negare l'aspirazione, la indirizza verso forme di realismo socialmente
autorizzate. Questa relazione di etero-definizione contribuisce a costruire non solo cio che
puo essere immaginato, ma anche da chi e su quali basi. Sebbene distinto dal concetto di
subalternita, il dispositivo della sub-alterity agisce anch’esso sul piano temporale, limitando
'accesso differenziale al futuro, in base a criteri invisibilmente normalizzati. Una postura
teorica e pedagogica realmente critica non puo limitarsi a rilevare la riproduzione scolastica
della sub-alterita. A partire da un rifiuto della logica del deficit, si deve assumere che la
scuola sia un terreno (ontologicamente) ambivalente, dove egemonia e contro-egemonia si
confrontano anche simbolicamente. In questa prospettiva, educare non significa conformare
ma aprire spazi per la rinegoziazione delle gerarchie culturali e delle temporalita sociali. In

11 Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

sostanza, le scuole sono spazi in cui si pud costruire una cultura condivisa (attraverso il
lavoro intellettuale e progettuale di ricercatori, insegnanti, genitori e studenti) che ne faccia
luoghi in cui i soggetti subalterni non siano soltanto riconosciuti, ma possano partecipare
attivamente alla definizione del presente e dell’avvenire. La scuola € infatti un gigantesco
meccanismo di governo della temporalita che prende forma nei dispositivi di orientamento,
di classificazione e di triage. In questo universo prendono forma (densi di conseguenze
sociali e psichiche) i riti di passaggio stabiliti e legittimi, nei quali si concretizzano pure le
condizioni per le accelerazioni e i rallentamenti di alcuni soggetti, o per il passaggio precoce,
per alcuni, al mondo del lavoro. La sociologia ha analizzato ampiamente il sistema di scelta
e orientamento come triage (di genere, etnico e di classe). Ciononostante, ci rimane la
sensazione di insufficienza.

Il rischio & di rimanere incagliati in una logica migliorativa, pur restando ancorati alla
stessa logica del triage e della gestione differenziale delle temporalita. Soprattutto, occorre
prendere atto che abbiamo silenziosamente accettato che I'obiettivo della Scuola (e ancor
piu dell’Universita) non si definisca all'interno del suo mandato costitutivo, in cui il
trasferimento di un insieme di saperi e competenze avveniva in uno spazio-tempo separato
dal “negotium”, relativamente “autonomo” rispetto al mondo. Questo spazio-tempo &
insidiato da imperativi esterni che richiedono che sia esplicitamente funzionale al modello
dominante di mercato e di societa.

Cio che sto suggerendo e che questo spazio-tempo delle istituzioni educative non deve
essere abdicato allegemonia neo-liberale, ma occorre contenderlo con rinnovata
consapevolezza del nostro ruolo di insegnanti e intellettuali nelle istituzioni educative, e
soprattutto, con capacita progettuale. Sotto questo aspetto, ad esempio, 'orientamento non
deve avere come obiettivo il triage verso specifici profili professionali o percorsi di istruzione,
ma dovrebbe configurarsi come un progetto di cittadinanza e di sviluppo integrale del
ragazzo/a. In questa direzione, I'orientamento (definito 5.0 da Pitzalis e Nota, 2025) puo
essere progettato come pratica educativa concreta e a tutto tondo, orientata a una societa
democratica, sostenibile e comprendente (evito il concetto di “inclusivo”)?.

Per concludere, siamo partiti da una questione impellente: I'idea che “non c’é piu tempo!”.

La questione del tempo ci ha posto di fronte a una sfida epistemologica e politica.
Epistemologica, perché dobbiamo riaprire la questione del tempo all'interno delle nostre
categorie analitiche. Politica, perché ogni forma di temporalita & anche una forma di potere.

Per questo, serve una sociologia che non si accontenti di raccontare la crisi, ma sappia
costruire le condizioni della trasformazione sociale e ponga I'avvenire come suo fine
costitutivo.

Riaprire I'orizzonte dell’avvenire significa ripensare anche il nostro ruolo di intellettuali e
ricercatori, non come meri osservatori del mutamento. Un punto di partenza puo dunque
essere la critica delle forme dominanti del tempo e la consapevolezza che ogni giorno c’é
chi resiste al tempo della precarieta, dell’'urgenza, della solitudine.

Occorre decidere di non farsi piu dettare il tempo.

In questo modo, la sociologia, anzi le scienze sociali — dalla storia fino al diritto — potranno
cercare di recuperare la propria vocazione a tenere aperto il tempo, cioé a contrastare ogni

12 Marco Pitzalis



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

chiusura deterministica del tempo sociale, restituendo al futuro la sua natura aperta, plurale
e contendibile.

Nota biografica

Marco Pitzalis (PhD EHESS, Paris) & professore ordinario di Sociologia dei Processi
Culturali presso I'Universita di Cagliari. | suoi interessi di ricerca si concentrano sui sistemi
educativi, sulle disuguaglianze sociali, sui processi di selezione e sulle trasformazioni
delluniversita e della scuola nel contesto delle societd contemporanee. E membro della
direzione di “Rassegna ltaliana di Sociologia” e di “Scuola Democratica”; € codirettore della
collana editoriale “La scuola che funziona” di Mondadori; infine, € membro del comitato
scientifico di Practical Sense (Pierre Bourdieu Foundation).

Bibliografia

Adam, B. (1998). Timescapes of modernity: The environment and invisible hazards.
Routledge.

Appadurai, A. (2004). The capacity to aspire: Culture and the terms of recognition. In V.
Rao & M. Walton (Eds.), Culture and public action (pp. 59—84). Stanford University
Press.

Arruzza, C., Bhattacharya, T., & Fraser, N. (2019). Feminism for the 99%: A manifesto.
Verso.

Bauman, Z. (2000). Liquid modernity. Polity Press.

Bauman, Z. (2001). The individualized society. Polity Press.

Bauman, Z. (2002). The society under siege. Polity Press.

Bauman, Z. (2005). Education in liquid modernity. Review of Education, Pedagogy, and
Cultural Studies, 27(4), 303-317. https://doi.org/10.1080/10714410500338947

Bauman, Z. (2007). Consuming life. Polity Press.

Bauman, Z. (2013). Liquid times: Living in an age of uncertainty. Polity Press.

Beck, U. (2000). The brave new world of work. Polity Press.

Beck, U., & Beck-Gernsheim, E. (2002). Individualization: Institutionalized individualism
and its social and political consequences. SAGE Publications.

Bourdieu, P. (1984). Homo academicus. Seulil.

Bourdieu, P. (1997). Méditations pascaliennes. Seulil.

Bourdieu, P. (2003). Science de la science et réflexivité. Raisons d’Agir.

Bourdieu, P. (2012). Sur I'Etat: Cours au Collége de France (1989-1992). Seuil/Gallimard.

De Certeau, M. (1980). L’invention du quotidien. 1. Arts de faire. Gallimard.

De Sousa Santos, B. (2014). Epistemologie del Sud. Giustizia contro I'epistemicidio.
Paradigme Publisher.

Durkheim, E. (1996). La divisione del lavoro sociale. Edizioni di Comunita.

Durkheim, E. (2006). Il suicidio: Studio di sociologia. Rizzoli.

13 Marco Pitzalis


https://doi.org/10.1080/10714410500338947

Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Durkheim, E. (2013). Le forme elementari della vita religiosa: Il sistema totemico in
Australia. Mimesis Edizioni.

Elias, N. (1984). Time: An essay. Blackwell.

Elias, N. (1987). The society of individuals. Continuum.

Elias, N. (1988). Il processo di civilizzazione (Vol. 1: | mutamenti del comportamento nelle
classi superiori dell’Occidente; Vol. 2: Indagini sociogenetiche e psicogenetiche). |l
Mulino.

Fisher, M. (2009). Capitalist realism: Is there no alternative? Zero Books.

Fukuyama, F. (1992). The end of history and the last man. Free Press.

Hartog, F., & Lenclud, G. (1993). Régimes d’historicité. In A. Dutu & N. Dodille (Eds.),
L’état des lieux des sciences sociales (pp. 18—38). L’'Harmattan.

Hartog, F. (2003). Régimes d’historicité: Présentisme et expériences du temps. Seuil.

Harvey, D. (1989). The condition of postmodernity: An enquiry into the origins of cultural
change. Blackwell.

Kant, I. (2019). La critica della ragione pura. Laterza.

Levitas, R. (2013). Utopia as method: The imaginary reconstitution of society. Palgrave
Macmillan.

Mandich, G. (2023). Sociologie del futuro. Meltemi.

Marx, K. (2012). Grundrisse: Lineamenti fondamentali della critica dell’economia politica (2
vols.). Pgreco.

Mufoz, J. E. (2009). Cruising utopia: The then and there of queer futurity. NYU Press.

Pitzalis, M., & Nota, L. (2025). L’orientamento a scuola: Per costruire societa inclusive,
eque, sostenibili. Mondadori.

Pitzalis, M., & Spano, E. (2023). Sub-alterities: Schooling in Southern ltaly. British Journal
of Sociology of Education, 44(8), 1341-1358.
https://doi.org/10.1080/01425692.2023.2232116

Pitzalis, M., & Weininger, E. B. (2022). Rupture and crisis in Bourdieusian sociology:
Introduction. Rassegna Italiana di Sociologia, 63(2), 281-297.

Rosa, H. (2010). Alienation and acceleration: Towards a critical theory of late-modern
temporality. Aarhus University Press.

Rosa, H. (2013). Social acceleration: A new theory of modernity. Columbia University
Press.

Rottenberg, C. (2018). The rise of neoliberal feminism. Oxford University Press.

Roth, J. (2010). La marcia di Radetzky. Adelphi.

Serres, M. (2018). Contro i bei tempi andati. Bollati Boringhieri.

Weber, M. (2001). L’etica protestante e lo spirito del capitalismo. BUR.

14 Marco Pitzalis


https://doi.org/10.1080/01425692.2023.2232116

Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Note

" Questo articolo nasce come introduzione alla VII Conferenza Nazionale della SISCC svoltasi a Cagliari il 19-
20 Giugno 2025 “Non c’e piu tempo?” Crisi ed emergenze nella societa contemporanea. |l testo & stato
riformulato prendendo spunto dal dibattito congressuale e dalle discussioni informali succedutesi.

2 Su questo progetto, vedere Pitzalis e Nota, 2025. Questo progetto € un piccolo esempio di come la sociologia
possa provare a svolgere un ruolo progettuale non subalterno, non proponendosi solo di migliorare I'esistente,
ma di rifondare un’idea di avvenire.

15 Marco Pitzalis



Medlosccpes

i il Al

Mediascapes journal: MediaScenari 2025

Tra incertezze e disorientamento: dal presentismo
all'’Antropocene

Frangois Hartog’
Ecole des Hautes études en sciences sociales (EHESS), Paris

The essay reads the contemporary conjuncture as a double regime of uncertainty — political-media and
temporal — intensified by continuous news and social platforms. With the decline of the modern, future-
oriented regime of historicity, presentism produces a “Babylon” of the instant, fragments social rhythms,
and turns planning into a provisional device governed by urgency. Yet the emergence of the
Anthropocene bursts the presentist bubble, forcing encounters with vast Earth timescales and with a
future that returns mainly as threat (thresholds, tipping points, irreversibility, extinction). Hartog argues
for mapping the entanglement of world and planetary temporalities and for adding a planetary regime of
historicity, as groundwork for a new cosmo-history and cosmopolitics.

Keywords: Presentism, Anthropocene, Regimes of historicity, Temporal disorientation, Planetary
temporalities

Anche prima del Covid-19, la parola chiave del decennio appena iniziato era diventata quella
di “incertezza”. Il World Uncertainty Index (un indicatore elaborato da economisti) ha
“misurato” nel biennio 2020-2021, nel corso della Pandemia, un picco globale di incertezza.
Tuttavia, nuovi fattori si sono aggiunti successivamente: la guerra in Ucraina scatenata dalla
Russia il 24 febbraio 2022, il conflitto tra Hamas e Israele a partire dal 7 ottobre 2023 — con
le loro ricadute locali, regionali e globali — e, dal 20 gennaio 2025, il ritorno alla presidenza
degli Stati Uniti di Donald Trump. Tutto cid si innesta in uno scenario segnato da un
cambiamento climatico sempre piu accelerato, caratterizzato da ondate di calore, incendi,
cicloni, inondazioni, scarsita d’acqua. Ci troviamo cosi di fronte a un accumulo sempre piu
rapido e denso di fattori di incertezza, continuamente amplificati e rilanciati dai media e dai
social network. E come se si fosse attivata una spirale di minacce che siamo in grado di
identificare, ma che le societa e gli Stati — sballottati da un’ingiunzione contraddittoria all’altra
e intrappolati nella logica dell’'urgenza — non riescono a governare. Di fronte all'ingresso in
un vero e proprio regime di incertezza generalizzata, aumentano le inquietudini, mentre

* francois.hartog@ehess. fr

Copyright © 2025 (Francgois Hartog). Pubblicato con licenza Creative Commons Attribution - 4.0
International License. ISSN: 2282-2542



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

prosperano — come accade spesso in tempi di crisi — profeti di sventura, mercanti della
paura e professionisti dell’ansia.

A questa condizione si aggiunge un disorientamento temporale, che a sua volta alimenta
e amplifica le incertezze. E su questo piano che lo storico — attento alle trasformazioni nei
rapporti con il tempo nella lunga durata — pud aspirare a dare un contributo. Interrogando
questi momenti di crisi della temporalita, in cui le tre categorie del passato, del presente e
del futuro perdono la loro apparente linearita e stabilita, diventa possibile comprendere
meglio le congiunture, e iniziare a districare le trame del presente — di ieri come di oggi
(Hartog, 2022, pp. 17-24).

Cosa é successo dal punto di vista del tempo nell'ultimo mezzo secolo? Per restare sulle
linee generali, si & verificato un capovolgimento dal futuro al presente. Il futuro ha perso la
sua evidenza e la sua forza trainante a favore di un presente sempre piu invadente, se non
onnipresente. |l futurismo che caratterizzava il regime moderno di storicita & stato
soppiantato da quello che ho chiamato presentismo e che, a sua volta, € stato
scompaginato, negli ultimi venticinque anni, da un tempo inedito: quello dell'’Antropocene.

Dal presentismo all'Antropocene

Il tramonto del regime moderno di storicita — orientato al futuro e sostenuto dal progresso —
ha aperto uno spazio al presentismo e, allo stesso tempo, a una moltitudine di temporalita
discordanti e concomitanti. La crescente individualizzazione del tempo ne €& una
manifestazione: il mio tempo non € il tuo, che non ¢é il vostro, anche se condividiamo
l'istantaneita della messaggistica elettronica e possediamo lo stesso tipo di smartphone. La
situazione attuale pud essere descritta, dunque, come una sorta di discordanza
generalizzata, con tutti gli effetti di disgregazione, in particolare sociale, che
'accompagnano. Se I'eternita divina si precisava come tota simul, tutto allo stesso tempo, il
presentismo pud essere definito come un'eternita dell'istante: tutto allo stesso tempo € in
ogni istante; un simultaneo del simultaneo, al tempo stesso evanescente e perpetuo, di cui
le catene di informazione continua e, ormai, i social network sono al tempo stesso il
carburante e il prodotto. Il web € una Babele temporale! Il successo dell'espressione “in
tempo reale”, che ha accompagnato la rivoluzione dell'informazione, designava e
valorizzava proprio la simultaneita e l'istantaneita. |l tempo reale € il tempo delle borse e
delle transazioni finanziarie, in cui il nanosecondo € diventato quasi la norma. Dal mio
presente, tutto, ovunque e in qualsiasi momento, deve essere accessibile online e con pochi
clic.

Tuttavia, piu recentemente, il presentismo babelico, autoreferenziale e chiuso in una
sorta di bolla, si & trovato a confrontarsi con un tempo nuovo — almeno per quegli storici
che, qua e la, hanno iniziato a prenderne coscienza a partire dagli anni Duemila:
I’Antropocene, con le sue specifiche configurazioni temporali.

Con questo termine si intende una nuova era geologica successiva all’'Olocene, che &
durata, o sarebbe durata, meno di 12.000 anni. Sarebbe, poiché il 20 marzo 2024 I'Unione

17 Francois Hartog



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Internazionale delle Scienze Geologiche — l'unica autorita scientificamente legittimata a
definire e denominare le ere geologiche — si & espressa negativamente sul riconoscimento
formale dell’Antropocene come nuova epoca. Per la comunita geologica — o, quantomeno,
per una sua parte maggioritaria — saremmo dunque ancora ufficialmente nell’Olocene.
Considerando le scale temporali abituali di riferimento di tale disciplina, un Olocene di
12.000 anni é peraltro gia da considerarsi relativamente breve. Al di la della disputa
classificatoria, nessuno tra i geologi nega tuttavia lintensificazione e I'accelerazione
dellimpatto delle attivita umane sull’ambiente. E proprio su questo punto che la questione
dellAntropocene acquista rilevanza non solo geologica, ma anche storica e politica. Il
fenomeno nuovo che il termine Antropocene intendeva designare, quando fu coniato nel
2000, era il fatto che 'umanita, in quanto specie, fosse divenuta una forza geologica, il cui
impatto poteva essere misurato attraverso rilevamenti stratigrafici. Sebbene gli esseri umani
abbiano da sempre influenzato 'ambiente, & soltanto a partire dalla cosiddetta Grande
Accelerazione — ovvero dagli anni Cinquanta del Novecento — che gli effetti della loro azione
hanno assunto una dimensione esponenziale, arrivando a modificare profondamente il
sistema terrestre nel suo complesso.

Secondo lo storico John McNeill, gia nel 2000 avevamo avviato “un esperimento sulla
Terra che non controlliamo” (McNeill, 2000, p. 4). Cemento e plastica si accumulano ormai
ovunque — al punto che il bulldozer potrebbe essere assunto come mezzo di trasporto
simbolico di quest’epoca — mentre la biodiversita si riduce rapidamente. Il presentismo,
abituato a non vedere nulla al di fuori di sé stesso, si & cosi trovato improvvisamente
confrontato con un passato e un futuro smisurati: quelli della Terra.

Quanto al passato, le origini del pianeta risalgono a circa 4,54 miliardi di anni fa. Il futuro,
invece, si presenta soprattutto come minaccia. Si profila all’orizzonte una possibile sesta
estinzione di massa — che potrebbe includere anche la nostra specie — e, ancor piu
difficilmente concepibile, questo evento € gia in parte inscritto nel corso degli eventi, pur non
essendosi ancora compiuto. Come avvertono i climatologi, qualunque cosa si faccia oggi,
'umanita ha gia modificato il clima terrestre per almeno i prossimi centomila anni.

Queste temporalita, tanto smisurate rispetto ai tempi consueti del mondo sociale, non
sono altro che chronos, cioé tempo ordinario, ma estremamente esteso. La loro vastita
eccede ampiamente le nostre capacita di rappresentazione e rende impossibile
un’esperienza diretta. Tale distanza temporale contribuisce ulteriormente a rafforzare
l'incertezza e ad alimentare I'inquietudine.

Non sorprende quindi che “incertezza” e “disorientamento” siano le due parole piu spesso
utilizzate per caratterizzare la congiuntura in cui ci troviamo. Infatti, a un primo
disorientamento temporale, provocato dal presentismo che ha messo in discussione le
certezze del regime moderno della storicita (quello del tempo moderno e del progresso), se
ne aggiunge ora un secondo che lo rafforza, quello stesso che emerge dalle temporalita
inedite dell'Antropocene. Piuttosto che vedere nell'accumularsi di queste due incertezze un
fenomeno passeggero, una crisi, insomma, che basterebbero poche buone decisioni per
dissipare, € meglio considerarle come indicatori di una nuova condizione temporale che &
sempre piu quella delle societa contemporanee, o addirittura di una nuova condizione
storica o, secondo alcuni, post-storica. Per cominciare a comprenderla, cerchiamo di

18 Francois Hartog



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

districare in qualche modo la trama di queste temporalita multiple ed eterogenee del mondo
e della Terra, che ormai ci appartengono, e che chiamo, qui, il tempo dell’ Antropocene,
ovvero i lineamenti di un regime antropocenico o planetario di storicita.

Sotto il segno dell’'urgenza

Come vivere nellAntropocene, cioé come tenere insieme le temporalita del pianeta con
quelle che ci sono familiari, quelle che pensavamo alla nostra portata: quelle del mondo?
Temporalita esse stesse multiple, spesso conflittuali, talvolta contraddittorie, sono quelle su
cui hanno lavorato gli storici, che le organizzano, le precisano e le attualizzano. Anche se si
toccano e addirittura si interferiscono a vicenda, non possono fondersi le une nelle altre,
date le immense differenze di scala che le separano. Gli scarti sono infatti tali che non
possono né incastrarsi le une nelle altre, né articolarsi tra loro, tanto piu che i ritmi che le
governano sono anch’essi profondamente differenti e vari.

Per quanto riguarda i tempi del mondo, I'esperienza dominante & quella di una
dissonanza piu o meno marcata a seconda dei luoghi e dei contesti. Inoltre, se il
presentismo &€ ovunque, non € né omogeneo né incontestato. Da un lato ci sono stati i
“vincitori” della globalizzazione, per i quali la bolla presentista fatta di mobilita, flessibilita e
istantaneita era desiderabile e vantaggiosa; dall’altro, i piu numerosi, coloro che, pur
essendone esclusi, ne subivano comunque i vincoli e gli effetti. Tra un presentismo “scelto”
e un presentismo “subito” esistono, ovviamente, tutte le sfumature.

A questa divisione, rafforzata dalla crescente penetrazione del digitale a livello globale,
si aggiunge uno scarto tra un “Sud” impegnato nel recupero, nello sviluppo con alti tassi di
crescita, e un “Nord” che continua a vedere nella “crescita” la soluzione alle proprie difficolta
o impasse, pur sapendo che, al di la del brevissimo termine, non sara cosi.

Pur essendo presentista, anzi spesso fortemente presentista, il “Sud” ha creduto e crede
ancora nelle promesse del regime moderno di storicita, che, in Cina e in India in particolare,
ha permesso di far uscire dalla poverta centinaia di milioni di persone. Ma, per farlo, bisogna
costruire centrali a carbone, importare petrolio russo, sfruttare terre rare, versare milioni di
tonnellate di cemento, costruire migliaia di aeroporti, installare milioni di condizionatori, ecc.

Che cosa diventa, in un regime presentista, lo strumento per eccellenza di un’azione
orientata al futuro, vale a dire il progetto? Cosa accade, infatti, se il futuro non & piu
allappuntamento, quando la previsione perde la sicurezza di un tempo e quando il piano
non € piu “'ardente obbligo” che ancora rappresentava in Francia all’epoca del generale de
Gaulle? In urbanistica, un piano come quello immaginato da Le Corbusier per il centro di
Parigi nel 1925 — che lasciava sussistere solo i principali monumenti — non €& altro, ormai,
che I'espressione di un modernismo sicuro di sé e scomparso. Oggi, al contrario, un progetto
urbanistico € chiamato a integrare l'incertezza, in un contesto in cui né il futuro né il passato
offrono piu alcuna ingiunzione chiara. Per questo, viene concepito come «transitorio».
Diventa un “dispositivo” e il frutto di una “co-produzione”, fino a caratterizzarsi come un
“processo di emendamento degli ambienti abitati condotto nel tempo” (Guez, 2019). I

19 Francois Hartog



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

progetto €, dunque, il progetto che si fa. Ma piu si carica di tempo (quello degli abitanti, degli
attori, e del progetto stesso), meno é futurista.

Piu il presente si densifica, piu il progetto si presentifica. Di fatto, il vocabolario utilizzato
punta chiaramente in direzione del presentismo: “flessibilita®, “modulare”, “effimero”,
“adattabile”, “temporaneo”, “improvvisazione in un contesto d’incertezza”, ecc. Ma allora,
come lavorare con queste parole, che fanno parte della retorica del momento e funzionano
come ingiunzioni, senza per questo cedere ad esse? Come costruire e progettare in un
regime presentista senza fare dell’architettura o dell’'urbanistica presentiste? E non & tutto,
poiché si aggiunge una ulteriore costrizione, sotto forma di una nuova temporalita di segno
opposto.

Infatti, come conciliare “effimero” e “duraturo” o “sostenibile”, una volta che si impone, nei
capitolati, la necessita di tener conto delle temporalita collegate al cambiamento climatico,
che va, quello, accelerandosi? Come rispondere contemporaneamente alla
desincronizzazione dei ritmi urbani, sempre piu individualizzati, e a quella planetaria dei
grandi cicli, in particolare dell’acqua e del carbonio? Come guardare alla citta come a un
territorio in cui coabitano umani e non umani? Come, soprattutto, fare del durevole o del
sostenibile sotto il dominio dell’'urgenza, e di un’'urgenza senza fine?

Se l'accelerazione €, come ha mostrato lo storico tedesco Reinhart Koselleck, la cifra del
regime moderno di storicita, il presentismo, che corrisponde alla “modernita tardiva” di
Hartmut Rosa, € invece sostenuto da un’accelerazione dell’accelerazione che, al limite, non
trova piu giustificazione se non in se stessa (accelerare per accelerare, innovare per
innovare) e alla quale ognuno & chiamato ad adattarsi (Rosa, 2010, p. 35). Da qui nasce
I'ansia di non farcela, e la moltiplicazione dei burnout nel mondo del lavoro. Tale logica trova
giustificazione nell’'urgenza, che, diventata un vero e proprio “fatto sociale totale”, tocca tutti
i settori della societa. Notiamo, peraltro, che dire “€ urgente” non basta piu: si deve ricorrere
a “urgentissimo”, o0 a “molto urgente”, ecc.

Se si osa parlare di piani, questi sono ormai solo “piani d’'emergenza”, di cui si lamenta
sempre che arrivino troppo tardi. Perché I'urgenza si staglia sull’orizzonte della catastrofe,
che sta per arrivare, se non € gia qui. Cosi, a una catastrofe sanitaria che incombe deve
corrispondere un’emergenza sanitaria, che prende la forma di una corsa contro il tempo,
intrapresa dalle ONG per soccorrere le vittime. In questo tempo compresso, contratto, la
decisione da prendere, il gesto da compiere, arrivano gia troppo tardi: quellistante di ritardo
che si vorrebbe poter abolire. Da qui i rimproveri immediati di non aver saputo prevedere:
quante volte lo abbiamo sentito durante la crisi del Covid-19?

In un mondo presentista, da cui € scomparsa 'escatologia, 'urgenza si impone come una
forma di escatologia “al contrario”, poiché & I'immediato a svolgere il ruolo dell’ eschaton:
quel punto che si mira senza poterlo mai raggiungere. Si instaura cosi una tirannia
dell'urgenza.

Le urgenze diventano sempre piu urgenti e le catastrofi sempre piu numerose. Per
cavarcela, contiamo su computer sempre piu potenti e veloci, sui big data e sui progressi
fulminei dell'intelligenza artificiale generativa, che ha come unico obiettivo l'efficacia
immediata. Per la vita quotidiana e per la gestione delleconomia, si &€ promosso il just in
time: il clic ha sostituito lo stock, ingombrante e costoso.

20 Francois Hartog



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Da poco tempo, l'urgenza si € estesa al clima. Citta e Paesi hanno riconosciuto
«I'emergenza climatica». Nel novembre 2019, il Parlamento europeo ha adottato una
risoluzione dichiarando 'emergenza climatica in Europa e nel mondo. In regime presentista,
proclamare “I'emergenza climatica”, o addirittura lo stato d’emergenza climatica, si impone
come la modalita piu ovvia di inscrivere il clima nello spazio pubblico e nelle agende
politiche. Emergenza climatica, va bene, ma & proprio un’urgenza che non si risolve con
qualche clic. Certo, c’é urgenza di agire, ma anche se si vede nel capitalismo il nemico
principale, esso non scomparira in un giorno, e le stesse decisioni non possono essere
applicate in modo uniforme agli 8 miliardi di esseri umani che abitano la Terra.

Dove collocare, dunque, questa urgenza recente, nel mezzo di tutte le urgenze che
assillano le societa del mondo? Non ce ne sono alcune piu immediatamente urgenti di altre,
vitali persino, come quelle che ha messo in luce la crisi del Covid-19? Come gerarchizzare
le urgenze, e chi deve decidere? Ci si scontra di nuovo con la difficolta del futuro — o meglio
dei futuri — che hanno portate diverse (brevi, lunghe, lunghissime) e che bisognerebbe poter
pensare insieme, senza confonderli, ma senza trascurare le loro interdipendenze e i loro
parziali sovrapporsi. Questo €& reso impossibile dallo stesso prevalere della figura
dellurgenza che schiaccia tutta la complessita sotto una singola ingiunzione. All'estremo,
quando l'urgenza € ovunque, si forma una sorta di nodo temporale in cui tutto si intreccia.
Non si tratta piu di un non-pensato del tempo, ma di un tempo che non si sa come pensare:
un impensabile intreccio di temporalita multiple ed eterogenee.

Sul versante delle mobilitazioni per il clima, come le marce e altre azioni che non
escludono, a volte, la violenza per “salvare la Terra”, 'urgenza & anch’essa presente. E
persino un’evidenza rivendicata apertamente. Agire prima che sia troppo tardi, mentre € gia
troppo tardi, o quasi, € la giustificazione di una vigilanza attiva o attivista e una risposta
allansia crescente, soprattutto tra i piu giovani. Ma, inevitabilmente, I'urgenza, divenuta
parola d’ordine, si trasforma in rabbia, frustrazione e denuncia dellinazione” degli Stati, dei
grandi gruppi globalizzati e di altri attori minori. Nel tentativo di preservare come possono il
proprio presente, essi ipotecano il futuro e privano le giovani generazioni — come ha ripetuto
la giovanissima Greta Thunberg — del loro avvenire: dell’avvenire cui hanno diritto.

All’'accusa — talvolta del tutto giustificata — di inazione, i responsabili rispondono con la
politica dei “piccoli passi”’, che vengono subito respinti dagli accusatori come del tutto
insufficienti, se non ipocriti, € in ogni caso responsabili del “ritardo” rispetto agli obiettivi che
gli stessi responsabili si erano prefissati nelle COP (Conferenze delle Parti). Né da un lato
né dall’altro, il presentismo riesce a fare spazio alla durata. Si vede bene come dall’urgenza
derivino equivoci e conflitti, che sono altrettanti scontri di temporalita. Finché 'urgenza
rimane prigioniera del cerchio stretto del presentismo, non consente di pensare il futuro in
modo rinnovato.

Il ritorno del futuro

21 Francois Hartog



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Obbligandoci ad aprire gli occhi sulle temporalita del sistema terrestre, I’Antropocene ha
brutalmente reintrodotto il futuro e non si tratta di un futuro qualsiasi. Questo futuro, insieme
immenso e minaccioso, si impone a noi esseri umani che ne subiamo gli effetti, anche se in
modo diseguale, senza comunque poterci rifugiarci solo nel ruolo di vittime. Poiché siamo
ormai divenuti una forza geologica, dobbiamo riconoscere di esserne anche, in misura
diversa, responsabili e attori. Non possiamo processare la Terra, né 'umanita per crimini
contro 'umanita o per ecocidio. Lo scoppio della bolla presentista non pud che accrescere
il disorientamento temporale che era gia largamente condiviso. Se abbiamo pensato di
poterci adattare, pit o meno, a un’eclissi del futuro, puntando tutto su un presente
autosufficiente, il suo ritorno improvviso — sotto forma pero di catastrofe imminente — genera
un’ansia profonda, soprattutto tra i piu giovani, che hanno conosciuto solo il presentismo.

Da qui derivano diverse reazioni, talvolta contraddittorie. Alcuni, come Clive Hamilton su
una tribuna del giornale Le Monde, parlano di “lutto per il futuro”,! altri, come Greta
Thunberg, di futuro “rubato”: con la loro indifferenza e inazione, le generazioni precedenti
privano i piu giovani del futuro cui hanno diritto, un diritto che viene loro dunque
ingiustamente negato. Per il filosofo Bruno Latour, “se vogliamo avere un futuro, non
possiamo continuare a credere nel futuro antico” (Latour, 2015, p. 316), cioé esattamente
quello del regime moderno di storicita, in cui hanno creduto — e non possono non continuare
a farlo — la maggior parte dei Paesi del “Sud”. Ma a quale nuovo futuro potremmo credere?

Un’altra reazione € quella della paura del futuro. Gia presente, soprattutto nelle vecchie
nazioni europee con popolazioni invecchiate, &€ una reazione che si va rafforzando. Un futuro
troppo prevedibile si scontra con uno ritenuto imprevedibile: in assenza di sufficiente
“visibilita”, le imprese non assumono e scelgono il flusso teso, il just in time. Per quanto
possa sembrare paradossale, I'intreccio tra un futuro eccessivamente prevedibile e uno
radicalmente incerto alimenta ancor di piu atteggiamenti di ripiegamento, chiusura e ritiro,
che hanno favorito I'ascesa dei populismi: paura della disoccupazione, del declassamento,
della poverta, dell'insicurezza, del terrorismo; paura di chi non riconosciamo piu se non
come “migrante”; paura del riscaldamento globale; paura, oggi, della guerra. Insomma,
paura del domani, che sara sicuramente peggiore dell’oggi. Di fronte a questo scenario,
prosperano negazioni e teorie del complotto, mentre la parola “rabbia”, onnipresente, basta
a spiegare e giustificare quasi tutto. L'immediatezza emotiva dei social network alimenta e
amplifica queste reazioni.

In che modo le temporalita del sistema terrestre — o, per riprendere I'espressione dello
storico Dipesh Chakrabarty (2023, p. 11), del pianeta — di cui non abbiamo esperienza
diretta, si intrecciano con la trama di questo tempo ibrido che chiamo tempo
dell Antropocene, inteso come una nuova era del tempo?

Tra le temporalita del mondo e quelle della Terra, lo sappiamo, né le scale né i ritmi sono
compatibili. Esse condividono solo I'appartenenza al tempo chronos (che sia lunghissimo o
brevissimo), e tuttavia si influenzano reciprocamente. Le temporalita del sistema terrestre
incidono sui tempi del mondo e, ormai, anche le temporalita del mondo plasmano quelle
della Terra. A cid si aggiunge, dal lato della Terra, un ulteriore fattore di disorientamento,
nella misura in cui le temporalita del sistema terrestre sono plurali e non si presentano, per

” ““

usare un’immagine, come un unico flusso. Al contrario, mostrano “soglie”, “punti di svolta”,

22 Francois Hartog



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

“circoli viziosi”, cioé eventi oltre i quali si verificano accelerazioni improvvise, fenomeni
irreversibili (da cui derivano futuri non ancora avvenuti ma gia in parte determinati), effetti di
ritorno che rafforzano I'effetto iniziale.

Se il clima terrestre ha sempre conosciuto oscillazioni (fasi di riscaldamento seguite da
fasi di raffreddamento), queste erano molto lente e si mantenevano entro certi limiti.
Diversamente, oggi constatiamo che, per colpa nostra, questi limiti stanno per essere
rapidamente superati. Ora, una volta superati, non si entra solo nellignoto, ma
nellimprevedibile, il che non fa che aumentare ulteriormente l'incertezza.? Eppure ci
vorranno millenni per ristabilire un nuovo equilibrio, qualunque cosa facciamo o non
facciamo. Anche se smettessimo oggi di emettere gas serra, avremmo gia modificato il clima
per i prossimi centomila anni. Cid non toglie che sia necessario agire ora, non perché
vogliamo tornare all’era pre-antropocenica, né tantomeno fermare I'Antropocene, ma
perché, almeno, vogliamo evitare un Antropocene catastrofico per gli esseri umani e non
umani. Un’era caratterizzata da ondate di calore sempre piu lunghe, inondazioni sempre piu
frequenti, incendi sempre piu intensi. Siamo ben oltre gli avvertimenti gratuiti.

Queste temporalita eterogenee e intrecciate sono difficili da comprendere e rendono
molto ardua ogni previsione, mettendo in crisi il calcolo delle probabilita, che Condorcet, uno
dei suoi teorici, immaginava come guida del progresso indefinito del’'umanita, destinato a
ridurre sempre piu il “caso”. Previsione, probabilita, prospettive, piani sono stati gli strumenti
razionali che hanno accompagnato, alimentato — e talvolta sviato — il futurismo tipico del
regime moderno di storicita e della marcia accelerata verso il futuro.

Il presentismo |li ha abbandonati, pit o meno consapevolmente, affidandosi
all'istantaneita del digitale (risposta immediata all'immediatezza) e puntando ora su dati
massivi e sullo sviluppo esponenziale dellintelligenza artificiale generativa. Per quanto
riguarda il clima, da database sempre piu giganteschi, elaborati da computer sempre piu
potenti, gli esperti ricavano simulazioni e presentano scenari futuri, che, in base alle ipotesi
formulate, vengono classificati secondo un ordine di verosimiglianza.

Quale storia?

Fin dallinizio, gli esseri umani si sono confrontati con il problema di articolare le categorie
di passato, presente e futuro. A seconda dei periodi storici e dei contesti geografici, una di
queste categorie ha assunto la preminenza sulle altre. E cid che ho cercato di chiarire
proponendo lo strumento euristico del regime di storicita. Tra queste configurazioni, il
presentismo apocalittico cristiano ha occupato a lungo una posizione significativa e
peculiare, prima che il tempo moderno — influenzato dall’accelerazione e sostenuto dall'idea
di progresso — imponesse il proprio dominio.

Con la nuova era dell’Antropocene (che, in fondo, non € un tempo umano), il problema
rimane, ma si € notevolmente complicato: non esiste piu un solo passato, ma molteplici
passati; non un solo futuro, ma diversi futuri, eterogenei, di diversa portata, con ritmi propri,
e che, a rendere il tutto ancora piu complesso, interagiscono tra loro. Poiché non riusciamo

23 Francois Hartog



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

ad articolare queste temporalita plurali, diventa imperativo mantenerle insieme, anche
senza disporre di un nuovo tempo moderno capace di fonderle in un unico flusso orientato
verso un futuro radioso.

Oltre alla constatazione del disorientamento temporale e alle aporie di un’urgenza
multiforme, mi chiedo infine: quale storia potrebbe rispondere alla nuova condizione storica?
Il suo compito non pud piu essere solo quello di costruire un ponte tra passato e futuro per
dare senso al presente, come lo € stato fino a poco tempo fa. Guardando simultaneamente
al mondo e al pianeta, essa deve prima di tutto tracciare una mappa delle molte temporalita
intrecciate, senza perdere di vista il presente, quasi interamente segnato dall’'urgenza, che
oscilla tra il quasi tutto e il quasi niente.

Ai regimi di storicita — direi “classici” — forse €& opportuno affiancare un regime
antropocenico o planetario di storicita. L’ingresso in un nuovo cosmo richiede una nuova
cosmologia, che implichi la creazione di una cosmo-cronologia, e conduca a una cosmo-
storia. Quest’ultima, a sua volta, richiederebbe un cosmopolitismo e una cosmopolitica in
grado di dare spazio sia agli esseri umani che ai non umani — e in particolare a quegli esseri
umani che, pur restando pienamente parte del mondo, sono consapevoli di essere ormai
anche una forza geologica a tutti gli effetti.

Spingendosi ancora oltre, gli esseri umani devono abituarsi all'idea che, rispetto ai
microbi, rappresentano solo una forma minoritaria di vita; & evidente che ai microbi spetta
la maggioranza. Maggioranza-minoranza, questi termini, usati in questo contesto, ci
spingono verso una cosmopolitica ancora tutta da inventare.

Nota biografica

Francois Hartog € uno storico e teorico della storia francese, directeur d’études émérite
presso I'Ecole des hautes études en sciences sociales (EHESS) di Parigi, dove ha
insegnato storiografia antica e moderna ed & stato direttore del Centre Louis-Gernet. E noto
per aver elaborato il concetto di “regimi di storicita”, sviluppato in Régimes d’historicité.
Présentisme et expériences du temps (2003), opera centrale nel dibattito sul tempo storico.
Tra i suoi lavori piu importanti figurano anche Le miroir d’Hérodote, Croire en I'histoire e il
piu recente Chronos. L’Occident au prise avec le temps (2020). Ha ricevuto importanti
riconoscimenti accademici, tra cui il Grand prix Gobert dellAcadémie francaise, ed €&
Chevalier de la Légion d’honneur.

Bibliografia

Chakrabarty, D. (2023). One planet, many worlds: The climate parallax. Brandeis University
Press.

Guez, A. (2019). Des chronotopes et de la chronotopie. Une approche critique et poétique
des spatialités contemporaines (Mémoire d’habilitation non publiée). Université de
Paris Nanterre.

24 Francois Hartog



Mediascapes journal | Mediascenari 2025

Hartog, F. (2020). Chronos. L’Occident aux prises avec le temps. Gallimard.

Hartog, F. (2022). A la rencontre de Chronos. CNRS Editions.

Hartog, F. (2022). The texture of the present. In Z. B. Simon & L. Deile (Eds.), Historical
understanding: Past, present, future (pp. 17—-24). Bloomsbury Academic.

Latour, B. (2015). Face a Gaia. La Découverte.

McNeill, J. R. (2000). Something new under the sun: An environmental history of the
twentieth-century world. W. W. Norton & Co.

Rosa, H. (2010). Accélération: Une critique sociale du temps. La Découverte.

Worms, F. (2021). Vivre en temps reel. Bayard.

Note

' Clive Hamilton, Professore all'Université de Camberra, tribuna pubblicata su Le Monde 11, Gennaio, 2020.
2 Un esempio: I'oceanografo tedesco Stefan Rhamstorf scrive a proposito dell'indebolimento della potente
corrente marina AMOC che riscalda le alte latitudini dell'Atlantico: “Sappiamo che 'AMOC é soggetta a un
punto di svolta, ovvero un livello di riscaldamento oltre il quale il suo collasso ¢ irreversibile, ma non
sappiamo dove si trovi questa soglia”.

25 Francois Hartog



