
467

Dorrit Cohn, Menti trasparenti. Rappresentazioni narrative della vita 
interiore, a cura e con una Postfazione di Gloria Scarfone, Introduzio-
ne di Riccardo Castellana, Roma, Carocci, 2025, pp. 333, € 34,00.

Apparso per la prima volta nel 1978 per i tipi della Princeton University Press 
con il titolo Transparent Minds. Narrative Modes for Presenting Consciousness 
in Fiction, il saggio di Dorrit Cohn (Vienna, 1924 – Durham, nc, 2012), viene 
finalmente pubblicato, a quasi cinquant’anni di distanza, in una traduzione ita-
liana integrale, grazie al lavoro meticoloso di Gloria Scarfone, che cura l’edizione 
per Carocci (febbraio 2025). Come indicato nella postfazione, Menti trasparen-
ti. Rappresentazioni narrative della vita interiore segna l’approdo conclusivo di 
un percorso già avviato nel 2021, con la traduzione – sempre a cura di Scarfo-
ne – dell’ultimo capitolo del saggio nella serie i minibook dell’Associazione Sigi-
smondo Malatesta (Pacini). Il volume si apre con una presentazione di Riccardo 
Castellana, che invita a cogliere in questa edizione non tanto il tardivo recupero, 
da parte della nostra editoria accademica, di un libro fondamentale, bensì l’oc-
casione per riattivare il dibattito sulle categorie e sugli scopi della narratologia, 
restituendo al testo il posto che gli spetta: al centro, e non ai margini, della teoria.

Menti Trasparenti rappresenta l’opera prima e insieme il contributo più 
influente di Dorrit Cohn, narratologa di formazione germanistica, emigrata 
negli Stati Uniti in gioventù, laureata in Fisica prima di dedicarsi agli studi 
comparatistici sotto il segno del modernismo di area tedesca e, più nello speci-
fico, di autori come Broch, Mann e Kafka. È proprio grazie a questa impronta 
intellettuale maturata nel solco della filosofia e della tradizione del romanzo 
mitteleuropeo che Cohn elabora una fenomenologia del testo alternativa tan-
to all’astrazione strutturale della narratologia formalista quanto – come nota 
Castellana – allo “spostamento d’asse” operato dai Cultural Studies, che ten-
de a dislocare l’attenzione dalle forme narrative ai contesti istituzionali, sociali 
e culturali della loro produzione. Del resto, sin dall’Introduzione, la studiosa 
esplicita i propri bersagli polemici – che accompagnano, a mo’ di controcan-



468

Valentina Vignotto recensisce Dorrit Cohn, Menti trasparenti, SQ 28 (2025)

to, l’impianto argomentativo: da un lato, gli studi nordamericani sul flusso di 
coscienza, colpevoli di aver fissato il modello joyciano come evento isolato, di-
sconnettendolo dalla tradizione precedente e trascurandone i dispositivi for-
mali di base; dall’altro, la narratologia di impronta genettiana, accusata di sem-
plificare i problemi letterari riducendoli a una pura questione di linguaggio, e 
dunque incapace – prosegue la studiosa – di dar conto di “quell’intero regno 
non verbale della coscienza” (32) e del legame fra discorso e pensiero.

L’oggetto d’indagine di Cohn è così ben delineato: a interessarla è “il sin-
golare potere posseduto dal romanziere in quanto inventore di esseri di cui 
può rivelare a piacimento la vita interiore” (26), secondo una postura teorica 
saldamente ancorata a due nomi in particolare – anch’essi, peraltro, poco pre-
senti nel dibattito critico italiano: Käte Hamburger (Die Logik der Dichtung, 
1957), in primis, dalla quale Cohn riprende l’idea che solo la finzione narrativa 
permetta l’accesso empatico all’interiorità dell’Altro nella forma di un Sé cono-
scibile; in secondo luogo, Franz Karl Stanzel (Die typischen Erzählsituationen 
im Roman, 1955), che propone una tipologia delle situazioni narrative – prima 
persona (Ich-Erzählsituation), personale (Personale Erzählsituation), autoria-
le (Auktoriale Erzählsituation) – fondata su un’impostazione teorica radical-
mente diversa dalle focalizzazioni genettiane.

A partire da questi riferimenti, Cohn elabora una narratologia della finzione 
che sposta il baricentro dal linguaggio in sé alla specificità del discorso narrati-
vo come forma di accesso alla soggettività. Il libro si fonda così su una tesi forte: 
“la coscienza finzionale è la prerogativa specifica della finzione narrativa” (22). 
Detto in altri termini, l’oggetto della narrativa – almeno di una certa narrativa 
moderna – è la mente, o meglio, quella realtà interiore che l’inglese distingue 
nei termini mind e consciousness, e che la traduzione italiana, con fine consape-
volezza interpretativa, rende con l’espressione “vita interiore”. Una scelta non 
neutra, che cerca di tenere insieme le due anime del testo: da un lato la tradi-
zione empirista e lockiana della coscienza come riflessione su di sé, dall’altro il 
paradigma freudiano dell’inconscio e della rimozione.

Nonostante l’impianto tipologico molto rigoroso, il vero punto di forza 
dell’analisi di Cohn sta nella capacità di restituire centralità al discorso narra-
tivo senza separarlo dalla sua dimensione storica. L’analisi delle tecniche non è 
mai fine a sé stessa, ma si misura costantemente con le trasformazioni della for-
ma-romanzo e con i modi in cui la letteratura ha costruito, diacronicamente, 
dispositivi per rappresentare la coscienza.



469

Il saggio si struttura dunque in due parti. La prima sezione è dedicata allo 
studio della coscienza nei contesti di narrazione in terza persona e alle forme 
con cui il narratore accede al mondo interiore del personaggio. Se ne indivi-
duano tre tipologie fondamentali: la psiconarrazione, neologismo che designa 
il discorso del narratore sulla coscienza di un personaggio; il monologo citato, 
che riproduce direttamente il pensiero del personaggio, spesso attraverso se-
gnalatori grafici; e il monologo narrato, tecnica ibrida e innovativa che fonde 
i due modelli precedenti e che indica il discorso mentale di un personaggio 
sotto forma di discorso del narratore. Nonostante il gusto per la nomenclatu-
ra, Cohn precisa che nulla va assunto con eccessiva rigidità: è possibile, infatti, 
che si verifichi quello che definisce “contagio stilistico”, quando, ad esempio, la 
psiconarrazione tende a sfumare verso il monologo narrato.

La seconda parte è dedicata alla narrazione della coscienza nei testi in prima 
persona, sfatando l’idea – ed è qui che si consuma il superamento delle teorie di 
Hamburger – che l’accesso all’interiorità sia esclusiva della terza persona. “Sot-
to certi aspetti”, osserva Cohn, “il rapporto di un narratore in prima persona 
con il proprio sé passato è analogo al rapporto di un narratore con il suo prota-
gonista nei romanzi in terza persona” (143), generando dunque un ventaglio di 
stili e tecniche analoghi alle tipologie individuate nella prima parte.

Ancora una volta, il gesto interpretativo si muove tra due istanze solo in 
apparenza opposte: l’acutezza ermeneutica e il bisogno di ordinare, nominare, 
schematizzare. Anche in questa sede, Cohn distingue una serie di categorie ben 
precise. Anzitutto introduce il concetto di autonarrazione, una forma struttu-
ralmente analoga alla psiconarrazione che può presentarsi in veste consonante o 
dissonante a seconda della dialettica che si instaura tra l’io che narra e l’io che 
viene narrato. In secondo luogo, riconosce nel monologo autocitato un dispositivo 
che, oltre a generare equivoci tra pensieri passati o presenti, tocca un nodo ben 
più profondo: quello della credibilità, della possibile contraffazione del proces-
so di introspezione memoriale, deliberatamente sfruttato da alcuni romanzieri 
moderni. Segue il monologo autonarrato, “variante di prima persona della terza 
tecnica di rappresentazione della coscienza nei contesti di terza persona” (162). Si 
tratta di un espediente di grande forza drammatica, in cui il narratore si identifica 
con il proprio sé passato, rinuncia al proprio vantaggio temporale per comunica-
re le preoccupazioni passate verso un futuro sconosciuto e angosciante.

È però nel segmento conclusivo, dedicato al monologo autonomo, che l’in-
telaiatura teorica si salda con esempi letterari di particolare efficacia. Al centro 



470

Valentina Vignotto recensisce Dorrit Cohn, Menti trasparenti, SQ 28 (2025)

dell’analisi vi sono quei testi in cui il legame tra linguaggio scritto e orale si fa 
poroso; testi come Memorie dal sottosuolo di Dostoevskij, segnati da una “po-
stura enfaticamente oratoria” che rilancia uno dei nodi teorici più fertili del 
saggio: la consapevolezza che “un discorso rivolto al sé non è necessariamente 
più sincero di un discorso rivolto agli altri” (170).

Dopo aver attraversato una costellazione di esempi letterari, Cohn giunge 
infine a quello che considera il locus classicus del monologo autonomo: la se-
zione Penelope dell’Ulisse joyciano. Qui il testo si emancipa formalmente dal 
resto del romanzo – anche grazie alla sua collocazione conclusiva – e si configu-
ra come “un testo finzionale autogenerato, autosufficiente e autocircoscritto” 
(203). Si tratta, sottolinea la studiosa, dell’unico momento del romanzo in cui 
“una voce figurale sopprime totalmente la voce narrativa autoriale per la durata 
di un capitolo intero” (204). Vi è, insomma, una sola mente e una sola voce. 
Ancora una volta, l’analisi interviene a scardinare un luogo comune critico ben 
radicato: nella presunta circolarità del discorso di Molly, non vige l’eterno ri-
torno dell’identico, ma una sottile, coerente progressione temporale prende 
forma nel flusso della coscienza.

Con Penelope si raggiunge così il coronamento di una meditazione sulle 
zone temporali predilette dai romanzieri moderni che informa tutto il saggio. 
Ciò che più interessa a Cohn è il modo in cui i romanzieri moderni rompo-
no “la continuità mentale di un periodo” (57): Proust ricorre ad eventi che 
rallentano il ritmo e dilatano continuamente il tempo del racconto rispetto 
a quello della storia; Flaubert introduce, in resoconti neutri e pacati, distillati 
immaginifici che spezzano l’equilibrio stilistico; Stendhal sfrutta il monologo 
interiore per generare uno scarto ironico tra narratore e protagonista, accen-
tuato da una glossa autoriale che ne esaspera la distanza; mentre con Sartre “le 
menzogne interiori tendono piuttosto a tradirsi da sole” (89). Manipolato dal 
romanziere attraverso sintassi frammentarie, fallacie logiche e metafore incon-
grue, il monologo interiore – ben prima che le teorie di Freud, Bergson e Jung 
ne offrissero una formalizzazione scientifica – si fa, di volta in volta, spazio di 
sincerità, strategia di autodifesa, esercizio di malafede, oppure luogo di un’in-
conscia compulsione alla confessione.

Dunque qual è, oggi, l’eredità critica di Menti trasparenti? Se Scarfone in-
dividua due meriti principali – la solidità della cornice tipologica e l’accurata ri-
costruzione di un secolo di romanzo –, se ne potrebbe forse accostare un terzo: 
il modello di “realismo modernista” che elabora in filigrana. Una formulazione 



471

che dialoga perfettamente con il dibattito critico italiano più recente, specie 
con la proposta dello stesso Castellana, nella quale il “realismo modernista” si 
consolida come categoria ermeneutica centrale per analizzare le poetiche della 
letteratura primo novecentesca.

Per mezzo di un taglio comparatistico di grande finezza, Cohn individua 
infatti il paradosso che consentirebbe alla finzione narrativa di produrre quel-
la che chiama “aria di realtà” (28): non il dettaglio naturalistico, né l’illusione 
empirica del mondo esterno, bensì la rappresentazione della psicologia imma-
ginaria di una “figura solitaria in preda a pensieri che non rivelerà mai a nes-
suno” (28). Questo è il cuore del suo realismo: un realismo mentale, interno, 
psicologico, fondato sulla possibilità – tutta letteraria – di rendere narrabile 
l’invisibile, il pensiero destinato a restare taciuto. Un modello che si fonda 
sull’“interdipendenza di realismo narrativo e mimesis della coscienza” (29), e 
che sposta l’effetto di realtà dal piano del visibile a quello dell’interiorità. È in 
questa prospettiva che Cohn costruisce, attraverso gli strumenti dell’indagine 
tipologica, un convincente “ponte stilistico” tra il XIX e il XX secolo.

In definitiva, l’eredità critica di Menti trasparenti coincide con la sua scom-
messa più profonda: pur essendo, in ottica comparatistica, un manuale fonda-
mentale; in una prospettiva più ampia è un invito a credere che entrare nella 
mente di un personaggio non sia un esercizio estetico, ma un atto di conoscen-
za e di prossimità – un richiamo alle conseguenze conoscitive della letteratura, 
per mezzo delle quali diventiamo, almeno per un istante, l’altro di cui leggiamo.

Valentina Vignotto
Università degli Studi di Padova


