ErRNESTO DE MARTINO ETNOLOGO MERIDIONALISTA:
VENT’ANNI DOPO

Vittorio Lanternari
Universita di Roma

Riconsiderando l'opera di Ernesto De Martino etnologo meridionalista,
vien fatto di chiedersi — dopo oltre venti anni dalle sue prime ricerche e
oltre undici anni dalla morte — quale sia stata la reale posizione di questo
nostro studioso di fronte agli indirizzi, ai metodi e alle suggestioni prove-
nienti dalla scienza antropologica di altri paesi, in particolare la Gran Bre-
tagna e gli Stati Uniti. Vien fatto di chiedersi se la sua iniziativa di ricerca
sul terreno in Italia meridionale da lui realizzata con consapevolezza e coe-
renza a un livello interdisciplinare, sia da porre in qualche rapporto, o sia
da ritenersi assolutamente autonoma rispetto agli importanti suggerimenti che
fin dagli anni ’30, ’40, ’50, venivano vieppiu insistenti dall’antropologia
britannica verso un metodo fondato precipuamente su ricerche dirette da
compiersi sul campo. Infine, e pilt in generale, vien fatto di chiedersi se
De Martino, verso le lezioni metodologiche e teoriche d’origine straniera e
specialmente quelle che noi tutti oggi riconosciamo piu efficaci e valide, avesse
esercitato un adeguato lavoro di valutazione, di vaglio critico e di selezione.
In altri termini, mi chiedo se dietro a quella dote di originalita creativa che
nessuno ha mai negato allo studioso italiano non possa nascondersi qualche
segno d’un atteggiamento che potremmo chiamare di chiusura « provincia-
lista » verso gli apporti stranieri nel campo delle discipline etno-antropolo-
giche. Il problema non & posto da me per primo. Con linguaggio talora piu
velato che esplicito & stato avanzato da alcuni giovani studiosi, e non con
riferimento al solo De Martino, ma addirittura all’intera scuola di studiosi
italiani di etnologia di quella generazione. Non sono, a dir vero, né nume-
rose né analiticamente approfondite le enunciazioni critiche che si riferiscono
a questo problema: almeno se ci limitiamo a raccogliere quelle scritte su
carta stampata. Tuttavia mi par bene tenerne conto, perché nell’ambiente
delle generazioni pitt o meno giovani, oggi, si fa strada una tendenza, lode-
vole e feconda per un verso, che mira a rifare la storia degli studi e degli
interessi etnologici in Italia, con obiettivita di criterio e senso della storia;
ma assai meno lodevole quando ci si limita — come alcuni fanno — ad una
condanna astorica e pitt o meno acriticamente negativa dell’etnologia che
potrei chiamare tradizionale, ossia della generazione piu anziana.

Del resto, linteresse promosso dagli studi demartiniani doveva avviare
un processo di critica e smantellamento di quei vecchi pregiudizi etnici,
sociali, culturali gid tanto radicati nella cultura delle classi medie dell’epoca

29



— nell’anonimo cittadino tanto quanto in un Benedetto Croce, come vedre-
mo —, e che soltanto oggi vediamo lentamente — anche grazie a quegli
studi — cadere in declino. Se antistoricamente non si tiene conto dell’am-
biente e del clima nel quale De Martino, e con lui altri studiosi precedenti o
contemporanei, si trovarono a lavorare, & insensato formulare giudizi, quali
che siano, e tanto meno giudizi sbrigativamente negativi.

Un riesame dei rapporti fra De Martino, la cultura italiana dell’epoca e
la scienza straniera, risulta tanto pit significativo, in quanto che questo
studioso indubitabilmente & da considerarsi come il promotore in Italia
delle prime ricerche fatte fra societd viventi di casa nostra con un taglio
antropologico che va ben al di 12 dei canoni propri del folklorismo di maniera
ottocentesca. Non senza ragione De Martino & considerato inauguratore di
un’antropologia culturale non passivamente tributaria da altre antropologie,
continuatrice per un verso della tradizione storicista tipicamente italiana, e
per altro verso rinnovatrice per la sua apertura a prospettive di tendenza
marxista.

Dall’epoca delle ricerche demartiniane & trascorso, nel campo delle scienze
etno-antropologiche, un periodo di tempo cosi gravido di rivolgimenti, che
ha portato all’odierna esplosione di interessi per queste discipline, special-
mente fra le masse giovanili. Hanno contribuito a questo Pemergere delle
nazioni di nuova indipendenza nel mondo afro-asiatico, e d’altra parte la
contestazione giovanile degli anni ’60. Nel campo strettamente scientifico,
per chi severamente si dedichi a studi etno-antropologici, si rende. piti ur-
gente che mai I'impegno di misurarsi, secondo un adeguato criterio, con gli
apporti teorici e metodologici provenienti da differenti scuole nazionali,
francese, inglese, russa, americana, e di prendere posizione circa il ruolo
delle discipline etno-antropologiche nella cultura contemporanea. E dunque
in rapporto ai fermenti che attualmente agitano il campo delle suddette
discipline, che ’avvio ad una verifica storica della lezione demartiniana — dei
limiti e dell’originalita riconoscibili in essa — mi sembra opportuno ed utile,
specialmente con riferimento ai lavori del De Martino meridionalista.

E necessaro rifarsi, pertanto, al clima culturale predominante nell’Ttalia
fino agli anni ’40: un clima che condizionava qualsiasi prodotto o iniziativa
di studio riferibile a popolazioni e societa « diverse », sia del Terzo Mondo,
sia di zone sottosviluppate d’Italia.

Le ricerche svolte, a cavallo del secolo, da Lamberto Loria (purtroppo non
pubblicate), i suoi viaggi in Turkestan e in Eritrea, e insieme i suoi interessi
per il folklore — dimostrati dalla fondazione del Museo di Etnografia Ita-
liana, della Societa Italiana di Etnografia e della rivista Lares, fanno di que-
sto studioso una personalita estremamente interessante e problematica. Egli,
sia pure nel quadro delle tesi evoluzioniste del tempo, anticipa quegli inte-
ressi unitari, per la cultura popolare e insieme per le culture « primitive »,
che avrebbero trovato piu tardi in De Martino un esponente particolarmen-
te sensibile. Ma al programma del Loria, nella sua apertura verso I’etnologia,

30



doveva restare per molti anni (egli moriva nel 1913) sorda la scienza italiana.
E se fino alla prima Guerra mondiale le nostre scienze umane — come osserva
Grottanelli — erano limitate ad interessi di preistoria, di antropologia fisica,
di un embrionale folklore, senza che letnologia avesse un proprio ruolo
autonomo, il periodo fra le due guerre & contrassegnato — come lo stesso
Grottanelli rileva (1968: 11) — « dall’influenza che ebbe la etnologia della
scuola ” storica >’ su alcuni studiosi italiani, e da un tardivo risveglio d’inte-
ressi per gli studi coloniali ». Fra gli esponenti della generazione piu anziana
basti ricordare C. Conti Rossini ed Enrico Cerulli, entrambi funzionari mini-
steriali nell’Africa Orientale, autori di studi eruditi a carattere storico-filolo-
gico pitt che etnografico. L’unico studioso, ma d’una generazione piu giova-
ne, che contribuisse a fondare un’etnologia indipendente & V.L. Grottanelli,
con le sue ricerche etnografiche fra le popolazioni d’Etiopia, dopo la guerra
di conquista del 1935-1936 (Grottanelli 1939; 1940; 1945), e che dovevano
poi riprendere con lo studio sui Bagiuni della Somalia (Grottanelli 1955),
seguendo una problematica di tipo diffusionista. Dunque I’etnologia non
aveva ancora, fino alla prima meta degli anni ’50, un suo statuto scientifico
sicuro né ufficialmente riconosciuto: specialmente a confronto con il rilievo
che ufficialmente veniva assegnato, per una vecchia tradizione di origine
positivistica, all’antropologia intesa come « studio dell’'uomo nelle sue com-
ponenti fisiche » (Pettazzoni, in Grottanelli 1968: 20).

Ma per farsi un’idea del clima culturale vigente negli anni di formazione
di De Martino non si possono considerare soltanto gli aspetti della scienza
ufficiale specialistica: occorre tenere conto altresi di certi importanti aspetti
della cultura corrente, quali sono espressi da fonti e iniziative culturali le
piu varie. : :

Coloro i quali intendessero ricostruire questo capitolo di storia cultu-
rale italiana e che volessero cimentarsi nel sondare gli archivi, le riviste, i
resoconti di convegni, le pubblicazioni d’epoca fascista, troverebbero abbon-
dante materiale a testimonianza di ricerche, discussioni, argomentazioni svol-
te in quell’epoca — fra gli anni *30 e ’40 — intorno alle popolazioni delle
ex-colonie italiane. Troverebbero addirittura una pletora di periodici, di
giornali, di organismi culturali dedicati all’« Africa Italiana » e ai suoi pro-
blemi . Cito, fra le numerose riviste di Africanistica, la Rassegna sociale del-
I'Africa Italiana, Annali dell’Africa Italiana, Africa Italiana, oltre alla spe-
cialistica Rassegna di studi Etiopici fondata dal Conti Rossini. Il Convegno
« Volta » del 1939, indetto dall’Accademia d’Italia, dava occasione all’uscita
degli « Atti » in cui si dava testimonianza, in modi e con criteri vari, dell’inte-
resse per I’Africa, mentre I’« Istituto Italiano per I’Africa » fungeva da orga-

1Si veda: Angioni 1973:37-46; Lospinoso  ufficiale d’epoca fascista Sandra Puccini e Mas-
1976:147-166; Rivera 1977; C. Zaghi 1973. simo Squillacciotti, cui debbo utili informa-
Stanno lavorando a una raccolta metodica del  zioni.
materiale sui rapporti fra etnologia e cultura :

s

31



nismo ufficiale in cui convergevano gli interessi politici, economici, e « scien-
tifici » attinenti all’« Africa Italiana ». Ma anche periodici d’altra natura af-
frontavano problemi concernenti le popolazioni africane o in genere di
livello etnologico: e non solo periodici etnologici come Annali Lateranensi,
pubblicati dal Museo Lateranense a partire dal 1937 sotto la direzione edi.
toriale del padre Schmidt.

La Rivista della Razza raccoglieva i contributi dei piu vari studiosi al ser-
vizio dell’ideclogia razzista ufficiale. Anche Lz Civilts Cattolica, organo uffi-
ciale dei Gesuiti, abbondava di articoli e contributi su problemi etnologici.

In generale I'etnologia italiana d’epoca fascista, per un verso & rappre-
sentata da rari cultori di livello scientifico, di massima mossi da interessi
per discipline diverse, solo marginalmente per Ietnografia, e inclini a far
propri gli insegnamenti della scuola di Vienna nelle sue formulazioni teoriche
e perfino nella teoria teologizzante del monoteismo primordiale.

Per altro verso, una larga messe di contributi a livello della stampa cor-
rente e periodica, e di opere di cultura media divulgativa o pseudoscientifica,
fioriva dando luogo ad una etnologia tributaria dell’ideologia fascista e raz-
zista. La quale non poteva non incidere seriamente sulla formazione della
pubblica opinione nei riguardi delle popolazioni coloniali, e anche se da
alcuni autori pit seri (Pettazzoni, Cocchiara, Grottanelli) poteva essere pet-
fino ignorata, da altri era condivisa (G. Landra, L. Cipriani) e direttamente
alimentata, in una compenetrazione, individualmente rivissuta, di scienza
e ideologia.

Quanto alla scuola di Vienna, la sua presenza da noi negli anni 1930-1940
era rimarchevole, sia attraverso le opere, in parte tradotte, del padre Wilhelm
Schmidt e del padre Pinard de la Boullaye (Schmidt 1934; 1943; 1949;
Pinard de la Boullaye 1929), sia per i contatti diretti del Vaticano con il
fondatore della scuola, che a Roma personalmente nel 1925 partecipo alla
inaugurazione del Museo Etnologico Lateranense, ordinato secondo i criteri
e i principi delle tesi schmidtiane, e dirigeva il periodico Annali Lateranensi.
Inoltre I'organo ufficiale della chiesa, L’Osservatore Romano, soprattutto con
gli articoli assidui del padre Michele Schulien, si faceva portavoce delle tesi
schmidtiane; e cosi pure varie riviste missionarie, quali Nigrizia (Verona),
Missioni Cattoliche (Milano). La gid menzionata rivista Civiltd Cattolica, a
partire dal 1925, con il volume 76, fascicolo 2, dava il via ad una serie di
note e recensioni su problemi di etnologia, cogliendo il primo spunto dall’inau-
gurazione della mostra etnologica lateranense, mentre la « Settimana inter-
nazionale di etnologia religiosa » tenuta a Milano nel medesimo anno 1925
alla presenza dello Schmidt raccoglieva contributi tutti improntati ai prin-
cipi della scuola di Vienna. Anche di un altro esponente di questa scuola,
padre Wilhelm Koppers, varie opere erano tradotte da noi (Koppers 1947;
1953). Del resto le tesi ciclo-culturali di detta scuola, sia pure in gradazioni
diverse, erano condivise da studiosi quali Raffaele Corso, Raffaello Battaglia,
Renato Biasutti, Lidio Cipriani: per non parlare degli epigoni che prose-

32



guono fino ad oggi sulla scia della scuola di Vienna, come padre Vannicelli,
monsignor Guariglia, padre Scotti, Renato Boccassino ed eventuali discepoli
giovani. Sotto il profilo della grande influenza della scuola di Vienna, I'Ttalia
condivideva la sorte di un paese cattolico latino-americano come ’Argentina,
dove pure questa stessa scuola imperava, specialmente per la mediazione di
Osvaldo Menghin che ve la trapiantd, oppure di un altro paese cattolico
come la Spagna’.

E di Renato Biasutti la voce Etnologia dell’Enciclopedia Italiana (vol. XIV),
pubblicata nel 1932 (e soltanto nel 1977 aggiornata da altri). Essa rispec-
chia, nella classificazione delle culture, i criteri della scuola di Vienna. Cosi
anche i collaboratori del Biasutti nell’opera Razze e popoli della terra del
1941 e cioé N. Puccioni, R. Battaglia, J. Imbelloni sono orientati nel me-
desimo modo. Nella Enciclopedia Cattolica autore della voce Etnologia &
R. Boccassino, il pitt pedissequo e tenace seguace della prima scuola di
Vienna fino ai suoi ultimi giorni®. Questa scuola influenzd largamente gli
orientamenti degli studi di storia delle religioni, oltreché di etnologia. Basti
pensare, oltreché ai contributi diretti dei fondatori (Schmidt 1934; Pinard
de la Boullaye 1929), ad opere come quelle di Padovani (1923), Anwander
(1932), di Graneris (1935), e — per converso — alla tenace attivita del Pet-
tazzoni volta a liberare, da noi, il terreno degli studi storico-religiosi dalle
ipoteche di questa scuola, con i suoi presupposti extrascientifici.

Della scuola di Vienna, che imperava in Italia in quegli anni, oggi da noi
come all’estero si parla soltanto — per cosi dire — in sede di antiquariato
accademico, cioé come di un capitolo di storia culturale ch’¢ passato senza
lasciare tracce rilevanti, salvo per alcune istanze generali accentuate da essa,
e in particolare quelle del diffusionismo, che avrebbe trovato eco nella scuola
diffusionista americana di Boas, Wissler e Kroeber. Ma dobbiamo partire da
questa situazione, e da questo clima culturale italiano dell’epoca, per col-
locare e capire il posto che De Martino come storico delle religioni e come
etnologo occupa rispetto alla cultura nostrana ed europea.

Della generazione allora pitt anziana due nomi si distinguevano, quello di
Raffacle Pettazzoni (1922, 1955), che aveva avviato fin dal 1922 un’aperta
polemica con la scuola schmidtiana, egli esponente del pensiero laico e di un
orientamento scientifico storicista; e nella demologia, ma con aperture ad
interessi etnologici, Giuseppe Cocchiara (1952, 1961), anch’egli impegnato
in un indirizzo laicista e storicista. Per il rimanente, non esisteva una etno-

21 antropologo J. Caro Baroja, autore di
una classica opera sui Baschi (1971:379-384),
applica fino a tempi recenti il criterio anacro-
nistico dei cicli culturali.

3R, Boccassino, dopo la sua opera Le reli-
gioni primitive, in Storia delle religioni (a cura
di P. Tacchi Venturi) uscita in I edizione nel

1939 e in terza edizione nel 1949, riprendeva
e sviluppava le sue tesi in Etnologia religiosa
(1958), e ne faceva oggetto del suo insegna-
mento universitario all’Istituto Universitario
Orientale di Napoli fino al 1974. Moriva nel
1976. ~

33



logia teoricamente fondata su basi originali, anche se esisteva un fervore
d’interessi intorno alle colonie e alle popolazioni coloniali.

Su un piano pili vasto, e fuori dal campo degli interessi antropologici
o coloniali, la cultura laica e antifascista si raccoglieva, come noto, intorno
al nome di Croce, che peraltro ben rappresenta sia gli aspetti positivi, sia
quelli negativi della nostra tradizione idealista, incentrata su un orienta-
mento decisamente aristocratico, antipopolare della cultura, e percid chiuso
verso interessi e problemi concernenti tanto i mondi cosiddetti « primitivi »,
quanto quelli « popolari». Si ricordera con utilita, a questo proposito, il
noto passo in cui il Croce definisce quella che, secondo la sua filosofia, & la
specifica « natura » dei popoli tecnologicamente arretrati oggetto di studio
dell’etnologia, allora denominati « primitivi ». Fra popoli occidentali « mo-
derni » e popoli « primitivi » il Croce fa una distinzione netta, riportandosi
ad una precisa opposizione fra le due categorie concettuali ch’egli rispettiva-
mente indica con i termini di « umanitd » e « natura ». Scrive il Croce:
« Tale distinzione & la distinzione fra uomini che sono autori di storia e
uomini che nella storia stanno come passivi, fra uomini che appartengono
alla storia e uomini della natura (Naturvélker), vomini capaci di svolgimen-
to e uomini di cid incapaci; e verso la seconda classe di esseri — continua il
nostro pensatore in modo significativo —, che zoologicamente e non storica-
mente sono uomini, si esercita, come verso gli animali, il dominio, e si cerca
di addomesticarli e di addestrarli, e in certi casi, quando non si puo, si
lascia che vivano ai margini, vietandosi la crudeltd che & colpa contro ogni
forma di vita, ma lasciando altresi che di essi si estingua la stirpe, come
accadde di quelle razze americane che si ritiravano e morivano (secondo
I'immagine che piacque) dinanzi alla civilta, da loro insopportabile. Si tenta
certamente dapprima — insiste il filosofo — e ci si sforza di svegliarli a uomini,
merce delle conversioni religiose, della dura disciplina, della paziente educa-
zione e istruzione, e di stimoli e castighi politici, che & cid che si chiama
I'incivilimento dei barbari e Iinumanamento dei selvaggi. Ma se questo, e
finché questo, non vien fatto, in qual modo si pud avere comunanza di ri-
cordi con loro, che si ostinano a non entrare nella storia, la quale & lotta
di liberta? » (Croce 1949: 247 sgg.).

Questo passo tremendo da la misura del come un intellettuale che dob-
biamo pur dire « di idee avanzate » rispetto alla cultura di regime, identi-
ficasse la « storia » univocamente, e secondo un inconscio settarismo aristo-
cratico, con il trionfo dei dominatori; identificasse la « liberta » con il so-
pruso a spese dei vinti, e confondesse con lo « incivilimento dei barbari »
la totale ignoranza dei valori altrui, con la « incapacita di entrare nella storia »
lIa lotta — fin allora vana — dei popoli assoggettati, e volta al riscatto dal
dominio delle nazioni egemoni. Eppure quella lotta preparava i suoi frutti
proprio negli anni in cui il Croce, legato ad una storiografia europeocentrica,
scriveva quelle righe.

34



Che cosa significa, per un’attenta critica storica, questa pagina del Croce?
Significa che il Croce & portatore e propagatore dell'ideologia propria d’una
classe dominante, cui egli forse inconsapevolmente appartiene. Significa che,
pur dissociandosi dal fascismo su un piano speculativo idealistico, egli con-
divide la ideologia della Realpolitik colonialista con il suo corollario del raz-
zismo. Il che pone dei limiti precisi alla sua concezione etico-politica della
storia: e soltanto noi oggi, con il senno del dopo e con la maturazione etico-
filosofica data in gran parte dagli studi etnologici, siamo in grado di denun-
ciare.

Infatti sappiamo, oggi, che particolarita distintiva del colonialismo e ad
esso inerente, & di valutare in un modo speciale le societd tradizionali sot-
toposte a dominio, e cioé — come acutamente scrive Gérald Berthoud (1976:
48-49) —, « naturalizzando i propri particolari sistemi d’azione con I'identi-
ficarli a categorie generali. E cosl — osserva Berthoud —, che il cristianesimo
viene identificato con la religione (invece che con una particolare religione),
la scolarizzazione viene identificata con la educazione (invece che con una
particolare forma di educazione). E cosi pure, che lo Stato viene identificato
con la politica, il mercato con I’economia, il tribunale con il giure in se
stesso ». E noi aggiungiamo: cosi per il Croce la liberta particolare d’una
nazione, o piuttosto di una classe sociale, s’identifica con « la liberta » per
antonomasia. Cosi I'espansionismo di nazioni colonialiste s’identifica con « la
storia » tout-court, il dominio imposto in virtl delle armi diventa wmanita,
mentre la dominazione subita si presenta come natura. Cosi l'utilita e il
profitto particolare della societa dominante subiscono un processo di assolu-
tizzazione, per diventare valori eterni e universali, ben compendiati nella
ideologia della cosiddetta « civilizzazione dei barbari ».

Ora, il fatto che la boria etnocentrica appartenga, mel nostro caso, non gia
a un generale alle prese con operazioni militari in colonia, ma al rappresen-
tante della cultura nel suo pitt alto livello dell’epoca, e per di pit all’espo-
nente del pili prestigioso pensiero liberale, da la misura della capacita di pe-
netrazione propria della ideologia in quanto falsa coscienza. Tanto profonda-
mente essa opera, attraverso automatismi psichici, fin nelle zone pilr occulte
e inconsce della personalitd individuale. Ernesto De Martino — si ricordi —
era discepolo del Croce. Lo stacco fra maestro e discepolo va misurato su

questo parametro.

N¢ la posizione del Croce verso le societa e culture studiate dall’etnologia
(o dalla demologia) appare sostanzialmente diversa da quella che troviamo
espressa perfino da alcuni studiosi addetti, precisamente, a ricerche etnolo-
giche. Per quanto cid possa sembrare paradossale, ¢ bene tenerne conto per
avere una ricostruzione quanto possibile chiara — sia pure sinteticamente —
del clima culturale nel quale De Martino, e la sua generazione, si trovava
ad operare. L'etnologo Lidio Cipriani, noto per le sue ricerche fra gli isolani
delle Andamane, studioso dei Boscimani e dei Pigmei della foresta centrale

35



atricana ¥, esprimeva nei seguenti termini le sue convinzioni circa i caratteri
psichici e mentali degli africani: « Le razze africane sono inabili a creare
e sono volte ad una decisa tendenza al regresso, evitabile soltanto attraverso
il rigido controllo europeo. L’origine della decadenza dei popoli va indivi-
duata nell’indiscriminato incrociarsi » (Cipriani 1936). Ne deriva la polemica
contro il meticciato e il madamato, cui il Cipriani dedicd molti contributi di
stampa. Anche piu disinvoltamente razzista poi si dimostra il Cipriani la
dove ammette (1932: 17) che « ogni sforzo per elevare i neri ad una civilta
superiore sarebbe vano, come vano sarebbe addestrare degli asini a diventare
cavalli » — concetto riecheggiato, con parole poco diverse, dal Croce —,
oppure dove egli definisce le « razze nere » incapaci di assorbire la civilta
bianca nonché di conservare la propria (1940: 21-24).

Ora, la pagina del Croce e i contributi del Cipriani sono documenti esem-
plari del clima culturale del tempo. Rare, come s’¢ detto, sono le voci discordi.
In questo clima va collocato il De Martino come storico delle religioni, e poi
come antropologo o etnologo, allievo di Omodeo e venuto dalla scuola del
Croce e suo assiduo frequentatore al palazzo Filomarino di Napoli. Da
quanto si & visto, i pochi richiami ad una scienza etnologica seria e scevra di
pregiudizi etnocentrici cosi scoperti come nei casi testé indicati, provengono
o dalla scuola di Vienna del padre Schmidt, peraltro compromessa nella sua
validita scientifica dai presupposti teologici ed epistemologici su cui si fonda,
o da pochi casi di studiosi pit indipendenti.

Di De Martino ho detto, or ora, « prima come storico delle religioni, e
poi antropologo o etnologo ». Questo & un punto saliente. Se ci chiediamo
da quale stimolo poté venire Diniziativa demartiniana a fare ricerca sul
campo in Italia, dovremo prima capire che cosa avvenne nella sua perso-
nalitd nel periodo intercorso tra il 1933-34, quando scrisse le primissime
cose dopo la laurea, e la fine degli anni ’40, quando diede avvio alle prime
missioni antropologiche nella Lucania. In questo periodo De Martino com-
piva un passaggio, appunto, dalla storia delle religioni all’etnologia, attra-
verso una serie di tappe che brevemente cercherd di compendiare °.

De Martino inizia i suoi studi, sulle orme degli interessi in lui indotti da
Adolfo Omodeo, nella storia delle religioni (1933-1940). In rapporto con
tali studi iniziali, egli volge via via i suoi interessi particolarmente alla psi-
cologia, alla metapsichica e al magismo, come appare da alcuni contributi da
lui pubblicati a partire dal 1942, quali Lineamenti di etnometapsichica (1942),
Percezione extrasensoriale e magismo etnologico (1942), Di alcune condizioni

4 Anche nell’ultima edizione di Razze e po- Boscimani e agli Ottentotti.
poli della terra, curata da R. Biasutti con la 5 Preziosa mi & stata, per questa ricostruzione
sovrintendenza redazionale di Ernesta Cerulli delle fasi dell'opera demartiniana, la Nota bio-
(1967, vol. III) si conservano di L. Cipriani  bibliografica di M. Gandini (1972: 223-268).
i capitoli dedicati ai Pigmei e Pigmoidi, ai

36



delle sedute metapsichiche alla luce del magismo sciamanistico (1942-43).
Sulla strada di tali interessi d’ordine psicologico e metapsicologico incontra
le teorie etnologiche. Con le quali per la prima volta De Martino viene a
cimentarsi in: Naturalismo e storicismo in etnologia, del 1941. Qui egli
affronta problemi di teoria e metodo in etnologia, su un piano assolutamente
speculativo e in una prospettiva filosofica ovviamente crociana.

Questa laboriosa fase preliminare del pensiero e della personalita di De
Martino, che rappresenta in certo modo una « preistoria » rispetto agli svi-
luppi ulteriori, si svolge lungo una linea di sviluppo coerente e ininterrotta
attraverso tre momenti che chiamerei distintamente « storico-religioso »,
« psicologico » ed « etnologico-teorico ». E dal 1948 che si entra nella fase
ulteriore che chiamerei di vera « storia» della personalita demartiniana,
quando il suo iter intellettuale, etico e culturale lo porta ad attuare una
fusione fra scienza e impegno ideologico, fra storia e prassi. Si pensi ai
titoli dei contributi di questa sua fase: Cultura e classe operaia (1948),
Amore cristiano e collera operaia (1948), e soprattutto Intorno a una storia
del mondo popolare subalterno (1949).

Che cosa era avvenuto, dalla prima tappa dell’iter demartiniano a questa
quarta tappa del suo cammino, che lo immette — per cosi dire — nella vera
« storia » come antropologo impegnato nello studio della cultura meridionale
contadina d’Italia? Erano avvenute quattro cose decisive per la matura-
zione e il destino di De Martino. La prima & la sua esperienza d’impegno
socio-politico svolta « negli anni che seguirono la Resistenza e la Liberazione,
nella qualita di segretario della Federazione socialista di Bari e come com-
missario di quella di Lecce [per cui gli] accadde di incontrarsi con una
umanita che fin’allora aveva avuto per [lui] un’esistenza sostanzialmente con-
venzionale quale poteva offrir[glie]la la letteratura meridionalistica » (De
Martino 1953: 8). Cioe era avvenuto il primo contatto diretto con la realta
contadina meridionale, e non in veste di professionista etnologo, bensi in
veste di uomo impegnato nei problemi sociali del meridione. Il secondo av-
venimento & dato dall’uscita del Cristo si é fermato a Eboli di Carlo Levi
nel 1945, e il conseguente incontro con Levi. Terzo evento, 'incontro con
Rocco Scotellaro, il poeta-contadino lucano (Levi 1966). Quarto e decisivo
avvenimento: luscita dei Quaderni dal carcere di Antonio Gramsci, del 1948.
La decisione di De Martino di avviare le ricerche etnologiche in Lucania si
maturava nel circuito di questi quattro eventi e di queste quattro esperienze
vissute personalmente da lui qui in Italia, sul fondo di quegli interessi sto-
rico-religiosi, psicologici, etnologico-teorici che erano gia apparsi in lui dagli
anni seguiti agli studi giovanili. Diego Carpitella ci da una testimonianza
parziale di questa « maturazione », quand’egli ricordando il primo incontro
con De Martino, nel maggio 1952, racconta: « ...quando lo incontrai mi
parld del suo primo viaggio a Tricarico, mi parlo di Carlo Levi, di Rocco
Scotellaro, della Rabbata e dei Sassi di Matera... due mesi dopo mi telefond
e mi disse: ” Andiamo giti, facciamo una spedizione ”” » (Carpitella 1966).

37



Ma a questo punto v’e¢ da fare una verifica. E possibile che gli interessi
sociali personali, gli incontri con Levi e Scotellaro, la « scoperta » di Gramsci
siano stati davvero gli unici stimoli che lo portarono a fare ricerca sul campo?
In Italia, a Matera, c’era stato un avvio di ricerca sul campo dal 1950, ad
opera di un’équipe italiana diretta dallo statunitense Frederick Friedmann
(Clementi ecc. 1975: II,A1), di cui faceva parte Tullio Tentori. D’altra
parte in Italia c’era qualcuno che aveva percepito D’esistenza della nuova
scuola antropologica inglese, cioe del funzionalismo con il suo caposcuola
Bronislaw Malinowski, che per primo indicava I'indispensabilita, per I’etno-
logo o antropologo in quanto tale, della ricerca sul campo. E questo « qual-
cuno » era Raffaele Pettazzoni (Pettazzoni 1940), con il quale De Martino
ebbe contatti assai per tempo, avendo fin dal 1932 iniziato a collaborare
alla sua rivista « Studi e materiali di storia delle religioni », con una colla-
borazione costante ®. Orbene, ¢’ da chiedersi quale fosse la posizione di
De Martino sia verso le iniziative antropologiche presenti in Italia meridio-
nale proprio in quegli anni, sia verso i richiami alla ricerca sul campo gia
formulati da Malinowski e dalla scuola britannica. La risposta al quesito &
inequivoca. Nell’articolo del 1953 sopra menzionato, dedicato agli ultimi die-
ci anni di studi etnologici in Ttalia, manca ogni menzione della ricerca del
Friedmann. E un silenzio abbastanza eloquente. Personalmente ricordo i
colloqui con De Martino, nei quali egli escludeva qualunque interesse per
le ricerche « di comunita » di tipo americano, e rifiutava le impostazioni
teoriche e metodologiche della statunitense « antropologia applicata », come
anche del funzionalismo. Ormai egli aveva maturato una sua concezione
indipendente dell’etnologia, come strumento culturale idoneo per un « al-
largamento dell’autocoscienza della nostra civilta », e cioé¢ come via per
recuperare una identita culturale, per noi europei e italiani della media bor-
ghesia colta. Il problema era di capire noi stessi, in un analitico confronto
con gli «altri». Tali istanze culturali, intellettuali, psicologiche e morali
De Martino non poteva trovarle né nel funzionalismo — anche se Malinowski
mostra un’accentuata sensibilitd umanistica —, né nella sociologia o antropo-
logia statunitense, e neppure nei seguaci italiani di quelle scuole. Certamente
De Martino partiva da presupposti esplicitamente europeocentrici, né mai
rinnegd questa sua posizione di partenza. Tuttavia aveva intravvisto con
acume i limiti speculativi e le insidie — sul piano operativo — del relativismo
culturale americano, che pareva aver superato le ristrettezze teoriche del-
Peuropeocentrismo, ma di fatto ricadeva in pit gravi contraddizioni e com-
promessi etico-professionali.

€ Dalla citata bibliografia di M. Gandini ri- 1941 della rivista recensiva Naturalismo e sto-
sulta che, dopo la pubblicazione del suo primo  ricismo in Etnologia, mentre puntualmente nel
lavoro sui Gephyrismi (1934), la collaborazione  numero 21 del 1947-48 recensiva Il mondo ma-
riprende nel 1942, 1943-1946, 1951 = seguenti.  gico. I rapporti tra i due erano continui.
D: parte sua Pettazzoni nel fascicolo 17 del

38



Non per sconoscenza dunque, e non per passiva cecita sciovinista De
Martino manteneva una sua indipendenza dagli indirizzi delle scuole anglo-
americane di scienze antropologiche. Del resto v’erano in Italia studiosi at-
tenti ai prodotti e ai suggerimenti emananti dalle ultime scuole straniere.
Tentori stava conducendo il suo lavoro d’interprete e trasmettitore dell’an-
tropologia statunitense dell’epoca. Da anni Pettazzoni aveva intuito I’impor-
tanza del funzionalismo britannico. Di esso ravvisava l'utilita, sia pure in una
prospettiva teorico-interpretativa pitt che come scuola di ricerca sul campo.
Entro una prospettiva cosi delimitata, egli proponeva un’integrazione del
metodo funzionalista con il metodo storico da lui (e da De Martino, come
da Cocchiara) perseguito. Nel funzionalismo il Pettazzoni (1940: 8) aveva
scorto e sottolineato soprattutto Distanza di dedicarsi allo studio degli
« incontri culturali » e in ispecie « di quel gioco complesso di azioni e rea-
zioni fra le varie civiltd primitive indigene e la sovrapposta civilta europea
che, studiato sul vivo, consente di cogliere nella sua piena concreta realta
il dinamismo del processo culturale ». In breve, il Pettazzoni aveva colto
come positiva non tanto l’istanza funzionalista in se stessa (volta all’interpre-
tazione delle culture tradizionali secondo il criterio dell’analisi « funzionale »),
quanto piuttosto un’istanza dinamista enunciata dall’ultimo Malinowski
(1945), e che ben poteva accordarsi con gli originari interessi « storico-dina-
mistici » dello studioso italiano. Ma la valutazione del richiamo alla ricerca
sul campo si limita a quell’espressione sul vivo (corsivo nel testo), riferita
specificatamente e limitatamente a studi di « incontri culturali ».

D’altra parte Giuseppe Cocchiara aveva seguito, fin dagli anni °30, corsi
d’insegnamento di Robert Marett a Oxford e di B. Malinowski a Londra.
S'era cosl aperto a certe istanze dell’antropologia inglese, in particolare fa-
cendo proprio il richiamo all’accostamento tra folklore ed etnologia, attra-
verso la nozione di « sopravvivenza » e attraverso un rapporto tra la cultura
« popolare » e le « culture primitive » (Pagliaro 1966: 16; Bonomo 1966:
31). E proprio il tema di un raccordo fra persistenze folkloriche della cul-
tura popolare e forme delle culture di livello etnologico doveva restare alla
base dell’intera opera di demologo-etnologo del Cocchiara: ma esso non
proveniva dalla scuola funzionalista, bensi dalla scuola evoluzionista britan-
nica, la cui influenza egli aveva sentito attraverso le opere di E.B. Tylor e
di L. Gomme, e di cui era un esponente anche il Marett. Anche per il Coc-
chiara, malgrado la sua esperienza diretta delle scuole inglesi, pud dirsi che
il richiamo alla ricerca sul campo, che oggi indichiamo come fondamentale
principio innovatore indotto dal funzionalismo e da Malinowski, non ebbe
eco, né esso fu recepito come base essenziale della scienza demologica, o
etnologica.

L unica occasione in cui il Cocchiara riferisce di una sua ricerca sul campo
si ha nella prima sua opera impegnativa di folklore siciliano, il volumetto
Popolo e canti nella Sicilia d’oggi (1923). Ma stando a quanto con rispet-
tosa devozione ci dice Giuseppe Bonomo, diretto discepolo, « linchiesta

39



condotta da Cocchiara in val Demone, e segnatamente nel territorio di Mi-
stretta, non approdd a risultati notevoli. Di poesia nel libro ce n’¢ poca e
di popolare ancora meno » (1974: 11). Non dal Cocchiara dunque De
Martino poté avere un modello per lanciarsi nella ricerca sul terreno: anche
se nutriva un assiduo rapporto epistolare e di simpatia con lui; e anche se
poi dal Cocchiara sarebbero venuti discepoli valenti, sensibilmente aperti alla
ricerca di folklore vivo, sul campo. Piu indirettamente, il valore della ricerca
sul campo per la raccolta di materiale folklorico poteva trovarsi documentato
nell’opera di Giuseppe Pitré in Sicilia, e di quel filone di folkloristi siciliani,
e in genere italiani, che la ricerca sul terreno avevano praticato da tempo,
sia pure con i limiti metodologici insiti in una scienza folklorica embrionale.
Lo dimostra il primo Congresso nazionale di tradizioni popolari svoltosi a
Firenze nel 1928 sotto la presidenza del Pettazzoni (Bonomo 1966: 30;
1974: 13). E bene comunque notare che prima di De Martino, nel nostro
mondo accademico e scientifico — anche con Pettazzoni e Cocchiara e con
i vari cultori di etnologia in senso stretto — era prevalso un interesse storio-
grafico volto univocamente alla ricostruzione di aspetti della cultura passata:
sia attraverso la documentazione delle « sopravvivenze » popolari, sia attra-
verso la ricostruzione di processi di diffusione e di storia etnica nelle cul-
ture « primitive ». Con De Martino emerge in tutta evidenza il problema
della contemporaneita culturale del nostro Sud. Con parole che Bonomo de-
dica a un diverso autore, il Marett, possiamo dire che per De Martino « non
si tratta di valutare in sé la sopravvivenza come passato, ma di certificare
dove e come vive, qual’® la ragione del suo esistere e quale valore ha as-
sunto nel presente, senza di che non avrebbe vita » (Bonomo 1966: 32).

Se queste erano le condizioni generali della nostra scienza demo-antropo-
logica nei confronti delle scuole straniere, qual & la posizione personale del
nostro autore rispetto a quelle stesse scuole straniere e ai loro insegnamen-
ti? Le suggestioni ch’egli ricevette da oltralpe erano quelle, soprattutto,
provenienti dal Lévy-Bruhl e dal Cassirer come studiosi di religioni, di
simbolismi e di mitologie primitive. Quanto al funzionalismo di Malinowski,
al funzional-strutturalismo di Radcliffe Brown — ch’egli valuta unitaria-
mente e indistintamente con Malinowski — e al funzionalismo tedesco di
Wilhelm Miihlmann, egli li giudicava, dal suo punto di vista critico cro-
ciano, come altrettante manifestazioni del « naturalismo » biologizzante, in
opposizione ai principi del suo storicismo (De Martino 1941: 192-195).

Non dimentichiamo, in proposito, che — come s’ detto — gli interessi pri-
mari e originari di De Martino fino al 1941 furono di storia delle religioni,
come si conveniva all’allievo di Adolfo Omodeo, e che fino a quell’anno non
troviamo ombra d’interessi etnologici in lui. E soltanto con Naturalismo e
storicismo in etnologia (1941) che s’apre un importante spiraglio verso I’etno-
logia: verso un’etnologia peraltro di tipo assolutamente speculativo. Il fatto
che a Roma nel 1938 fossero presenti studiosi internazionali di etnologia,

40



alcuni dei quali noti per precedenti ricerche etnografiche da loro svolte sul
campo in vari paesi, non sembra avere scosso linteresse di De Martino,
allora del resto relegato nel Sud. Egli ignord quel convegno, apparente-
mente. Certo I’atmosfera prevalente in esso, intrisa di spiriti colonialistici, e
lo stesso contesto d’interessi di politica coloniale che ne aveva promosso
I’iniziativa da parte del governo fascista — quasi a celebrazione, trionfale, sul
piano culturale, dell’impresa etiopica appena conclusa — erano elementi suffi-
cienti per dissuadere una personalita come quella di De Martino dal parte-
ciparvi o dal prendersi cura di esso. Il fatto che Malinowski in persona, pur
senza partecipare direttamente al convegno, vi fosse presente con due rela-
zioni inviate da Londra, non bastd a smuovere De Martino. Non soltanto
non erano maturati evidentemente, per lui nel 1938, né il tempo né I'idea di
ricerche sul campo; ma soprattutto v'era in lui una comprensibile riluttanza
verso una scienza cosi fortemente compromessa con il colonialismo. Gia
allora il funzionalismo si presentava a De Martino connotato con segno ne-
gativo per i presupposti — com’egli diceva — naturalistici donde esso partiva
sul piano speculativo. Ma pit tardi al funzionalismo De Martino doveva
rimproverare, oltre al suo antistoricismo viscerale, la responsabilita di farsi
strumento della dominazione coloniale britannica. Cosi Iintero capitolo di
« antropologia applicata », le cui tesi sono sottese alle due relazioni di
Malinowski al Convegno « Volta » del 1938 (Malinowski 1939a: 99-118;
1939b: 880-901) — e che avranno ampi sviluppi nell’antropologia statuni-
tense poco dopo — si presenta per De Martino come la spia rivelatrice delle
ambiguitd etico-professionali degli antropologi funzionalisti (De Martino
1949: 412; 1950). Egli sapeva che le origini della loro scuola erano legate al
carro dell'imperialismo britannico, e che i funzionalisti favorivano una scienza
apertamente al servizio della politica « di controllo e di educazione » dei
popoli assoggettati (Radcliffe Brown 1973: 112).

Dobbiamo concludere che né gli esempi o i moniti degli antropologi
anglo-americani, né l'opera di mediazione che Pettazzoni — presente al Con-
vegno « Volta » — poté svolgere come interprete delle istanze funzionaliste
in Italia, né infine i precedenti degli etnografi meridionalisti quali Pitré e
Cocchiara, poterono essere gli stimoli che indussero De Martino a dare
inizio alle sue ricerche nel meridione d’Italia. E bensi vero che dalla sua
consuetudine con Pettazzoni dovette venirgli uno degli stimoli che lo inco-
raggiarono nel suo graduale passaggio dalla storia delle religioni all’etno-
logia religiosa. Sul finire degli anni 40 Pettezzoni veniva accentuando in-
fatti il suo interesse per I’etnologia. Personalmente ricordo che si era in quel
periodo quando Pettazzoni, a me allora studente di storia delle religioni, sug-
geri di orientarmi verso l'etnologia religiosa, e m’indirizzd proprio a De
Martino. .

Tuttavia soltanto dal 1948, superate le fasi che convenzionalmente ho
indicato come « storico-religiosa », « psicologica » ed « etnologico-specula-
tiva », vediamo affermarsi la fase d’impegno ideologico destinata a fare di

41



De Martino lintellettuale che unifica il sapere all’impegno sociale. E infine,
a partire dal 1949, ha inizio la svolta decisiva, per lui e per il destino delle
scienze antropologiche in Italia. Dico la fase delle spedizioni etnologiche nel
meridione. Ma sia ben chiaro. Queste che chiamo « fasi » non indicano mo-
menti o esperienze da lui sorpassate e poi abbandonate; indicano bensi una
graduale maturazione d’interessi e d’esperienze che continueranno ad ope-
rare nel nostro autore in un coacervo complesso, intricato e perfino per certi
aspetti contraddittorio, fino alla fine.

Dopo aver visto dunque qual & la posizione di De Martino circa le sug-
gestioni allo studio diretto sul campo, che dalle scuole straniere potevano
venirgli — ma rifiutate da lui —, e dopo aver ribadito il suo impegno verso
un’etnologia italica studiosa d’una realtd subalterna, resta da rispondere a
un altro quesito. Dobbiamo ritenere questa posizione demartiniana una po-
sizione provincialista? Non sono mancati, come dapprincipio accennavo, re-
centi attacchi contro l'opera di De Martino, pur in mezzo ad una preponde-
rante rinascita, oggi, d’interesse per lui e per la sua opera. Le critiche che
qui C’interessano sono quelle che provengono, per cosi dire, dall’interno del
fronte dell’etno-antropologia. Per Antonino Colajanni, ad esempio, le r1i-
cerche di De Martino nel Sud d’Italia sono « piuttosto veloci e superficiali.
La sua ricerca sul tarantolismi — egli dice — & abbastanza superficiale dal
punto di vista antropologico ». E aggiunge, quasi per precisare in senso
riduttivo il ruolo di De Martino meridionalista: « Non & stato De Martino
a condurre le prime ricerche sul terreno di guesto tipo nel nostro paese: e
stata invece ’équipe di Friedmann » (Colajanni 1973: 77). Cio dicendo, e
omettendo ogni precisa considerazione di merito e comparativa sulle ricerche
del « tipo » friedmanniano, il nostro critico dimostra, a nostro avviso, di
unificare arbitrariamente ed erroneamente in un unico « tipo », ricerche
aventi impostazioni e metodologie del tutto differenti. Consapevolmente e
deliberatamente, come si & visto, De Martino si dissocia dalle impostazioni,
dalla problematica e dai metodi di un Friedmann e della sua scuola, che
anche al lume della pit recente critica ha dimostrato la limitatezza delle sue
prospettive (D. De Masi e A. Colombis, in Banfield 1976: 7-14; 319-321).
Il confronto fra due prospettive radicalmente eterogenee emerge piuttosto
chiaramente, pur in un contesto pili generale che confronta gli studi ame-
ricani con quelli d’impostazione marxista in Ttalia, nella riedizione del noto
libro di Banfield, e soprattutto dal materiale critico in esso raccolto. Vano
mi sembra contestare pertanto, come par voglia fare il Colajanni, la priorita
ed il primato di De Martino nella fondazione di una scienza antropologica
italiana autonoma, volta all’analisi della realta meridionale secondo para-
metri storico-antropologici di ampio respiro, in una prospettiva che ha pro-
mosso sviluppi e approfondimenti particolarmente laboriosi fino ai tempi
di oggi, con studi riguardanti la cultura delle classi subalterne in Italia. In
fondo limitandosi a delle asseverazioni apparentemente neutrali, Colajanni
« omette » il confronto fra due diversi modi di fare studio antropologico,

42



g i . il

Sl eal i _auas i il sl 2y s L AR

cioe fra due « tipi» di impostazioni e di opzioni teoriche, che presiedono
da un lato ai lavori di scuola americana e — come sto per dire — inglese,
dall’altro a quelli di De Martino. Tuttavia si puo arguire, almeno in parte,
quel che Colajanni vuol rimproverare a De Martino. Dedicatosi a presentare
in Ttalia vari autori della scuola di antropologia sociale inglese, egli sembra
misurare i lavori di De Martino, con un criterio che non esiterei a definire
antistorico, partendo dai parametri ch’egli ritiene insindacabilmente assoluti
¢ canonici dei modelli inglesi di antropologia sociale, ossia di non aver fatto
spedizioni equiparabili a quelle « di tipo inglese », effettivamente prescritte
ai candidati o professionisti antropologi di quella scuola: tanti mesi di sog-
giorno sul posto, intervallo, ritorno sul posto, controllo degli informatori,
ricerche statistiche, ecc. Non avrebbe dovuto il Colajanni « omettere », pat-
lando di De Martino, che questo autore partiva da precisi problemi suoi
propri — come vedremo tra breve — e che ad essi adeguava il metodo e I'im-
postazione della ricerca da svolgere, non senza osservare le elementari norme
e cautele dell’inchiesta etnografica, anzi, per I'epoca, portandole a un livello
di perfezionamento particolarmente avanzato.

Le brevissime, ma fin troppo perentorie osservazioni di Colajanni — come
di uno che « giudica e manda » — certo non comportano un giudizio critico
su De Martino: un giudizio critico che non potrebbe essere che un giudizio
storico, nel quale i meriti tanto quanto i limiti dovrebbero parimenti tro-
vare adeguata ragione e valutazione. Ma a queste perentorie asserzioni, in
un altro momento, e proprio parlando di studi etno-antropologici in Italia,
il nostro critico aggiunge un ben significativo silenzio sulla figura di De
Martino. Infatti nella Prefazione di Colajanni all’edizione italiana dell’Antro-
pologia sociale di Godfrey Lienhardt (Colajanni 1976:11-14), vi & un breve
paragrafo intitolato « Studi etnologici e antropologici in Italia ». Ma se il
lettore s’attendesse di trovare menzione di autori che lavorarono in queste
discipline con un qualche margine di autonomia rispetto agli anglo-ameri-
cani, si deve disilludere. E neppure qui il lettore trovera il nome di De Mar-
tino in una collocazione adeguata. Invece vi trovera un osanna alla antro-
pologia culturale introdotta in Italia da Tullio Tentori (Colajanni 1976:12),
che ebbe « il merito indiscutibile di contribuire... ad uno stimolo e aggior-
namento della tradizione etnologica italiana ». Cosl, per Colajanni, il «di-
fetto di ricerche empiriche... e leclettismo teoretico » che pesavano sulla
etnologia italiana sarebbero stati « compensati dalla importante funzione cul-
turale innovatrice che questi studi svolsero ». Stupisce, o piuttosto lascia
increduli che in questo breve discorso dedicato agli studi italiani, dopo aver
fatto la distinzione fra le tre correnti dell’etnologia, dell’antropologia cultu-
rale e delle tradizioni popolari, dopo aver deplorato con insistenza « il difetto
di ricerche empiriche » e la carenza di « quel tipo di ricerca intensiva sul
terreno » (1973:13), semplicemente si ignori il nome di De Martino con le
sue ricerche nel Sud. Tanto piu che, ironicamente, De Martino & menzionato
proprio per quel che non é ricerca sul campo, cioe per le « sostanziali cri-

43



tiche » ch’egli mosse, in Naturalismo e storicismo in etnologia, alla scuola
storico-culturale di Schmidt. Di fatto, per Colajanni I’etnologo meridionalista
De Martino ¢ come se non esistesse. E questo silenzio & ancor piu significati-
vo, a mio avviso, perché vien messo accanto ad una acritica valutazione
della cultural anthropology americana rappresentata da Tentori, e all’apologia
della social anthropology inglese, come modello di cui nessuno — beninteso
— discutera 'importanza, ma che non si vede perché debba essere il modello
esclusivo. Forse, dunque, un titolo meno inidoneo, per il capitoletto in que-
stione, sarebbe stato L'antropologia anglo-americana in Italia, in luogo del-
Pattuale: Studi etnologici e antropologici in Italia.

Codeste osservazioni ed omissioni di un giovane antropologo, peraltro
serio ed informato, ci sembrano degne di rilievo al di la del fatto episodico
e contingente perché fanno da indice, a mio avviso, di un fenomeno non
tanto inconsistente, e pericoloso, fra alcuni giovani studiosi di scienze
umane da noi: un fenomeno che a me pare lesivo rispetto all’esigenza di
sviluppare una scienza antropologica insieme unitaria ed originale. Il feno-
meno consiste in una tendenziale, artificiosa divaricazione e frattura, che
rischia di crearsi per certuni, fra un’antropologia culturale che studia la so-
cieta italiana, ancorandosi a certi nuclei cruciali dell’eredita culturale e spe-
culativa di casa nostra (rivedendo in chiave critica sia questa eredita italica
sia gli apporti teorici e metodologici esterni), e d’altra parte una etnologia
del Terzo Mondo, che — appunto nei casi qui lamentati — offre delle chiusure
precostituite verso certi importanti nuclei della nostra ereditd culturale %
speculativa — per esempio Pettazzoni, De Martino o Gramsci —, e si affida
acriticamente e passivamente a questo o quel modello esterno. Con cid, essa
rischia di cadere in un provincialismo di segno opposto a quello di cui si
fa carico — poniamo — a De Martino. Cosi, le diversita inevitabili dovute
alla differente specializzazione metodologica nei due campi di studio suddetti,
rischiano di condurre ad artificiose barriere ideologiche. Si perde di vista
che negli altri paesi, proprio oggi, si va verso una progressiva unifica-
zione o conciliazione fra gli studi antropologici dei contesti metropolitani,
e quelli riguardanti il Terzo Mondo; e si sottovaluta il fatto che alcuni ap-
porti di studiosi nostrani hanno trovato favore all’estero, e talvolta hanno
preceduto alcuni sviluppi del pensiero scientifico di altri paesi.

Benché chiunque conosca ed ammetta i ritardi generali delle nostre scienze
umane nuove, rispetto a molti altri paesi dell’Occidente (Lanternari 1974:
321-328), una eccessiva sfiducia verso la nostra tradizione culturale ed il
passivo affidamento acritico verso modelli culturali stranieri costituiscono
aspetti non sempre positivi nello sviluppo delle scienze umane, e non solo
di esse, da noi. Al fondo di tali atteggiamenti si ritrova di norma una man-
canza di analisi storiografica delle situazioni diverse, e come risultato si hanno
ipersemplificazioni e riduzionismi nella valutazione di certe tradizioni cul-
turali. Per esempio, le benemerenze degli autori inglesi di antropologia so-

44



ciale sono tali che chiunque in questo campo di studi & debitore agli apporti
di molti di essi. Tuttavia, quanto dei fasti di questa scuola sia da collegare
oggettivamente alle esigenze poste dall’imperialismo britannico, e quindi
allorganizzazione e alla facilitazione degli studi in funzione di esso, & cosa
ovvia al punto d’essere ammessa dai suoi stessi esponenti. Cosi, non ha gran
senso muovere appunti alle ricerche etnologiche svolte finora da italiani, e
anche qui riferendosi solo all’etnologia del Terzo Mondo, come fa Piero
Matthey, il quale pone a confronto le nostre « équipes o missioni collettive,
brevi e saltuarie, molto pitt di moda » da noi « dove si continua ad insistere
sulla falsa illusione del buon interprete », e d’altra parte le missioni che
partono « di 1a della Manica », con una « lunga permanenza sul posto... e il
carattere solitario del compito da svolgere » (Matthey 1974:17,21). Prescin-
dendo dal carattere soggettivo, ed eventualmente discutibile, della tesi che
pretende negare validita in assoluto alle missioni « collettive » rispetto alla
ricerca a « carattere solitario » 7, le critiche di questo genere mostrano che
non si & tenuto conto, ingenuamente, delle reali condizioni in cui la ricerca
si & svolta fin qui in Italia nel campo delle nostre discipline. Ad una prima
epoca in cui la ricerca etnologica fu privilegio di individui capaci di auto-
finanziarsi, o di missionari, o di funzionari coloniali, & succeduta Petd dei
magri e difficili finanziamenti ministeriali, e solo oggi si profila qualche avvio
ad una meno negativa considerazione, in sede ufficiale, della ricerca antro-
pologica e quindi dei necessari finanziamenti. Questo & il riflesso positivo di
una pressione esercitata dai « tempi mutati », cioé dalla svolta subita, nella
cultura mondiale, per effetto di eventi socio-politici di portata universale: ma
anche il risultato di quelle premesse che furono poste proprio dalla genera-
zione precedente di studiosi, che alle discipline etno-antropologiche diedero,
pur con impostazioni personali diverse, uno statuto scientifico mediante ope-
re originali, e non con futili polemichette e discorsi dotti, ma sterili. Un
lavoro di ricerca effettivo e serio, per quanto imperfetto, a nostro avviso val
pitt di una perfetta « deontologia ».

I ritardi oggettivi, le eventuali manchevolezze, ma anche i tratti positivi
che contraddistinguono le nostre discipline in Italia fanno parte, dunque, di
un pitt ampio discorso — chi lo ignora pecca di astrattismo antistorico — che
riguarda la storia politica, sociale, culturale del nostro paese. E doveroso, .
secondo me, tener conto del fatto che esiste da noi una rispettabile tra-
dizione di studi, per molti versi critica verso certe scuole straniere, e i cui
giovani o non giovani esponenti riconoscono, alle ricerche meridionalistiche
di De Martino, un ruolo per loro stessi importante di avvio ed — entro
certi limiti — di modello. Non credo che sia inappropriato a questo proposito
riportare il giudizio che un qualificato esponente della nostra cultura me-

7Su questa tesi ritorna piu attentamente il  Lugbara dell’'Uganda, Roma 1975, pp. 29-31.
Matthey: nella Prefazione a: J. Middleton, I

45



ridionalistica, lo storico Giuseppe Galasso, ha espresso cggi sull’opera del
nostro autore. Precisamente parlando della Terra del Rimorso, il Galasso
scrive ch’essa « rimane ancor oggi come un modello non eguagliato di studio
storicistico di una ¢ tradizione popolare ”, e in reaita anche di storia socio-
antropologica...; un modello rimasto piuttosto isolato », e cid — secondo il
Galasso — costituisce « un problema aperto della cultura italiana e di quella
storico-religiosa in particolare: un conto che essa deve saldare con se stessa
e con tutto il movimento delle idee nella cultura contemporanea » (Galasso
1976: XXIX-XXX).

Ma che cos’® dunque l'etnologia per De Martino? Quale funzione essa
adempie per lui, rispetto alla societd del suo tempo? Ce lo dice lui stesso
in una pagina che conviene qui rievocare. L’etnologia e la ricerca sul campo
doveva servirgli, « negli anni in cui Hitler sciamanizzava in Germania e in
Europa... a veder chiaro nell’immediato rigurgito di lontane esperienze ata-
viche nel costume della [sua] epoca ». Nell’epoca in cui « i nostri padri ci
avevano insegnato che I’Europa aveva decisamente imboccato la via regia
del progresso e della ragione... e il dottor Freud aveva creduto di scoprire
alcune concordanze fra le regressioni nevrotiche della sua clientela viennese
e gli istituti culturali delle civilta etnologiche... (in un’epoca in cui) I'esorci-
smo solenne della ragione tradizionale non era riuscito appieno e per la
civilta moderna le cifrate profondita dell’anima tornavano come problema...
— De Martino scrive (1962: 68-69) — mi sembrod che a rinnovare Iesorcismo
fallito potesse concorrere una nuova etnologia ». Interessi intellettuali, etico-
sociali si fondono in questa prospettiva. Ma anche un altro movente piu di-
rettamente personale aveva concorso a spingerlo a fare la ricerca in Lucania,
e cioe la crisi di sradicamento di lui meridionale, sbalzato nel mezzo d’una
cultura diversa, ufficiale, intellettualmente evoluta. C’era in lui il bisogno
di ricuperare le radici storiche del proprio essere, della sua identita. De
Martino andava in Lucania non perché un’astratta etnologia di mestiere lo
esigesse, ma perché lo richiedeva il suo bisogno di storicizzare se stesso e il
proprio status di meridionale sradicato (Carpitella, Levi 1966).

Dunque De Martino piega « il mestiere di antropologo », con le sue indi-
spensabili tecniche metodologiche, in funzione di un’esperienza vissuta co-
me dramma personale e come problema d’ordine collettivo, direi « per vo-
cazione ». Cid lo distingue da coloro che invece si pongono di fronte alla
esperienza antropologica fuori da una problematica interiormente vissuta,
riducendo la propria esperienza, pitt 0 meno interamente, a « mestiere ». La
diversita di approccio & tale che pud sfuggire, a chi segue un’antropologia
tutta « di mestiere », quanto v'&¢ di essenziale nella prospettiva di altri, di
cui si tende percid a non apprezzare i risultati diretti né quelli indiretti. I
risultati delle ricerche demartiniane, condotte attraverso la tecnica dell’os-
servazione partecipante e con lausilio delle teniche moderne del mestiere,
corrispondono ai moventi da cui esse partivano. Esse mettono in luce, in

46



modi originali, problemi fondamentali della nostra societa e della nostra
cultura: lidea della morte (Morte e pianto rituale nel mondo antico, 1958)
nel contrasto tra la prospettiva cristiana e quella « pagana »; I'idea del male
nel mondo e delle forme di protezione da esso (Sud e magia, 1959); il rap-
porto con la natura e lesistenza, nelle contrapposte prospettive d’ordine ma-
gico e d’ordine logico, prima interpretato su un piano teoretico generale
(Il mondo magico, 1948), e poi analizzato nella societa meridionale italiana
(La terra del rimorso, 1961). 1l riferimento alle subculture di classi povere
e il confronto con la subcultura di classi del mondo borghese sono fra i leit-
motive fondamentali di queste opere. :

Lapplicazione che De Martino fa, nell’analisi storico-culturale del folklore
religioso del Sud, di uno schema interpretativo di derivazione gramsciana,
fondato sulla opposizione e sulle interrelazioni fra cultura subalterna e cul-
tura ufficiale, nel quadro d’una complessa storia di rapporti socio-economici,
& — come noto — uno dei tratti dimostratisi pitt fecondi negli studi etno-antro-
pologici da noi in Ttalia. Ma & opportuno rilevare quanto un tipo di schema
interpretativo per molti aspetti corrispondente, sia quello maturato via via,
e indipendentemente, tra vari esponenti della scuola antropologica inglese
negli studi fatti sui rapporti tra cultura tradizionale, per esempio in Sudafri-
ca, e dominazione europea. Basti pensare ai lavori di Gluckman sugli Zulu,
della Kuper sui Swazi. Si pensi anche ai lavori di Worsley sui cargo-cults
melanesiani, di Geertz sulla contrapposizione tra cultura giavanese e giap-
ponese mel quadro dei rapporti di dominazione, e anche agli studi di Eric
Wolf sui contadini latino-americani, nella loro contrapposizione al sistema
di dominio vigente®. La stessa pionieristica analisi della situazione coloniale
fatta da Balandier nel 1955° si colloca, con gli studi degli autori suddetti, e
pur in differenziate prospettive, in un contesto interpretativo che con i lavori
meridionalistici di De Martino ha notevoli analogie di fondo, essendo, tutti
questi lavori, incentrati sull’analisi di fatti culturali in rapporto con il sistema
di dominazione socio-politica. Cid porta a concludere che i lavori di De
Martino hanno aperto da noi, assai per tempo, una strada larga nella quale
confluiscono interessi, problemi e prospettive di analisi di portata tutt’altro
che provinciale, ma anzi sviluppatisi via via nel piu ampio orizzonte degli
studi antropologici dei paesi occidentali.

Fuori dunque da ogni sospetto di provincialismo culturale, bisogna rico-
noscere la complessita e la eterogeneita di valenze proprie dell’opera demar-
tiniana: un’opera che innesta la nuova disciplina antropologica sul tessuto
della nostra tradizione culturale, con aperture innovatrici ma non senza ete-

8 M. Gluckman, The Kingdom of Zulu, in:  Agricultural involution The processes of social
E. E. Evans-Pritchard, African political systems,  change in Indonesia. Berkeley 1963; E. Wolf,
Oxford 1940; H. Kuper, The Uniform of Co-  Peacants. Evanston 1966.

Jour, Johannesburg 1947; P. Worsley, The 9 G. Balandier, Sociologie actuelle de I’Afri-
trumpet shall sound, London 1957; C. Geertz, que Noire, Paris 1955, 1963%

47



rogeneita e contraddittorieta interne, soprattutto quanto al rapporto tra il
suo crocianesimo e il gramscismo, fra storicismo « assoluto » e psicologismo.
Le quali contraddittorieta han dato luogo non solo in vita, ma dopo la sua
scomparsa, a diversitd d’interpretazione delle sue posizioni.

Due tentativi principali di ricostruzione e interpretazione della personalita
demartiniana si sono avuti fin qui, uno ad opera di Giuseppe Galasso (1969)
e laltro di Cesare Cases (1973). La reinterpretazione del Galasso, pur at-
tenta e sensibile, parve fin dal suo uscire  unilaterale, in senso esasperata-
mente crociano. Il momento gramsciano di De Martino vi ¢ riduttivamente
inteso come mera appiccicatura posticcia. L’acuto saggio del Cases, con la
rivalutazione de I/ mondo magico come testimonianza del De Martino pit
autentico, con il rifiuto della ritrattazione demartiniana che segui, nel 1958,
in seguito alle osservazioni del Croce (De Martino 1958:12-24), e con l'in-
terpretazione del libro come « avviamento a uno storicismo marxista » che
poi sarebbe fallito, pone una critica di segno opposto a quella del Galasso,
e tuttavia convergente con essa nel configurare un De Martino fondamental-
mente, irrimediabilmente « crociano » e ciog, ancora una volta, un De
Martino — per cosi dire — a senso unico.

Infatti, secondo Cases (1973:XXXIX), diversamente da I/ mondo magico,
i tre principali libri che lo seguirono (Sud e magia, Morte e pianto rituale,
La terra del rimorso) « oscillano tra la pieta e la comprensione etnologica
per la sopravvivenza di riti e magie, e 'augurio che essi scompaiano ». Cosi
dopo avere indetto, ne Il mondo magico, una protesta e un conflitto contro
la civilth occidentale, sia pure su un piano meramente storiografico, De Mar-
tino, secondo Cases, ripiegava di nuovo verso una « soluzione... come inte-
grazione al gia dato ». Cosi il debole « rimprovero che [nei tre ultimi libri]
si muove alle ““ipoteche borghesi” & di non aver consentito tale integra-
zione »; € « la civiltd occidentale su cui quel libro (II mondo magico) aveva
gettato un’ombra, poteva riprendere il suo ““ passo eroico ” ». Cases giunge
percid a dire, dal suo punto di vista marxista, che « in rapporto alle acquisi-
zioni del Mondo magico, il bilancio non pud essere che negativo », perché
— stando a lui — « De Martino si era precluso la possibilita di giovarsi del
marxismo e di fare i conti con esso » (Cases 1973:XXXVIII-XL).

In comune tra Cases e Galasso, pur entro prospettive diverse od opposte,
¢’ il riconoscimento di certe fondamentali contraddizioni logiche e ideolo-
giche di De Martino. Indubbiamente il marxismo di De Martino & indebolito
da un fondamentale eclettismo, e del resto & mediato attraverso Gramsci.
Cases (1973:XLIII) ha ragione quando dice che «i fondamenti economico-
sociali (nei tre libri posteriori a Il mondo magico) restano assai generici ».

10, Lanternari, recensione a: G. Galasso, Libri, 13 febbraio 1970.
Croce, Gramsci e altri storici, in Paese Sera

48



Bisogna tenere conto, del resto, che fino agli anni *50 la cultura « marxista »
italiana era di massima mediata da Gramsci — tranne che in casi eccezionali
di leaders politici o di un Galvano della Volpe —, e, come dice Colletti,
« Gramsci aveva una conoscenza assai patziale e difettosa dell’opera di
Marx ». « L’orientamento ufficiale era imperniato a quel tempo sull’interpre-
tazione del marxismo come ” storicismo assoluto”’, ...come il prosegui-
mento e lo sviluppo dello storicismo di Bendeetto Croce »''. Ora, la con-
traddizione tra Croce e Gramsci si riflette, anzi si esaspera in De Martino.
Galasso crede di interpretare questa contraddizione in un senso aprioristica-
mente univoco e riduttivo, di un crocianesimo onnipervadente e d’'un gram-
scismo insincero o epidermico. Cases la stessa contraddizione 'interpreta a
sua volta riduttivamente, da un lato con una mancata valutazione dell’effi-
cacia « rivoluzionaria » in realtd avuta dai lavori meridionalistici di De Mar-
tino nei nostri studi di etnologia meridionalista, dall’altro lato con una arbi-
traria ideologizzazione delle persistenze di folklore magico. Infatti Cases cre-
de di vedere in tali persistenze una « costante protesta contro il peso della
storia stessa », un « grido di rivolta ». Ma cosi facendo Cases oscura la carica
tipicamente conservatrice insita nel folklore magico delle societa « primitive »
e della societa contadina del Sud, assegnandogli una carica contestativa at-
tiva, che ad esso non spetta in nessun modo. Certo le persistenze di folklore
magico studiate da De Martino sono — come & a iosa mostrato da De Mar-
tino stesso e ora da altri — manifestazioni di « resistenza culturale »... ma
chi la « resistenza culturale », in sé inerte e inconscia, ragguaglia ad una
« protesta contro il peso della storia », a un « grido di rivolta e ansia di
felicita », indulge davvero a facili e gravi confusioni. E la stessa confusione
che fa, ad esempio, Lombardi Satriani (1966, 1976) con il sostenere la tesi
del « folklore come cultura di contestazione ».

Proficua pare, in questo contesto, e ancora valida, la lezione di De Martino
che distingue un folklore « progressivo » dal folklore tradizionale. Ora, il
folklore fatto da lui oggetto di studio nelle principali sue opere, & di tipo
tradizionale, rispecchia un atteggiamento conservatore, sia pure in implicita
contrapposizione alle forme di cultura religiosa di tipo ufficiale, quali rap-
presentate dalla chiesa moderna. Ma, come io stesso altrove indicavo, i residui
paganeggianti, cosi come le varie manifestazioni di sincretismo pagano-cristia-
no vigenti nella religiosita popolare di molti ambienti specialmente rurali
d’Ttalia, possono interpretarsi come forme di dissenso anti-istituzionale asso-
lutamente passive, inconsapevoli, conservatrici e prepolitiche: da non con-
fondere dunque con ben diverse forme di dissenso pur religioso ma a carat-
tere consapevole e attivo (movimenti settari, apostasie, movimenti religiosi
contestatari, gruppi spontanei moderni) e da altri per null’affatto religiosi, e
direttamente socio-politici (Lanternari 1974b: 136). Ben diversi sono i signi-

1T, Colletti, Intervista politico-filosofica, Bari 1975, pp. 6, 13, 55.

49



ficati culturali di queste differenti categorie di manifestazioni, ¢ mal intende
chi, come Cases (o Lombardi Satriani) finisce per offuscarne le differenze, che
invece anche in De Martino sono nette.

Dalle divergenze d’interpretazione e di valutazione delle opere demarti-
niane, quali appaiono tra Galasso e Cases, risulta come dato certo e indi-
scusso quella che a mio avviso rappresenta la pili verace realta della perso-
nalitd di De Martino, ossia la sua contraddittorieta e 1’oscillazione ideologica
fra una posizione idealistica ed una di apertura marxista, tra un fondamentale
interesse alla storicita e un diverso interesse per un certo tipo di « univer-
sali psicologici ». Si tratta di posizioni in sé fortemente contrastanti, eppure
proprio nella unita di questi contrasti si & fondato, a mio avviso, il fascino
che questa personalita & riuscita a esercitare su un pubblico eterogeneo di
lettori e cultori di scienza. In questi contrasti sta, in qualche modo, il genio,
e insieme il limite di questa personalita. Erra chi voglia tirare la corda da
una parte o dall’altra, d’un pensiero che in modo assolutamente personale e
originale ma disorganico, riunisce e fonde istanze crociane, marxiste, esisten-
zialiste, e unifica interessi per la storia con altri per la psichiatria e la psica-
nalisi, con tutto cid che si diversi interessi comportano, rispetto ad una pro-
spettiva che si presenta soggettivamente organica, ma tale oggettivamente
non &.

Fuori d’ogni forzatura ideologica, mette conto dunque di misurare il grado
di efficacia della lezione demartiniana rispetto alla cultura di oggi, nel campo
antropologico. Allora ci accorgiamo che De Martino & il fondatore di quel
filone dell’antropologia culturale italiana che, per impostazione scientifica,
per il richiamo alla ricerca al vivo, per la priorita data allo studio delle
subculture subalterne, ha inciso fortemente nello sviluppo odierno della no-
stra cultura iz toto. Numerosi giovani, oggi, lo « ridiscoprono » . Indub-
biamente oggi una ricerca antropologica di livello scientifico implica analisi
statistiche, socio-demografiche, comportamentali, economiche, socio-psicolo-
giche che mancano, o sono appena adombrate in De Martino. Lo sviluppo
della metodologia, delle tecniche di ricerca e delle attrezzature scientifiche

12Cfr. la dispensa universitaria curata da
P. Clemente, M. L. Meoni, M. Squillacciotti,
Aspetti del dibattito sul folklore in Italia nel
primo decennio del secondo dopoguerra, Uni-
versita di Siena 1974-75; il quaderno su Erzesto
De Martino: riflessioni e verifiche, edito dallo
Istituto De Martino e dall’Istituto Gramsci di
Firenze in occasione dell’incontro-dibattito te-
nuto a Firenze nel dicembre 1975 per il de-
cennale della morte; e inoltre il breve ma
succoso articolo di A. Rivera, E. De Martino
ieri e oggi, in: « Problemi» 39.1974, pp. 96-

50

102. Fra le testimonianze di un nuovo interes-
se per De Martino segnalo le recenti riedi-
zioni di: Sud e magia (Feltrinelli 19735%); Il
mondo magico (Boringhieri 1973); La terra del
rimorso (Il Saggiatore, 1976), oltre alla rac-
colta di suoi vecchi saggi uscita ora a suo
nome, Mondo popolare e magia in Lucania (Ba-
silicata editrice, Roma-Matera 1975) e il mode-
stissimo saggio di Sonia Giusti, Cultura e ci-
vilta: la prospettiva storicistica di E. De Mar-
tino (Roma, Bulzoni 1974).



sono adeguate, in ogni momento, alle condizioni generali della cultura, e in
ultima istanza alla storia d’ogni paese. Tuttavia De Martino per primo usava
per la ricerca antropologica, in Italia, moderni criteri di interdisciplinarieta,
tecniche di osservazione partecipante e interviste, con ausilio di attrezzatura
moderna. Oltre a cid sara utile avviare un discorso, che altri potra svilup-
pare in profondita, su quanto di valido provenga, nei nostri studi italiani,
dall’eredity demartiniana. Vari, in tal senso, sono i filoni di problemi e di
ricerche che si riallacciano a De Martino.

Un filone di studi continua la raccolta e I'analisi del materiale folklorico
ed etnomusicologico in Italia e nell’area mediterranea. Penso all’Istituto
Ernesto De Martino creato da Giovanni Bosio, ai lavori del « Servizio per
la cultura del mondo popolare della Regione Lombarda » svolti per iniziativa
di Roberto Leydi, alle edizioni « Bella ciao » con i « Dischi del Sole » e le
serie della rivista « Il nuovo canzoniere italiano »; penso ai lavori di D. Car-
pitella e di numerosi circoli culturali e musicali locali, dediti alla raccolta
e diffusione del materiale etnomusicologico italiano.

Una linea di studi continua ricerche sulla religiosita popolare italiana di
ambiente meridionale, centrale o settentrionale: fra gli altri A. Di Nola
(Abruzzo); C. Gallini (Sardegna); A. Rossi (meridione); L. Lombardi Sa-
triani (Calabria); T. Seppilli (Umbria); G. Bonomo, A. Buttitta, A. Rigoli
(Sicilia), mentre chi scrive dirige una ricerca in Calabria. In questo filone di
studi e ricerche la prospettiva demartiniana originaria non pud non venire
allargandosi, per considerare — con criteri di un’antropologia culturale ag-
giornata — i processi di trasformazione culturale indotti dall’espansione del-
'economia capitalistica e consumista degli anni ’60 e ’70; il gioco reciproco
dei fattori socio-economici moderni rispetto a quelli culturali, nei singoli
strati sociali; il rapporto di condizionamento tra ideologia dominante e cul-
tura popolare; i complessi rapporti, infine, tra dislivelli strutturali e livelli
culturali. La prospettiva demartiniana, originariamente orientata in senso
storico-retrospettivo, viene integrandosi con lanalisi dell’interplay tra mo-
delli culturali dominanti del nostro tempo e modelli tradizionali.

Un filone di studi continua e amplifica la problematica della religiosita
popolare avviata da De Martino, nel senso di far oggetto di studio non pit
soltanto le forme di religiositd popolare di carattere arcaizzante — il « mondo
magico », i residui precristiani, i sincretismi —, ma altresi le forme di devozio-
nalismo cattolico, le persistenze e i rigurgiti di tradizioni popolari cristiane,
nonché le manifestazioni di religiosita acattolica — gruppi evangelici — oppure
cattolica ma dissenziente — gruppi del dissenso, comunita di base — (A. Mo-
scato, G. Spini, A. Di Nola, V. Lanternari, M. Castiglione, L. Mazzacane,
C. Prandi e rivista « Testimonianze », ecc.). Persiste, pur in questo amplia-
mento d’orizzonte di analisi, e mantiene la sua validita la concezione demar-
tiniana del folklore come fatto sociale globale.

Uno sviluppo particolare delle problematiche demartiniane ¢ appena av-
viato, verso lo studio dei fenomeni di magia, degli irrazionalismi magico-

51



religiosi pertinenti a strati della societa urbana e borghese. De Martino in-
travvide negli ultimi tempi (Furore simbolo valore, 1962), 'insorgere di
rigurgiti di magia, di simbolismi rituali e d’irrazionalismi magico-religiosi
nell’ambito di classi piccolo-medio borghesi d’Europa oggi. La vecchia tesi
demartiniana di un mondo magico come mera espressione del « disagio d’una -
civilta al suo nascere » (I[ mondo magico, 1948), richiede verifiche e soprat-
tutto una integrazione o un ridimensionamento, alla luce di un fenomeno
del tutto contemporaneo, ossia del crescente sviluppo, della rapida diffusione
negli ultimi anni, nella societa dei paesi occidentali e soprattutto nella bor-
ghesia urbana, di ritorni a credenze e pratiche magiche, astrologiche, occulti-
stiche, e tra le giovani generazioni, anche intellettuali, di movimenti religiosi
di ispirazioni le piti varie, rifacentisi a modelli religiosi esotici (sette neobud-
dhiste, Hare Krishna, Divine Light Mission, ecc.), o a modelli carismatici
di tipo pentecostale cristiano, in ogni caso con forte carica comunitaria e
partecipativa, ma anche con nette tendenze evasioniste, agnosticismo e asten-
sionismo rispetto ai problemi immanenti della societa (Lanternari 1976).
Problemi centrali nell’analisi e nell'interpretazione di questi multiformi fe-
nomeni derivano dal rapporto tra il loro manifestarsi e 1'azione di fattori
storico-social-culturali da identificare; nonché dal rapporto tra componenti
spontanee, collettive, e loro strumentalizzazione e incentivazione da parte
di forze operanti da fuori.

Uno sviluppo particolare nell’applicazione dello schema interpretativo usa-
to da De Martino per la cultura contadina del Sud, ossia lo schema « crisi-
riscatto », ma con riferimento ad aspetti della societa contemporanea e spe-
cialmente alle manifestazioni dei giovani, ¢ dato dall’avvio, appena accennato
da alcuni, dello studio dei movimenti di contestazione sociale e culturale
degli anni recenti e attuali. Non pud infatti, I'analisi di movimenti siffatti,
prescindere dal considerare sia i fattori di alienazione, e dunque di crisi,
che sono preposti al loro insorgere, sia i modi nei quali si tenta in essi di
attuare il riscatto: modi aventi talora in comune, con le manifestazioni gia
studiate da De Martino fra i contadini del Mezzogiorno, il carattere d’irrazio-
nalita alienante, altre volte (Tullio Altan 1974;1976) espressi da un incre-
mento di coscienza politica.

Una ulteriore tematica che continua a svilupparsi da De Martino fino ad
oggi riguarda il dibattito sul folklore, che ha risentito nella gran parte degli
studiosi italiani delle osservazioni gramsciane, proprio in De Martino meglio
attualizzate sul piano del metodo. Oggi, in un dibattito sempre piu acceso,
v’é da un canto chi uguaglia tutto il folklore a « cultura di contestazione »
(Lombardi Satriani). Altri con maggior sottigliezza distinguono « un folklore
di protesta da un folklore come protesta » (Girese 1976:113-118; Lanternari
1976:109-113). Cirese vede nel folklore I’espressione di « dislivelli culturali
interni » alla societa (Cirese 1973). Altri guardano ad esso come allo «in-
sieme delle tradizioni preborghesi » tenendo anche conto delle « manifesta-
zioni innovatrici anticonformiste e antitradizionaliste emergenti dal seno della

52



cultura popolare » (Lanternari 1976:27; 1974a:56; 1974b:129). Qualcuno
univocamente uguaglia il folklore alla « cultura tradizionale » (Bronzini 1970:
35.74), e c’& chi invece, accettando Didentificazione unilaterale del folklore
come « insieme delle tradizioni preborghesi », vede in esso un prodotto cul-
turale percid stesso destinato ad estinguersi quando — e negli strati sociali
in cui — sia stata acquisita una elevata coscienza di classe (Cerroni 1976:40):
cid in opposizione al concetto demartiniano di « folklore progressivo », che
starebbe a caratterizzare appunto i prodotti di cultura popolare espressi
da una positiva coscienza di classe. =

Tutto cid dimostra che in De Martino si trovano avviati dibattiti e
affrontati problemi tuttora attuali, pure se oggi si tratta di ricollocarli, in
genere, in situazioni storico-culturali per sé stesse in gran parte differenti
da quelle degli anni ’50 e ’60 (De Martino moriva nel 1965), e in una
dimensione epistemologica e di metodo a sua volta diversa, per la matura-
zione di prospettive scientifiche nuove.

Ii dibattito & aperto infatti, oggi pitt di prima, su problemi molteplici,
quali quello dei rapporti tra momento conoscitivo e momento trasformativo,
tra osservazione e ricerca « partecipata », tra scienza e impegno ideologico.
Ma tra i pit delicati e sofferti problemi resta quello che riguarda i limiti
di equilibrio tra la riconosciuta esigenza di superamento di posizioni di tipo
relativistico e — all’opposto — di posizioni inconsapevolmente etnocentriche,
attraverso un laborioso sforzo critico che s’impone nello scienziato sociale.
Da una rilettura di De Martino si ricavano spunti di approfondimento per
questi problemi, in rapporto immediato con I'esperienza di ricerca sul cam-
po. In questo senso il riesame dell’opera demartiniana si pone come un si-
gnificativo capitolo, da farsi, dell’etno-antropologia in Ttalia.

BIBLIOGRAFIA

Boccassino R. 1958. Etnologia religiosa. Napoli.

AAVV. 1975. Ernesto De Martino: riflessioni
Bonomo G. 1966. Commemorazione di Giusep-

e verifiche. Firenze: Istituto Gramsci.

Ancront G. 1973. Tre saggi sull’antropologia
dell’ets coloniale. Palermo: Flaccovio. Uo-
mo e cultura Testi 10.

ANWANDER A. 1935. Introduzione alla storia
delle religioni. Brescia: Morcelliana.
Banrierp. E.C. 1976. Le basi morali di una
societa arretrata. A cura di D. De Masi.

Bologna: Il Mulino.

BertHOUD G., F. SABELLL. 1976. L’ambivalence
de la production. Paris-Geneve: Presses
Universitaires de France.

BiasuTTr R. 19411; 19674 (a cura di). Razze e
popoli della terra Torino: UTET.

pe Cocchiara. Palermo: Universita.

— 1974 (a cura di-). Demologia e folklore.
Studi in memoria di G. Cocchiara. Paler-
mo (Uomo e cultura Testi 11). Flaccovio.

Bronzint G.B. 1970. Folklore e cultura tradi-
zionale. Bari: Adriatica.

CAro Baroja J. 1971. Los Vascos. Madrid.

CarprTELLA D. 1966. Ricordo di E. De Marti-
no. Quaderni dell’ISSE 1.

Cases C. 1973. Prefazione a: E. DE MARTINO,
1l mondo magico. Torino: Boringhieri..

Cerront U. 1976. Rinascita 51-52.

CrpriaNI L. 1932. Considerazioni sul passato e

53



Pavvenire delle popolazioni africane. Fi-

renze.

1936. in Il Corriere della Sera. 16 giugno.
— 1940. La decadenza razziale delle genti ne-

gre e la necessita d’'una protezione degli
Etiopici. Africa Italiana:1.

Cirese AM. 1973. Cultura egemonica e cul-
tura subalterna. Palermo: Palumbo.

_1976. Intellettuali, folklore, istinto di
classe. Torino: Einaudi.

Crementt P., LEonr M.L., SquiLLAccrorTr M.
1975. Aspetti del dibattito sul folklore in
Italia nel primo decennio del secondo
dopoguerra. Universita di Siena. Dispense
Universitarie a.a. 1974-1975.

CoccHiarA G. 1952. Storia del folklore in Eu-
ropa. Torino: Einaudi.

— 1961. L’eterno selvaggio. Milano: Sag-
giatore.

Corajannt A. 1973. In: Etnologia e antropolo-
gia culturale. A cura di B. Bernardi. Mi-
Jano: Angeli.

— 1976. Prefazione a: G. LIENHARDT. An-
tropologia sociale. Roma: Officina.

Croce B. 1949. Filosofia e storiografia. Bari:
Laterza.

De MartiNo E. 1941. Naturalismo e storicismo
in etnologia. Bari: Laterza.

— 1948. Il mondo magico. Torino: Einaudi.

— 1949. Intorno ad una storia del mondo
popolare subalterno. Societa 5. Ripubbli-
cato in Mondo popolare e magia in Lu-
cania: 31-50. Roma-Matera: Basilicata ed.

1950. Prefazione a B. MALINOWSKI. Sesso
e repressione sessuale tra i selvaggi. To-
rino: Einaudi.

—— 1953. Etnologia e cultura nazionale ne-
gli ultimi dieci anni. Societa 3.

— 1958. Morte e pianto rituale nel mondo
antico. Torino: Einaudi.

— 1961. La terra del rimorso. Milano: Sag-
giatore.

—— 1962. Furore simbolo wvalore.
Saggiatore.

D1 Nora A. 1976. Gli aspetti magico-religiosi
di una cultura subalterna italiana. Torino:
Boringhieri.

Garasso G. 1969. Croce, Gramsci e altri sto-
rici. Milano: Saggiatore.

1976. Introduzione a E. DE MARTINO. La
terra del rimorso®. Milano: Saggiatore.
GarLint C. 1971. Il consumo del sacro. Feste

lunghe di Sardegna. Bari: Laterza.

Milano:

54

GaNDINI M. 1972. Nota bio-bibliografica. Uomzo
e cultura 10:223-268.

GRraANERIS G. 1935, La religione nella storia
delle religioni. Torino.

GROTTANELLI V.L. 1939. Missione di studio
al Lago Tana. Vol. I1. Ricerche geografiche
ed economiche sulle popolazioni. Centro
Studi per I’Africa Orientale Italiana. Rea-
le Accademia d’Italia. Roma. 2.

— 1940. Missione etnografica nel Uollega
Occidentale. Vol. I. I Mao. Centro Studi
per I’Africa Orientale Italiana. Roma. 5.

— 1955. Pescatori dell’Oceano Indiano. Ro-
ma: Cremonese.

— 1968. Anthropological traditions in Italy.
New York: Wenner-Gren Foundation for
anthropological Research.

Koppers W. 1947. La religione dell’uomo pri-
mitivo. Milano.

— 1953. L’uomo primitivo e il suo mondo.
Milano.

LANTERNARI V. 1974a. La religione popolare e

il dilemma della scienza demologica. In

Demologia e folklore, a cura di G. Bono-

mo. Palermo: Palumbo: 53-74.

1974b. Antropologia e imperialismo, e
altri saggi. Torino: Einaudi.

1976. Folklore e dinamica culturale. Na-
poli: Liguori.

Levi C. 1966. Ricordo di E. De Martino.
Quaderni dell’ISSE 1.

LomBARDI SATRIANI L. 1966. Il folklore come
cultura di contestazione. Messina: Pelo-
ritana.

—— 1976. Antropologia culturale e analisi del-
da cultura subalterna. Rimini: Guaraldi.

LospiNoso M. 1976. Etnologia e fascismo: il
caso del convegno Volta. La critica socio-
logica 36:147-166.

MavLiNowskI B. 1939a. The scientific basis of
applied anthropology. VIII Convegno di
Scienze morali e storiche. R. Accademia
d’Italia. Roma: 1938. Vol. L.

— 1939b. The modern anthropology and
european rule in Africa. VIII Convegno
di Scienze morali e storiche. R. Accade-
mia d’Ttalia. Roma. vol. II.

— 1945. The dynamics of culture change.
An inguiry into race relations in Africa.
A cura di P. Kaberry. New Haven.

MatTHEY P. 1974. Prefazione a J. BEATTIE.
Un reame africano: Bunyoro. Roma: Offi-
cina.




Papovant U.A. 1923. Intorno all’origine della
idea di Dio. Rivista di filosofia neosco-
lastica.

PacLiarRo A. 1966. Commemoraziome di G.
Cocchiara. Palermo: Universita.

PerTAZZONI R. 1922. Dio. Formazione e svi-
luppo del monoteismo. Vol. 1 Llessere
supremo nelle credenze dei popoli primi-
tivi. Bologna: Zanichelli.

— 1940. Orientamenti attuali dell’Africani-
stica. Atti dell’'VIII Convegno di Scienze
morali e storiche. R. Accademia Reale.
Roma: 1938 (estratto).

—— 1955. L’onniscenza di Dio. Torino: Ei-
naudi.

PinarD DE 1A BourravE H. 1929. L’etude
comparée des religions. Parigi.

RapcLIFFE BrRowN A.R. 1973. Il metodo nella
antropologia sociale. trad. ital. Roma: Of-

ficina.

Rivera A. 1974. E. De Martino ieri e oggi.
Problemi 39:96-102.

Scamipr W. 1943. « Il sacrificio presso i
popoli primitivi ». In: Teologia e mis-
sioni. Roma.

—— 19341; 1949%. Manuale di storia compa-
rata delle religioni. Brescia: Morcelliana.

—— 1949. Manuale di metodologia etnologica.
Milano.

Scortr P. 1941. Etnologia. Milano: Hoepli.

Turrio AvtaN C. 1974. I wvalori difficili. Fi-
renze: Bompiani.

e A. MarrADL 1976. Valori, classi sociali,
scelte politiche. Indagine sulla gioventi
degli anni sessanta. Firenze: Bompiani.
ZacHr C. 1973. L’Africa nella coscienza euro-

pea e Uimperialismo italiano. Napoli: Gui-
da.

ABSTRACT

The author reexamines Ernesto De Martino’s work in religious anthropology
in southern Italy during the 1950s and tries to identify the cultural stimuli
that led De Martino to undertake research in the field. There is a brief
analysis of the ideological, cultural, and scientific tendencies that were pre-
dominant in Italy in that period, especially in the area of the human sciences-
anthropology, ethnology, and folklore.

Similarities and differences are pointed out between De Martino’s position
and that of the official culture of the period. De Martino’s position is compared
to those of the anthropological sciences in Great Britain, America, France,
and Germany, with particular attention to his remarkably independent critical
view of them. The author finds that what seems to have led De Martino
to study the subcultures of the poorer classes in southern Italy was not
the influence of English functionalism or American cultural anthropology,
but his direct experiences (as a functionary of the Socialist Party) among the
peasants of the south, his reading of Antonio Gramsci’s Prison Notebooks,
and his acquaintance with the writer Carlo Levi and the Lucanian peasant
poet Rocco Scotellaro.

The author stresses the originality of De Martino’s work, which gave
Italian cultural anthropology an historical basis, and its seminal influence
on contemporary anthropological sciences in Italy. In this context he points
out that studies of a variety of aspects of modern Italian culture are being
carried out by young anthropologists under the influence of De Martino’s

55



work. And the starting-point of some current theoretical disputes concerning
anthropological science and folklore can be traced back, directly or indirectly,
to work that De Martino did two decades ago. Finally, the author regret-
fully notes that De Martino’s importance for Italian anthropological studies
is not sufficiently recognized by some young ehtnologists. :

56



