
PADRINO E COMPADRE: ANALISI DI UN RAPPORTO DI SOAMBIO
TRA I HUAVE DI SAN MATEO DEL MAR, OAXAOA, Mnssrcol

Italo Signorini
Università di Roma

I

I Huave (O Mareños) sono stanziati sulla costa dello stato messicano di
Oaxaca in corrispondenza del versante pacifico dell'Istmo di Tehuantepec.
Sono concentrati -in solo cinque villaggi - un tempo pomposamente chiamati
“repúblicas ' - indipendenti gli uni dagli altri e con differenze linguistiche
a culturali di un certo rilievo 2. Su Ognuno di essi gravita una serie di più
piccoli insediamenti e di “ rancherias° il cui numero sta rapidamente au-
mentando adeguan-dosi al forte «incremento demografico caratteristico di tutto
il Messico degli ultimi anni. I cinque villaggi, classificabili nella terminologia
di Wolf (1957:2) come comunità contadine chiuse ~e corporate, sono San
Mateo del Mar, San Francisco del Mar, San Dionisio del Mar, Santa Maria
del Mar e Huazont-lan. Ixhuatan, un tempo anch'esso centro huave, È: oggi
un insediamento zapoteco. Incerti sono i dati statistici che concernono la consi-
stenza numerica dei Huave, nell'-imperfezione dei censimenti svolti dalle au-
torità municipali. Comunque, quello del 1975 dava per il municip-io di San
Mateo del Mar (comprendente anche Huazontlan), il più popo-loso di tutti,
5.462 abitanti. La Nolasco (1972: 39), riportando il numero dei monolingui
e dei bilingui presenti nell'intero gruppo huave, calcolati solo nella popola-
zione superiore ai cinque anni nel 1971, parla di 5.463 per i primi e di 3.744
per i secondi per un totale generale di 9.207 individui.

(1916) lo olassificava nel gruppo Zoque-Maya-1 Il presente lavoro è frutto dell'indagine sul
Totonaco, mentre Swadesh (1959; 1960) lo po-terreno da me com-piuta in seno alla Missione

Etnologica Italiana in Messico, condotta dal-
l'Istituto di Etnologia dell'U-niversità di Roma
sotto la direzione d_el Prof. Vinigi L. Grot-
tanelli e .finanziata dal CNR e dal Ministero
Affari Esteri. La Missione opera dal 1973 pres-
so quella frazione dei Huave che è localizzata
nel comprensorio del municipio di San Mateo
del Mar (distretto di Tehuantepec): ad essa
soltanto si riferiscono i dati riportati in que-
sto articolo.

zlfafliliazione li-ng-uistica del huave non è
stata a tutt'oggi definitivamente chiarita. Radlin

ne in quello Macro-Mixteco (cioè Otoman-gue
meno Chia-paneco-Mangue). L'Enciclopedia Bri-
tannica, in una tavola di sintesi della voce
« Indian, Latin-American ›> rioavata da un ar-
ticolo di McQuown (1955) e da una classifi-
cazione non pubblicata di Greenberg (1956),
cataloga il huave come «stock ›› a sé stante
del << -phylum ›› Penuti, insieme allo << stock»
Mixe-Zoque, a quello Maya ed a quello To-
tonaco. Longacre (1967) fa invece del huave
un gruppo l'i-nguistico totalmente indipendente.

57



UÈCO

kÉmSm_

im

\

“_m_ñ_m_____,_<______m___:Ho“____:__\

öm_____mw

OUm_u:E“___/7 _âw§°O

LQdi
/JVgiá/bw

QQ¢O_moãwßgwN22.8%Eg__£

0:ØOaa

E______x_

áøwš

Cå_%3_.

'W

w%Qv`\_ òåH__zk __oå2x_

%~__%`
WQ

“_Oü

“_AW

Z“mv

ovw9



Il territorio huave non è dei più felici per l°insediamento umano: le terre,
aride e sabbiose, sono poste tra l'Oceano Pacifico e due grandi lagune, dette
Mar Superior e Mar Inferior. Altre più piccole lagune si aprono all'interno
del territorio e ad esse si aggiungono, nel periodo delle piogge (lugliO-set-
tembre), vaste distese allagate dovute alla natura del suolo, impermeabile,
e alle difficoltà di deflusso delle acque piovane. I quattro mesi di “notte ',
il vento che proveniente dall”Atlantico sbocca violento all'altezza delle la-
gune nei mesi da ottobre a febbraio, dopo aver preso l'abbrivo attraverso la
strettoia dell'Istmo, e i successivi quattro mesi di intenso calore, sono poi
sufficienti ad inaridire del tutto la zona.

Le attività economiche di base dei Huave sono la pesca, l'agricoltura e
l'allevamento, ma a seconda de-i centri la preminenza del~l'una O dell”altra
cambia. A San Dionisio primeggia l'agricoltura, ai Santa Maria l°allevamento,
a San Francisco e a San Mateo la pesca. 'Ma in quest'ultimo - che è quello
che più ci interessa ai fini del presente lavoro - la decrescente resa delle at-
tività di pesca per effetto dell'eccessivO sfruttamento del patrimonio ittico
delle lagune e della fascia oceanica prospiciente -ad opera di flottiglie << mes-
sicane ››, nonché la messa a coltura (e l'«intrOduzione di tecniche piú moderne)
per tutte le terre minimamente adatte, stanno facendo crescere in importanza
l'agricoltura. Essenzialmente agricola risulta oggi la popolazione di Huazon-
tlan, “ agencia municipal ' dipendente dal “municipio ' di San Mateo da
cui gli abitanti provengono per una traumatica fissione di alcuni anni fa che
ha port-ato all”occupazione degli unici terreni del comprensorio municipale
che dessero prospettive di un quasi sicuro» raccolto annuale. Nel territorio
della “ cabecera municipal ° la resa dei coltivi è infatti nel comp-lesso tanto
scarsa e aleatoria (camote, fagioli, arachidi sono i cultigeni principali) da
mantenere ancora la maggioranza della popolazione attiva dedita alla pesca.
Questa è di laguna (la pesca in mare aperto non è praticata per la sconoscenza
delle tecniche di costruzione e di impiego di imbarcazioni adatte) ed è rivolta
principalmente alla cattura di gamberi.

La creazione recente di una cooperativa di pesca, pur nel suo alterno e
difficoltoso funzionamento dovuto a cause interne ed esterne, sta orientando
l'attività verso una più razionale e redditizia gestione del sovraprodotto, affi-
dato prima a transazioni individuali sul mercato di San Mateo o in quelli
delle città dell'entroterra dove si ha il massimo sfruttamento delle scarse
possibilità di resistenza economica dei venditori da parte dei mercanti
“ ladinos ' O zapotechi.

Scarsi sono i contatti tra San Mateo e gli altri villaggi huave, assumendo
i rapporti addirittura un carattere di ostilità nel caso di Santa Maria del Mar
a causa di vecchi rancori per dispute territoriali. Le relazioni economiche e
politiche sono con si centri non-huave e anche per quanto riguarda il settore
delle alleanze matrimoniali il villaggio funziona come unità endogama. Ten-
denza alla endogamia si riscontra pure -nelle sezioni in cui San Mateo si
divide: quattro un tempo, ora soltanto tre, alle quali si -appartiene per resi-

59



denza e che forniscono a rotazione gli individui che -debbono ricoprire gli
incarichi comunitari.

Di tutti i municipi San Mateo è certamente il più tradizionalista, chiuso
e Xenofobo. Un atteggiamento meno ostile nei confronti degli << stranieri ››
da parte della popolazione, o per lo -meno di un”aliquOta di essa, si è avuto
dal 1972 quando il villaggio è stato allacoiato a Tehuantepec con una pista
carrozzabile.

Laresidenza è tendenzialmente patri- O neolocale, restando però di norma
la neolocalità ristretta alla seksion di villaggio in cui si è nati. Essendo in-
fatti dovere di un buon genitore provvedere all'impianto indipendente dei
figli sposati, questi cercherà per essi un terreno (ndezi) che sia il più vicino pos-
sibile alla propria residenza O, comunque, che non sia al di fuori della propria
sezione. Dato che un padre emancipa man mano fi figli sposati sistemandoli
in abitazioni indipendenti - che per ragioni di spazio dovranno necessaria-
mente sorgere fuori dal nden di Origine - ne consegue che è per lo più il
figlio minore a restare con i genitori e ad ereditare l°unità residenziale. Co-
me ovvio, se lo consentono spazio e armoniosi rapporti familiari, potranno
essere più d”uno i figli che restano nel Halen paterno: non soltanto poi in
combinazione di fratelli maschi, ma anche di fratello e sorella. I oasi di
uxorilocalità non mancano - anche se pongono in stato di inferiorità ~i mariti
che l'accettano - determinati da situazioni in cui la moglie sia figlia unica o
ultima di un gruppo di sorelle ad accasarsi, ed ti genitori di lei pretendano
questa forma di residenza.

Il gruppo parentale di un individuo si costituisce sulla base del riconosci-
mento della bilateralità e comprende anche gli affini. Per il fatto però di es-
sere Ego-centrato e composto anche da affini, non vi è individuo il cui gruppo
parentale ricalchi esattamente quello di un altro - nemmeno nel caso si
tratti di due fratelli germani - né gruppo che abbia continuità nel tempo O
che si presenti distinto in modo assoluto da ogni altro (Diebold, 1966:45).

La struttura politico-amministrativa è quella comune alla maggior parte del-
le comunità indigene mesoamericane, essendo fondata sul connubio tra l'ordi-
nam-ento -prescritto dalle leggi nazionali e il sistema di governo voluto dagli
Spagnoli e dalla Chiesa cattolica in epoca coloniale. Ritrov-iamo pertanto la
caratteristica successione di incarichi comunitari (' escalafón °) di sempre mag-
giore responsabilità ia cui ciascun maschio è obbligato, acquisendo con la sa-
lita della scala gerarchica un prestigio crescente in seno alla società. A -un
“ escalafón ' propriamente civile se ne afiianca un secondo di carattere religioso
più una linea di “ m.ayordomias ' che sino a pochi anni fa ha avuto un°impor-
tanza fondamentale in quanto qualificante per il raggiungimento dei vertici
della gerarchia politico-amministrativa. -

Per quanto attiene alla religione, il cattolicesimo dei Huave, vecchio di
quattro secoli, non è riuscito a sradicare culti e credenze di epoca preispanica.
Divinità che sono personificazioni di elementi naturali (ciclone, folgore, ma-
re, terra). si affiancano -al Dio onnipresente cristiano e ai «santi ››. Il villag-

eo  



gio, che fino al 1960 veniva visitato solo due volte all'a-nno -in Occasione delle
feste principali (Patrono, Candelaria) da parte di un sacerdote - restando
aflidato alla linea dei “ cargos ' religiosi di impartire in via provvisoria sacra-
menti quali il battesimo e l'estrema unzione - ha ora un parroco residente
che conduce una dura lotta contro Ogni forma di commistione pagana del
rituale cattolico e ha provocato con la sua azione il crollo di varie istituzioni
tradizionali e molti risentimenti nella popolazione. A partire dagli anni '40
è iniziata poi la evangelizzazione da parte di missionari battisti che ha avuto
il risultato di creare una comunità protestante di un centin-aio di individui e
aperto la strada anche ad altre sette (sabatisti, nazareni, testimoni di Geova)
la cui consistenza è però di gran lunga inferiore numericamente.

II A

Non vi è studio sociologico su gruppo indigeno della Mesoamerica che non
rilevi l'impOrtanza che in quest'area assumono quelle «particolari relazioni so-
ciali di tipo formale che vengono comunemente -indicate -nella letteratura an-
tropologica con il termine collettivo di “ compadrazgo ' 3, il nome dato alla
istituzione che le comprende. Questa deve la sua origine alla richiesta della
Chiesa cattolica che, -nell'amministraziOne del sacramento del battesimo, colui
che -ne fruisce venga affiancato da individui in funzione di testimoni dell'atto
e al contempo di garanti della sua libera volontà, delle sue capacità nonché
della sua successiva educazione religiosa. Tale richiesta risponde al carattere
iniziatico del sacramento, il quale configura, come ben hanno messo in luce
Mintz e Wolf, una rinascita spirituale per cui << ...si costituisce un'analOgia
tra il ruolo del padre biologico nel processo del concepimento da un lato
e il ruolo del .garante quale padre spirituale dalljaltro. Questo concetto di
affinità spirituale ha a sua volta portato, all'idea di una parentela spirituale
e posto la base per la creazione di rapporti di parentela spirituale attraverso
il meccanismo della presenza di garanti all'atto del battesimo» 4.

Un'osservaziOne che si può subito fare è che per la definizione dell°insieme
delle relazioni che derivano dalle garanzie e testimonia-nze richieste si usa il

3Per l'«impOrtanza che tali rapporti hanno spiritual father on the other. This notion of
nel mondo ispanico è ormai invalso l'uso del
termine spagnolo « compadrazgo ›› al posto dei
termini che ciascuna lingua possiede per de-
finire' l'istituzione: a-d. esempio in Italiano il
termine « comparatico ››.

4Mintz e Wolf, 1950: 343: << an analogy
is drawn between the role of the biological
father in the process of conception on the
one hand and the role of -the sponsor as the

spiritual affinity has in turn given rise to
notions of spiritual kinship, and laid the basis
for the formation of ritual kin relationships
through the mechanism of sponsorship at
baptism ››.

5Cfr. ad es. Mintz e Wolf, 1950: 354; Fo-
ster, 1953:5; Foster, 1969: 262; Carlos, 1973:
76-77; Carlos, 1975:470.

61



termine “ compadrazgo ° che implicitamente privilegia il legame tra compadri
(padrini e genitori del battezzato), ponendo per contro in sottordine quello
tra padrini e figliocci. Ora, se è vero che per quanto riguarda la Mesoamerica
il rapporto padrino-figlioccio riveste spesso un'importanza sociale minore, bi-
sogna anche ricordare -la consistenza dei casi inversi, tra i quali va -anche an-
noverato quello di S. Mateo del Mar, qui esposto.

Ma la letteratura insiste su questo puntos (sembra quasi ripetendo senza
vaglio quanto detto da altri in precedenza) generalizzando oss-ervazioni fatte
su cultureó nelle quali il compadrazgo -presenta tale struttura. Va pertanto
sempre considerato che la interarelazione, tra “ padrinazgo” da un lato e
“ compadrazgo' in senso stretto dall”altro si articola variamente, risultando a
volte preminente il primo, a volte il secondo. Non sarà quindi disutile un
ulteriore contributo all”argOmento che metta in luce come il compadrazgo si
presenta tra i Sanmateanos dal punto di vista strutturale e della sua funzione
sociale. i

Presso questi infatti esso mostra talune modalità differenti e assume inoltre
interessanti connotazioni di « scambio ›› che non sembrano ritrovarsi negli
altri gruppi del~l'Istmo, almeno secondo quanto si ricava dalle descrizioni, in
verità non sempre approfondite a sufficienza, che di esse sono state sinora
date.

Ci troviamo qui di fronte al tipo di rapporto di compadrazgo definito « asim-
metr-ico ›>; in cui cioè non vi è parità gerarchica tra il compadre-padrino da un
lato e -il compadre-genitore dall'altrO e la posizione di superiorità è attribuita
al primo, per il fatto di essere datore (di un padrinato), mentre il secondo,
ricevente, non può sottrarsi alla sua inferiorità mediante una resa di pre-
stazione 7. A San Mateo questa situazione, una volta costituitasi, non si li-
mita però ai soli due individui che vi sono inizialmente coinvolti, ma si tra-
smette ai discendenti lineari dell”unO e dell'altro a formare due gruppi O
meglio due << linee ››, una di datori e una di riceventi. Ciò consente di supe-
rare l'impasse in cui si trovano tutte le popolazioni che hanno, come i I-Iuave,
un sistema di parentela di tipo bilaterale: di non potere cioè, per l'assenza
di gruppi sociali fondati sulla discendenza, costituire un continuum di
relazioni strutturali tra gruppi 8. Là dove, seco-ndo norma, si dovrebbe avere,
tramite il compadrazgo, soltanto relazioni di carattere sincronico ed indi-
viduale (O, più precisamente, di relazione tra coppie), la presenza di linee,
cioè formazioni di soli parenti lineari che assumono la funzione di unità di

°Cfr. "Gillio, 1945:104. -
7L'affermazione di Diebold (1966:50): «In

a minor-ity of cases, the sponsorship becomes
mutual... ›› non contraddice l'esistenza di una
norma imlpediente che tutti i miei informatori
hanno messo in evidenza. Comunque, la pre-
senza di un numero minimo di casi in contra-

62

sto con la regola non mi sembra sufficiente per
catalogare, come fa Gudernan (1975 :233), sulla
base dell'indicazione di Diebold, i Huave tra
i gruppi presso i quali << choise reversal is
permitted and practised but not prescribed ››.

8 Cfr. Gudeman, 19751233.



scambio asimmetrico, fa superare tale limitazione consentendo ai rapporti di
assumere una dimensione diacronica.

Così conformato, il rapporto asimmetrico di compadrazgo manifesta al
meglio la sua analogia strutturale con -i sistemi matrimoniali asimmetrici, per-
petuando anch'esso -il modello di alleanza attraverso uno scambio indiretto,
in questo caso di prestazioni. Ciò consente di assimilare la superiorità del
padrino datore a quella dei «fratelli» della sposa nei confronti del marito
in una società in cui vige la regola del matrimonio con la cugina incrociata
matrilaterale. Tale collegamento strutturale, che rende ragione di molti aspetti
funzionali del compadrazgo, si è subito imposto all'att~enzione nell'analisi dei
dati raccolti a San Mateo del Mar. Esso era già stato messo in .luce da
Hammel (1968) nello studio da lui fatto in Serbia e Montenegro, e Gudeman
(1975) lo riprende in una sua recente trattazione teorica dell”argomento.
Quest'ultimo studioso però, pur parlando anch'egli di analogia tra compa-
drazgo asimmetrico e scambio indiretto in un sistema di scambio matrimoniale
generalizzato, pone il modello dell'alleanza in secondo piano non ritenendolo
sufficiente a dar conto della asimmetria del rapporto tra padrino e genitore
nonché, corollariamente, della pressoché costante attribuzione della posizione
d-i superiorità al primo. La asimmetria fondata sulla posizione di status pri-
vilegiato del padrino _ riscontrabile anche là dove questi sia considerato rice-
vente e non datoreg - sarebbe per Gudeman da attribuirsi in prima istanza
alliidea che la dottrina cattolica ha della superiorità del-la paternità spirituale
rispetto a quella naturale. D°~altra parte, pur riconoscendo l'esistenza di un
rapporto tra compadrazgo a-simmetrico e maggiore coesione sociale (resa pos-
sibile dalla perpetuazione del rapporto), ritiene però quest'ultima difficile
da misurare - e di conseguenza anche difficile stabilire «i termini della rela-
zione causale - quando lo stesso effetto può essere conseguito con altri
sistemi quali l”incremento del numero dei padrini, la moltiplicazione delle
occasioni, ecc.

III

I due momenti sacramentali da cui tra i Huave scaturisce il rapporto di
compadrazgo sono il battesimo e «il matrimonio 1°. Come verrà discusso in
seguito, per quanto riguarda «i maschi i due momenti sono tra loro tenden-

scamrbio matrimoniale. È questo il caso, ad9Gudeman (1975 :234) cita a questo pro-
es., del modello indiano che Stir-rat (1975:,'*97)posito il caso yugoslavo segnalato da Hammel

(1968:74) e quello colombiano di Aritama
fornito dai coniugi Reichel-Dolmatoff (1961:
73). L°offerta fatta a qualcuno di essere pa-
drino è considerata un dono che pone il ri-
chiedente della prestazione in stato di supe-
riorità. Questo vale anche a volte per lo

ritrova identico nella comunità di Wellogoda
in Sri Lanka.

1° Carlos (1973:88; 19751481) ritiene che il
matrimonio non debba essere incluso tra le
cerimonie e le occasioni in cui si stabilisce un
rapporto di compadrazgo. Questo perché «...the

63



zialmente connessi: nel senso che colui che fu padrino di battesimo dovrebbe
diventare poi compadre di matrimonio del proprio figlioccio e, se possibile,
in seguito anche padrino dei figli di questo, «passando la mano al proprio
figlio quando sia impossibilitato ad -assumersi tale serie consecutiva di
obblighi.

Data tale impostazione, ne consegue che le donne avranno per compadre
e comadre di matrimonio i ' padrinos de bautizo ” del marito o i discendenti
lineari di questi o anche degli estranei a quella linea, ma sempre scelti dal
marito. Che questi ultimi possano -pertanto coincidere con i propri padrini di
battesimo rientrerà nelle possibilità offerte dal terzo caso, di -libera scelt-a del
coniuge. I

Battesimo e matrimonio verranno qui ora considerati ciascuno, per como-
dità di esposizione, come momento iniziale, e i rapporti da essi derivanti
descritti quindi separatamente.

IV

Nella loro pressoché totale ignoranza dei fondamenti teologici della dot-
trina cattolica, i Huave, degli effetti che secondoquesta il battesimo produce
in chi lo riceve - remissione d-ei peccati e delle pene ad essi connesse, stigma
spirituale, ricezione della grazia santificante e dei doni dello Spirito Santo,
incorporazione alla Chiesa di Gesù Cristo - conoscono solo l'ultimo che sanno
essere quello che consente di godere anche degli altri sacramenti. Questo fa
in modo che il battesimo venga considerato fra tutti il più importante così che
su di esso si costituiscono vincoli sociali la cui saldezza È: garantita al meglio
dalla << superiore ›› sacralità dell'elemento fondante.

Alla nascita di un figlio, il padre richiederà a una persona di conoscenza,
che stimi retta e di fiducia e con cui gradisca instaurare rapporti di maggiore
intimità, di voler essere il padrino (tear teampooc = padre dentro la chiesa).
La richiesta va rivolta ad un individuo che non faccia parte del gruppo degli
akwalaac “ e che sia sposato. Quest°ultimo per un duplice ordine di ragioni.
Da un lato per il fatto che uno scapolo 12 non è considerato “ hombre com-

di affini che si costituisce in base al ricono-
scimento di una parentela di tipo bilaterale
(per una discussione sulla terminologia della
parentela, cfr. Diebold [1966] e Signorini
[1976])_

padrinazgo relationship established between
marriage padrinos and the couple being mar-
ried overrides the generally remote and honor-
ary compadrazgo ties resulting from the mar-
riage ceremony ››. Non mi sembra valida tale
discriminazione che riposa sulla minore impor-
tanza sociale del rapporto di padrinazgo rispet-
to al compadrazgo in senso stretto quando il
vincolo sia creato attraverso il battesimo (Vedi
osservazioni precedenti nel testo).

11 Il termine designa il gruppo di parenti e

64

12 Per scapolo (neenš = ragazzo) i Huave
intendono u-n uomo che non conviva o non
abbi-a convissuto more uxorio con una donna
nella propria casa. Un giovane che, come molti
a San Mateo, sposi soltanto dopo un certo
tempo (a volte abbastanza lungo per avere da



3---_

pleto ', non avendo assolto i suoi doveri di perpetuatore, con la conseguenza
di non poter nemmeno conseguire quelle cariche ›- ed es. la mayordomía - che
sono qualificanti sul piano del prestigio. Dall'altro lato perché l'assenza di
una spos-a non consentirebbe di creare quella diade - padrino'/madrina -
che i Huave ritengono debba essere composta da una coppia di coniugi il cui
vincolo sia -stato sanzionato da un matrimonio religioso. Se la richiesta è da
quello accolta, a nome proprio e della propria moglie (mäm teampooc :
madre dentro la chiesa), allora automaticamente si costituisce, di riflesso al
vincolo di padrinato, quel secondo fondamentale vincolo del triangolo sociale
genitori-figlio-padrino che è la relazione di compadrazgo tra genitori e pa-drini.
Esso trova immediata espressione nella donazione di cioccolato e “ atole °
(åaw) 13 che i genitori faranno .al padrino e alla madrina nella casa di questi
il giorno del battesimo, in -segno di riconoscenza eidi rispetto, e che già met-
tono in luce come il rapporto tra compadri (kombìl) non sia parit-etico, ma
al contrario connotato da una' chiara subordinazione dei primi rispetto ai
secondi. Da questo momento -il figlioccio - chiamato con il termine di kwal
(figlio) - è tenuto nei confronti del padrino ad un comportamento che i
Huave classificano come «filiale ››, ma dal quale è bandita ogni licenza e i
cui obblighi non possono essere evasi, pena la cessazione del rapporto. Ogni
mancanza da parte del figlioccio assume infatti, per quanto concerne le con-
seguenze, una gravità ben maggiore di quella compiuta da un figlio. Il primo
può essere infatti respinto quando non si adegui alle regole che il rapporto,
di tipo integrat›ivo -e contrattuale, -impone; mentre per il secondo questo
non può avvenire se non in casi eccezionali, traumatici, di tradimento del vin-
colo « naturale ››, Il concetto di << naturalità ›› del legame derivante dal fatto
biologico della procreazione, in opposizione alla « artificialità ›› di quello co-
stituitosi attraverso una operazione spirituale, è stato esemplificato nel modo
più adeguato da uno degli informatori: << se getti una tavola fatta di un sol
pezzo di .legno, questa non si rompe; ma se è composta di più pezzi tra loro
connessi, allora si scompone ›› 14.

sanzione della propria validità sociale.
13 Bevanda a base di mais. Vi sono vari

tipi di “atole '. Quello usato in tale occasione
è il åaw popoš preparato aggiungendo al bašaw,
un “atole ' di mais appena sbollentato, la

lei un paio di figli) la ragazza con cui convive
dopo averla fat-ta fuggire dalla casa paterna di
lei e averla condotta nella propria casa o in
quella del proprio padre, viene automaticamen-
te registrato nelle liste della sezione di villag-
gio in cui risiede; trovandosi da quel momen-
to obbligato, dato che ha voluto « comportarsi
da uomo ››, ad assumersi anche tutti i doveri
associati a tale condizione. Questi consistono
del1'ubbidienza alla chiamata a quegli incari-
chi (mona/az?-t = lavori, sing. nearm/n"z't)_ civili e
religiosi di crescente complessità, e via via le-
gati a differenti livelli gerarchici, che ciascun
uomo deve a turno assolvere, nelI'interesse
della comunità, per avere infine la definitiva

schiuma ottenuta frullando la linfa estratta
dalla corteccia del nšeed, un rarnpicante. La
schiuma viene allontanata, al bere, mediante
palette intagliate (mz'sz"z`l åaw = bastone atole)
che erano un tempo tra i migliori prodotti
dell'artigianato locale.

14 Ciò coincide con quanto afferma Pitt-Rivers
sul compadrazgo: « The simulation of kinship
in ritual kinship is inspired by this concern:
to borrow the qualities attached to “real”

65



Obblighi del figlioccio saranno visite, quanto meno settimanali, ai padrini
al fine di mostrare rispetto, mettersi a disposizione delle loro necessità, rife-
rire sulle proprie spese, attività lavorative, problemi familiari. Padrino e
madrina considerano infatti lesivo del proprio prestigio avvertire essi stessi
i fig-liocci di quanto possa loro servire e aspettano quindi che siano quelli ad
informarsi e a offrire poi l°aiuto desiderato. La remora verrà naturalmente
superata ogniqualvolta per i padrini non vi siano altre possibilità che la
richiesta diretta. Un figliocoio troverà invece del tutto naturale rivolgersi ai
propri padrini per ottenere daloro aiuto e consigli.

Pur restando lo schema di comportamento lo stesso sia che si tratti di un
maschio, sia di una femmina, maggiore intimità, e quindi rapporti preferen-
ziali, si avranno di no-rmasugli assi di identità sessuale: figlioccio con padrino,
figl-ioccia con madrina.

I rispettivi coniugi dei figl-iocci si adegueranno a loro volta al comporta-
mento di rispetto del partner nei confronti dei suoi padrini. Questo non sol-
tanto quale conseguenza automatica d-ell'i›nstaurarsi di un vincolo di affinità
spirituale - corrispondente al rapporto suoceri/genero-nuora - ma anche per
precisi accordi prematrimoniali '5

Per ciò che si è accennato in precedenza sulla scelta dei “ compadres de casa-
miento ', una moglie si troverà però piú obbligata nei confronti del padrino
del coniuge di quanto si trovi il marito. Questo sia per la sua subordinazione
di donna e di sposa, sia perché qu-ello è molto spesso anche suo compa-dre di
matrimonio. Il « rispetto ›› di un marito per il padrino della moglie è invece
più formale che sostanziale: ad es., lo chiamerà tear e verrà da lui chiamato
kwal, come nella terminologia di indirizzo tra suocero e genero, ma potrà
con diritto sottrarsi a una richiesta troppo impegnativa di aiuto, a differenza
che se venisse dal suocero o, più ancora, dal proprio padrino.

Anche al momento della morte del padrino l' “ ahijado ° sarà tenuto a ester-
nare in umiltà_il suo attaccamento filiale, svolgendo con solerzia tutte quelle
incombenze che si mostreranno necessarie. In caso il defunto sia privo di
prole, di fratelli e di altri stretti familiari, o che questi non se ne assumano
l'onere, o anche se ha espresso in vita tale desiderio, sarà il figlioccio che
laverà il cadavere e lo abbiglierà per la veglia funebre. Sempre che gli altri
familiari non vi provvedano, potrà inoltre prendersi lui carico delle spese
per la retribuzione del << rezador ››, dei cantori e delle cerimonie che per un

kinship in order to cement a relationshì-p
initiated by nothing more than mutual agree-
ment ›› (19`/3:98). Ne consegue che tra partners
del rapporto di compadrazgo la osservanza dei
doveri è più stretta che tra i parenti « reali ››
che il rapporto simula perché « ...the amity
which it imposes is recognised as purer than
that which links real kin precisely because it

66

is not prescriptive›› (1973:102).
15 Nei pourparlers che impegnano i rispet-

tivi genitori (o loro rappresentanti) dei due
fidanzati, da ciascun lato vengono minuziosa-
mente elencate le persone del proprio gruppo
parentale per le quali si richiede da parte dei
futuri coniugi un impegno di rispetto o, vice-
versa, di solidarietà nell'ostracismo.



_:--f

anno, a tempi fissi 16, dovranno essere compiute perché l'anima del defunto
possa stabilirsi in cielo 17. Lo stesso farà una figlioccia quando le muoia la
madrina.

Alla eredità dei padrini i figliocci parteciperanno eventualmente soltanto
attraverso legati, sempre che siano state soddisfatte le legittime aspettative dei
figli. Ma se questi mancano, possono ricevere anche l'intero asse ereditario.

Agli obblighi, in larga misura formali, dei figliocci, corrispondono quelli ben
più sostanziali dei padrini. Assenti però tra i Huave le motivazioni cattoliche
della presenza di un padrino, tali obblighi si esplicano tutti nell'ambito sociale.
Primo per importanza, qualificante -in assoluto i ruoli di padrino e di ma-
drina, è il dovere di intervenire con il proprio consiglio in ogni evento sa-
liente della vita dei figliocci. Il detto huave « tornasti presto perché consi-
gliasti male il tuo figlioccio ››, usato quando una persona che si sia accomia-
tata per recarsi in un altro «luogo ricompaia dopo poco, chiarisce bene il
valore morale e religioso di questo impegno. Il guardiano dei Cieli (San
Pietro) rimanda infatti in terra, per un periodo di penitenza, i padrini che
non abbiano svolto con zelo e coscienza le proprie funzioni. Per questo un
padre che non venga ascoltato dal figlio si rivolgerà al padrino di quello (cioè
al suo kombäl) per aiuto, sapendo che i consigli o le ammonizioni date per
sua bocca avranno ben altro effetto dei propri, non potendo in pratica essere
evasi se non attraverso una rottura con il padrino, condannabile sempre e
comunque squalificante sul piano sociale.

Altro obbligo del padrino è di sostituirsi al padre tutte le volte in cui il
figlioccio ha bisogno della presenza legale o della assistenza del genitore e

16 Riti funerari si compiono al primo giorno
dopo la morte, al nono, al quarantesimo, ai
sei mesi, e infine al compiersi del1'anno. Alla
stessa data, o in epoca successiva, a seconda
delle possibilità economiche, si dà l'a/atep niåeå
(sollevare offerta) una festa rituale che con-
sente al morto di salire definitivamente al
cielo.

171 Huave distinguono tre categorie di de-
funti. La prima è composta da coloro che
sono morti di morte violenta e che Dio non
accoglie perché l'evento funesto ha modificato
il corso del destino che Egli aveva fissato (« to-
davia no habia liegado su tiempo ››). Questi
non vengono sepolti all'interno del cimitero
e le loro anime restano in terra per sempre,
ostili fantasmi vaganti. La seconda categoria
- oggi in incremento, a detta dei I-Ifuave, per
il crescente disinteresse nei ri-guardi del « buon
comportamento parentale» - raccoglie i defun-
ti che, in quanto morti alla loro ora « perte-
necen a Dios ››, ma sono stati da Lui riman-

dati in terra, nel luogo dove giacciono le loro
spoglie, perché alla prova hanno dimostrato
di non conoscere alla perfezione le orazioni
obbligatorie per ogni cristiano (Pater nos-ter,
Ave Maria, Credo, Yo pecador). A costoro
l'entrata in Cielo verrà consentita soltanto
quando i loro parenti, eseguendo come loro
dovere tutte le prescritte cerimonie funebri,
in cui cantori retribuiti recitano senza sosta
le orazioni « fondamentali», avranno consen-
tito loro di impararle a memoria.

Oltre che alla sconoscenza delle preghiere,
il rinvio alla terra si può però anche avere
per gravi colpe (vedi in seguito nel testo).

Infine vi sono coloro da Dio subito fatti
accedere al Cielo perché promossi all°esame del
buon cristiano il cui esito felice è però sempre
visto come dovuto, anche quando il defunto
ben conosceva per suo conto le orazioni, alla
presenza dei " cantores ” al1'inizio della trafila
dei riti mortuari.

67



questo sia assente per motivi contingenti o perché defunto. Ad es., la rap-
presentanza di un imputato, come anche le garanzie del pagamento di multe
o altro intervento, sono azioni nelle quali padre e padrino hanno uguale va-
lidità. Nel caso il figlio-ccio premuoia al padrino, questi provvederà ai riti
funebri se gli stretti familiari non lo fanno. Alla madrina, in particolare,
spetterà di andare alla chiesa insieme alla sposa del defunto (se questo è
coniugato) per lasciare offerte di fiori e di candele.

Inoltre, se il defunto figlioccio lascia dei figli piccoli, il padrino può es-
sere incaricato di ” tener en la mano ', cioè amministrare, i beni ereditari fino
alla maggiore età di quelli.

La parentela spirituale che il sacramento del battesimo crea tra padrini e
figliocci si riflette nel campo degli interdetti matrimoniali, che precludono ai
due partners ogni rapporto sessuale tra loro nonché quelli con i più stretti
consaguinei dell'altro. La « vicinanza ›› parentale è in questo caso ristretta ai
soli parenti lineari: ti collaterali dell°uno e dell'altro sfuggono al divieto, a
meno che la coresidenza non li assimili ai primi. Per precisare, non è con-
sentito a un uomo sposare la figlia del proprio padrino, che egli chiamerà
sorella (kob:-ESi; cz'z'g=YSi) e tratterà come tale; mentre non gli sarà vie-
tata la figlia del fratello del padrino, a meno che i due, per il fatto di vivere
assieme, non assimilino i nipoti ai propri figli 18. Pure in quest°ultimo caso
non sono però infrequenti le deroghe, anche se il biasimo della società si
rivolge pesante ai contraenti di un simile matrimonio.

Resta da parlare del secondo asse di rapporti che collega padrino e geni-
tori del figlioccio. Si è in precedenza accennato a come la relazione privilegi
socialmente il compadre « datore ›>. Si tenga però presente che per costui
il rispetto e la subordinazione saranno ben maggiori quando egli sia stato
scelto come padrino del figlio in quanto già compadre alle nozze o, ancor
più, se fu padrino di battesimo dello stesso genitore.

Oltre che al momento del battesimo, quando i genitori del bambino
andranno a trovare con doni la coppia che si è assunta l°onere del padrinag-
gio, le visite ai compadri scancliranno, sempre con la medesima direzione
vettoriale e le stesse modalità, l°intero arco di durata del rapporto. Un tempo,
quando ancora l'impatto della società messicana su quella huave non aveva
modificato il settore matrimoniale nel senso di una maggiore libertà perso-
nale di scelta del coniuge, era il padre che eleggeva la sposa per il figlio
(anche se spesso il suggerimento veniva da quest'ultimo). Ma la sua decisione,
prima di divenire effettiva, necessitava dell'approvazione del padrino del
ragazzo, che il compadre doveva sollecitare.

Ciò non significa che al padrino venga preclusa ogni possibilità di visita
ai genitori del figlioccio, ma che se questo vien fatto non ha il carattere for-
male che la visita inversa richiede. Ad es. non porterà con se” doni e la

18 Cfr. Diebold, 1966; Signorini, 1976.

68



III--'*

motivazione sarà il piacere della compagnia di un amico o la necessità di un
incontro per ragioni estranee al rapporto di compadrazgo.

Nel chiudere questa prima parte riguardante il padrinaggio bisogna se-
gnalare che i Huave danno ad un individuo la possibilità di acquistare padrini
aggiuntivi per se' o per i propri figli. L°operazione si effettua richiedendo ad
una persona di << accendere una candela in chiesa». Da ciò questo padrino
prende il nome di neambel šakandial (colui che brucia la candela). L'individuo
a cui sia stata fatta la richiesta, se aderisce all”inv-ito, si reca in chiesa con
colui che deve divenire suo figlioccio. Qui, dopo una serie di orazioni, accende
un cero che poi ruota attorno alla testa dell" ahijado '. Terminata la cerimo-
nia, del cibo o una vera e propria colazione vengono offerti al padrino il
quale, a sua vo-lta, è tenuto a comprare al figlioccio uno scapolare benedetto
che dovrà sempre portare al collo.

-L°assenza del sacramento che sottende il rapporto di padrinaggio e la sua
sostituzione con un diverso atto di impegno religioso, di costruzione indi-
gena su base cattolica, fanno si che -il vincolo cosi creato risulti, in quanto
meno << sacro ››, anche meno solido e -impegnativo. Il rispetto per questo
padrino è di gran lunga inferiore a quello che si ha per il proprio feat team-
pooc o per quello di un proprio figlio, che con il primo non entrano in rela-
zione se non per casuale conoscenza.

V _

Il matrimonio è il secondo momento in cui per -i Huave si propone la po-s-
sibilità di allargare la rete dei legami interpersonali, a maggior sostegno della
<< sicurezza ›› sociale di un individuo.

La religione cattolica non richiede garanti per questo sacramento, come nel
caso del battesimo e della cresima, ma solo testimoni. Tuttavia vi sono zone
nelle quali si è radicato il costume della presenza d-i compadri in occasione
del matrimonio: ad es. in Spagna, ad esclusione della Catalogna, e in Italia
meridionale (compari d-i anello). È dalla Spagna che l”usanza è p-assata in
America e ci si può chiedere se talune differenze segnalate da Foster (1953:
5) nelle modalità di scelta dei compadri tra nord-ovest della penisola iberica
e antico regno di Valencia da un lato e parte centrale e meridionale del paese
dall”altro (rispettivamente padrini di battesimo e genitori della coppia), non
si sono riflesse sui gruppi «indigeni messicani ad opera di insediamenti o di
religiosi spagnoli provenienti dall'una o dall'altra regione. In Messico sono
infatti riscontrabili, a seconda delle zone, le medesime differenze nella scelta.
Ma per questo servirebbero studi analitici sulla distribuzione e sul peso
delle presenze regionali in epoca coloniale.

Tratteremo ora qui anche il matrimonio come momento iniziale, scisso
quindi da obblighi o convenienze derivanti da un rapporto instauratosi tra-
mite il battesimo. q

69



La scelta del compadre segue in questo caso i medesimi criteri adottati da
un padre nella ricerca di un padrino di battesimo per il figlio: stima, simpatia,
amicizia, rapporti di buon vicinato. Va tenuto presente però che essa non è
piú sempre delegata in assoluto al genitore, ma si adegua in misura minore o
maggiore (al limite anche totale, quando lo sposo sia emancipato) ai desi-
deri del figlio. Pure per il compadre e la comadre di matrimonio vale inoltre
il criterio che i due debbano essere una coppia sposata.

Il compadre pres-celto si assumerà l”in-carico di andare a parlare con il
parroco per tutte le questioni attinenti alle nozze. Oggigiorno questi impone
di frequentare per sei volte lezioni di dottrina. Un tempo era sufficiente in-
vece che dimostrasse di conoscere le orazioni fondamentali, il Credo in parti-
colare, con la eventuale integrazione delle sue carenze mnemoniche -garantita
dalla comadre. Per quanto legati alla sfera religiosa, i compadri presenzieranno
sempre anche al matrimonio civile in municipio. Allo sposo il compadre dà
quattordici monete d'argento19 che questi farà cadere dalle sue nelle sot-
tostanti mani della sposa disposte a coppa per riceverle. Monete che saranno
poi rese al compadre che le userà in occasioni analoghe o anche le offrirà a
compadri sprovvisti. Inoltre, da un buon compadre oi si attende che paghi
le spese matrimoniali al parroco. Alla comadre spetterà invece la fornitura
della vera per la sposa; anche in qu-esto caso prestito (da restituire dopo tre
giorni) e non dono.

Al termine della cerimonia nuziale, tutti ti parteoipanti si recano in casa
dello sposo (un tempo sempre coincidente con quella paterna). Dopo aver
sfilato ordinatamente di fronte all'altare con l'immagine del “ santo °, salutato
con preghiere e segni di croce, si riuniscono nella stanza principale della
casa i due sposi, il compadre e la comare, i quattro testimoni delle nozze, il
padre dello sposo e quello della sposa. Un familiare serve ai presenti acqua
tiepida perché si soiacquino la bocca; quindi ad ognuno una tazza di cioccolato
con sopra poggiato un pane ricoperto da una salvietta. Ijordine di servizio
contempla un giro che passa per primo dal compadre, seguito dalla comadre,
poi dai testimoni e via via dagli altri, secondo l'età le il sesso, per concludersi
con la sposa. Al cioccolato segue poi una distribuzione di “ atole °, del tipo
šaw popoš. A questo punto viene invitata ad entrare anche la madre dello
sposo che si siede in terra su una stuoia (tek) assieme alla sposa e alla co-
madre, mentre tutti gli altri siedono su sgabelli e su banchi. La disposizione
dei posti è rigidamente fissata dalla tradizione (vedi figura n. 1).

Sarà il compadre che per primo prenderà la parola per ti rituali consigli e
raccomandazioni rivolti agli sposi, alla madre dello sposo e, tramite questa,
a tutti i suoi familiari. Ricorderà i fondamenti per la riuscita di un matri-

19 Le piú usate e considerate di valore sono soltanto tredici monete (“ arras ”) - è ripor-
i 25 centavos e il mezzo peso dell'inizio di tato da Foster (1953:5) per la Spagna.
secolo. La stessa usanza - ma con l'impiego di

70



' santo '

madre dello sposo. _
comadre A
sposa
sposo A
compadre A
padre dello sposo A
padre della sposa t>t>r>t>@I1i

testimoni

Figura n. 1

monio - pazienza, tolleranza, comprensione nei confronti della giovane sposa,
lavoro, parsimonia - e inviterà i quattro testimoni a ribadire tali concetti
nei loro discorsi.

Alla chiusura della riunione la sposa e la suocera escono per prime; se-
guono i testimoni e infine il compadre e la comadre. Un tempo la sposa si
limitava dopo a fare il giro delle case dei propri parenti e dei-padrini ripar-
tendo cibarie e vivande preparate dalla famiglia dello sposo, con l'aiuto
finanziario del compadre; da cui il detto «la famiglia della sposa mangia,
quella dello sposo lavora ››, Oggi l'onere del compadre può essere assai più
pesante dato che sempre più di frequente i matrimoni vengono accompagnati
da banchetti e da balli, secondo la nuova moda zapoteca.

Per quanto riguarda la terminologia, il termine kombäl verrà usato, per
indirizzo e per riferimento, tra compadri e genitori degli sposi e dagli sposi
stessi nei confronti del compadre e della comadre. Costoro chiameranno in-
vece gli sposi con il termine usato per i figliocci: kwal teampooc. Il rapporto
con un kombìl ricalca quello con un padrino o una madrina, ma è contrad-
distinto da minori rigidezza e formalismo. 1

I Huave dicono che “hay menor respeto” per il compadre e questo
incide anche nel caso sia il padrino di battesimo a fungere da “ compadre de
casamiento '. Ancora minore sarà poi quando il compadre non abbia nulla a
che fare con la linea del padrino: e questo tanto per lo sposo quanto, ancor
più, per i suoi genitori.

VI

Term-inata l”esposizione separata delle due vie percorribili per la costru-
zione di legami di parentela spirituale, si tratta ora di ricongiungerle; di
mostrare cioè come esse siano strettamente interdipendenti. Si è già accen-
nato, agli inizi di questo scritto, a come le scelte di un padrino o di un
compadre non si concludano nel rapporto che instaurano, ma preparino una
successione - idealmente impostata all'infinito - di scelte obbligate di pa-
drini e di compadri attraverso le generazioni.

71



Assolvere il compito di garante in uno dei due fondamentali riti di pas-
saggio contemplati dai Huave - battesimo o matrimonio - non significa
soltanto compiere una operazione rituale a favore di qualcuno, ma stabilire
con questi una relazione che si esprimerà nella partecipazione ad altri atti
rituali nel suo diretto interesse o in quello di suoi discendenti lineari 2°.

Quale deterrente del pericolo che per la perpetuità del rapporto costituisce
la limitatezza temporale dell°uomo, sta l°›id-ea della consustanzialità tra padri,
figli e fratelli. Essa annulla in un certo qual senso le diversità individuali, i
salti di generazione, consentendo al rapporto di programmarsi come co-nti-
nuativo e al contempo creando a tal fine- quelle << linee ››, alle quali si è già
accennato, che scambiano tra loro, come se fossero gruppi corporati, presta-
zioni rituali in direzioni fisse collocando così l'una linea in posizione di supe-
riorità, l°altra di inferiorità per il fatto di essere la prima donante e la seconda
ricevente. Tali linee sono teoricamente composte dai discedenti in linea pa-
terna dell°iniziatore del rapporto di padrinaggio e dai discendenti in linea
paterna del primo figlioccio (e dei suoi fratelli se lo stesso padrino si è
prestato per tutti) di battesimo o di matrimonio.

Nel caso della linea dei « padrini ›› si possono però avere delle situazioni
nelle quali si s-carta dalla linearità: quando ad esempio, per mancanza di
fi-gli maschi, una madrina vedova o un padrino nelle medesime condizioni
propongono, come loro sostituti alle nuove richieste del gruppo ricevente, la
coppia formata da figlia e genero.

L'esistenza`di linee, alla fin fine così vicine per struttura ai lignagg-i patri-
lineari (anche se la 'loro coesione e profondità sono ben lontane da quelli)
in una società che gruppi corporati non ha, solleva degli interrogativi ai
quali non è facile dare una risposta, che comunque esula dagli obiettivi di
questo lavoro. Sono state le l-inee propiziate soltanto dal fatto strutturale
della superiorità del padrino, determinata, come dice Gudeman (1975:234),
dalla << inerente e incipiente asimmetria ›› tra padrino e genitore, sa sua volta
fondata sulla concezione della Chiesa cattolica della «superiorità del campo
spirituale su quello naturale? Così che essendo << le relazioni spirituali più
alte di quelle naturali, il padrino occupa, in rapporto al bambino, uno status

di matrimonio). Non gli spettano visite set-
timanali, né doni, né si creano rapporti di
" linea ”. Le persone in grado di svolgere
questo compito sono quei pochi considerati
esperti di cose di chiesa, sui quali convergono
ccsì tutti i cresimandi. A. I., ex “ alcalde ” e
ex “maestro de capilla”, ha oltre sessanta
figliocci di cresima.

Nuovissimo è anche qualche caso di pa-

211 Per la cresima che oggi, con un parroco
statunitense residente, non viene impartita con
il battesimo, secondo l'uso spagnolo, _ma alla
età della discrezione, è scelto un solo padrino
in conformità delle disposizioni ecclesiastiche.
Il tear teampooc neeš ši/e /eonfirmasion rap-
presenta una novità per la cultura huave che
gli dà un posto di ben scarso rilievo. Il ri-
spetto che a tale padrino È: dovuto è di gran
lunga inferiore a quello per un padrino di
battesimo (con cui il padrino di cresima non
deve coincidere, come nemmeno con il padrino

72

drinaggio di il prima comunione e di benedi-
zione della casa, copiato quest'ultimo dai vicini
zapotechi.



più alto di quello del genitore ›› (Gu-deman, 1972: 63)? O ha anche operato
l'esistenza nel passato di un sistema clanico che non avrebbe però soltanto
favorito l'accettazione della istituzione ispanica del compadrazgo (Foster,
1953:23), ma anche foggiato, nel caso nostro, la forma della sua «espres-
sione ›› sociale? 21.

Comunque sia, resta il fatto che le linee non costituiscono degli autentici
gruppi corporati le ti rapporti tra di esse non possono essere intesi come veri
e propri contratti diadici. Non vi è infatti intercambiabilità assoluta tra
membri della linea nel ruolo di officiante, ma solo possibilità di cessione ai
figli che può non essere accettata dai riceventi. Né le spese di padrinaggio
sono spese collettivamente sostenute; né vi è divisione dei padrinaggi tra
fratelli, ognuno costituente una linea indipendente, come avviene ad es. per
i Serbi nel caso di fissione di un patrilignagg-io (Filipovic, 19391307, da
Hammel, 1968147).

La massima vicinanza con un gruppo di discendenza patrilineare si 'avrà
con la linea dei donatori, quando in essa una schiera di fratelli abbia tutta
lo stesso padrino. Questo avverrà quando il rapporto tra le due linee si sia
già positivamente assestato, abbia cioè già retto con soddisfazione all'usura
del tempo. Se un individuo ha abbandonato la linea che gli forn-iva padrini e-
compadri le si rivolge a qualcuno nuovo, non gli chiederà di norma di
essere padrino di tutti i suoi figli perché, come disse un informatore, << ha
solo gettato il «seme ›› e ha quindi il diritto di farlo piú volte per avere mag-
giori probabilità che ne -nasca un albero grande e forte. Le ins=i-die al rap-
porto sono tante: conflitti tra compadri, padrini e figliocci non sono infre-
quenti e conducono alla rottura del vincolo. Le possibilità di scontro vanno
infatti da mancanze formali, o anche sostanziali, di inosservanza degli obblighi
posti a fondamento del rapporto, a divergenze di interessi o di altra natura
che coinvolgano direttamente i partners del rapporto stesso o individui ad
essi legati, a giudizi negativi sulla moralità degli uni o degli altri.

Inoltre la relazione può cessare per estinzione di una linea dovuta a cause
naturali o al fatto della man-canzadi figli maschi: rimediabile parzialmente
quest'ultima, nel caso della linea donante, attraverso un°ev-entuale trasmis-
sione a una figlia femmina e al suo consorte, come già si è detto. Nella linea
dei donatori la presenza di sole femmine chiude invece il rapporto in modo
definitivo dato che la coppia di garanti dell'atto matrimoniale saranno o i
padrini di battesimo del marito o comunque una coppia scelta da lui.

superiore all'attuale. Per il caso huave, inte-
ressanti sono a questo proposito le osservazioni
di Beals (1932: 474) sulla costa occidentale
del Messico e quelle dello stesso Foster
(1949: 344) sui Mixe-Zoque che «-...some or
all... formerly had unilateral kinship groupings,
possibly patrilineal clans ››.

21Foster si appoggia, per la sua afferma-
zione, sia sull'evidenza negativa della scarsa
presa del compadrazgo là dove un sistema cla-
nico persiste (ad es. tra i Maya Tzeltal), sia
sui dati etnografici mesoamericani che mostrano
come prima della Conquista la consistenza di
società a struttura clanica fosse di gran lunga

73



In perfetta sintonia con quanto riferito da Hammel (1968:44) per la
Yugoslavia, la rottura tra due linee si verifica con ben maggiore frequenza
al momento del matrimonio di un figlio che al suo battesimo. Uguali sono
anche le motivazioni: a) al tempo del suo matrimonio un figlioccio può in-
fluenzare le scelte del proprio padre o, se orfano, del suo sostituto, oppure
prendere lui stesso una decisione: b) tra battesimo e matrimonio di una
stessa persona corre più tempo che tra il suo matrimonio e il battesimo dei
fi-gli nati da questo, dando così maggiori possibilità al rapporto di essere
inquinato da fattori negativi; c) essendo spesso il padrino di battesimo ve-
dovo o già defunto quando il figliocoio si sposa, il passaggio di mano a un
figlio (0 a un genero) di quello indebolisce il legame ed è qu-indi più facil-
mente rigettabile. Quest'ultimo caso si verifica con frequenza a San Mateo,
anche perché, nonostante la tendenza alla continuità del rapporto, il rifiuto
ad accettare un- discendente del proprio padrino non può essere contestato
dalla linea donante.

Ogni rifiuto implica una nuova scelta. Questa, secondo la somma delle
informazioni ricevute, tiene primariamente co-nto, nel suo orientamento, d-ella
onorabilità del candidato: onestà, religiosità, morigeratezza, sono considerati
elementi fondamentali per la scelta 22. Sono d'altra parte anche gli elementi
la cui assenza spinge e facilita l'atto di ricusazione. Ma alla valutazione della
consistenza morale del potenziale padrino - sollecitata dall'insegnamento cat-
tolico volto alla perfezione del rapporto spirituale - si accompagnano spesso
altre considerazioni che rivelano il gioco sociale per cui liistituzione religiosa
è sfruttata. La formalizzazione di un legame amichevole, che il compadrazgo
rappresenta mediante un°analogia mistica con la parentela (Pitt-Rivers, 1973:
93), si orienta in San Mateo sia verso Pintensificazione di rapporti già esi-
stenti s-ia verso l'est«ensione dei rapporti a una cerchia più vasta di individui
(Paul, 1942:57). La volontà di intensificazione trova la sua espressione nel
fatto che la scelta si dirige in modo prevalente a persone con cui già esiste un
vincolo di amicizia; accompagnandosi a ciò il criterio della permanenza della
attribuzione in «linea ›› e dell'uso dello stesso .padrino per più figli. Scelte
di padrini e di compadri fuori dell'ambito comunitario, nei rari casi in cui
si verificano, rappresentano sia unfintesnsificazìone sia u~n'estensione. Questo
perché si hanno solo quando con lo straniero, per lo più uno zapoteco, già
è stabilito un legame assai stretto di amicizia e di confidenza; e perché la
scelta dello straniero, vivente in una diversa località dell'Itsmo, è -intesa
quale possibilità di avere basi di «appoggio fuori del proprio villaggio 23.

22 Ovviamente la persona prescelta ha di-
ritto di rifiutare 1'incarico se non lo convincono
le qualità morali dellbfferente 0 le ragioni
che questo adduce riguardo alle motivazioni
che lo hanno condotto aIl'abbandono della
linea a cui era prima- legato. Prima di accet-

74

tare, è comunque sempre buona norma con~
durre una piccola indagine peventiva.

23 Un tempo, quando San Mateo era piú
racchiusa in se stessa, xenofoba e marginale,
l'elezione di uno straniero a padrino era cri-
ticata come eccentrica e vanitosa; ma oggi,



La funzione estensiva meglio si coglie «nel momento iniziale di una scelta
di padrino, quando << si gettano piú. semi ››, creando così le-gami con più
linee, e nella norma restrittiva che impone la scelta di padrini e di compadri
al di fuori del gruppo dei propri akwalaac, facendo sì che si possa in un
certo qual senso parlare di eso-compadrazgo di p-arentado opposto ad un
endo-compadrazgo di comunità di villaggio. La regola comincia però ad es-
sere osservata con minore rigidezza di un tempo. L'introduzione relativa-
mente recente di cognomi facilita tale tendenza che trova il punto di svincolo
- dato che il parentado è bilaterale, ma forte è l'accento patrilineare ~ sul
lato fem'minile dove il cognome, trasmesso per via paterna, si perde. Così ad
esempio il figl-io del figlio della sorella della nonna paterna, o il figlio della
sorella della nonna materna, e da qualcuno persino -il figlio della sorella del
padre cominciano ad essere considerati come possibili padrini in quanto non
hanno lo stesso cognome; seguendo così ›l'analogo indirizzo che si sta veri-
ficando nella società nel settore -delle proíbizioni matrimoniali.

Riguardo infine allielemento ricchezza del padrino che tanto peso ha nel
criterio di scelta di molti gruppi mesoamerica-ni, le differenze di status eco-
nomico tra i membri della comunità non sono ancora tanto grandi a San
Mateo (anche per l”assenza di “ ladinos ') da determinare la formazione di
classi sociali e con essa l'insorgenza di un compadrazgo «verticale ››, magari
in aggiunta a quello tradizionale di tipo « orizzontale ›› (Mintz e Wolf,
1950:342). Tuttavia tale propensione comincia ad affacciarsi, anche se la
gente continua a negare che la ricchezza del candidato a padri-no possa essere
un elemento determinante di scelta. Qualcuno però, più profondo o più onesto,
lo dichiara elemento importante, determinante ad esempio a parità di qualità
morali tra due 0 più candidati.

L'orizzontal~ità non è tale perché impegni in San Mateo persone apparte-
nenti alla stessa classe ad esclusione di quelle di classi differenti, ma perché
la società appare « omogenea ›> per sua costituzione e -non t-urbata dalla pre-
senza di ladinos che la << verticalizzino ››, La stabilità interna, l'assenza di
stratificazione sociale, le scarse differenze economiche pongono così anche i
possibili l-egami con gli strani-eri in posizione del tutto marginale. L°allonta-
namento dalle scelte tradizionali (compadri scelti nel parentado, preferenze
per stranieri, per ricchi, per rappresentanti di certi mestieri) è visibile -soltanto
come tendenza, significativa però, limitata ancora a un numero ristretto di
individui, i più acculturati, che al modello << messicano ›› ispirano la loro
etica e ad esso sono condizionati dalle nuove attività economiche intraprese
e dai più vasti rapporti con l'esterno. Quando scelte di questo genere si
verificano, il rapporto tende a slittare verso l°i«ndividuale facendo crescere
in importanza il legame tra padre e padrino rispetto al rapporto tra gruppi 24.

con il mol-ti›plica-rsi dei contatti e Pinserimento 24 Hammel (1968:70) nota in Yugoslavia il
sempre maggiore nell'area di mercato dell'I-stmo, verificarsi di un analogo fenomeno in ambiente
essa viene discussa come logica e conveniente. non-rurale. °

75



Il discorso sulle scelte non può essere chiuso senza una censura rivolta
all'uso, fatto in questo paragrafo, di termini quali «frequente ››, << di nor-
ma ›>, « raramente ›> e altri -analoghi, non appoggiati a preoise statistiche quali
ad esempio quelle elaborate da Foster (1969) per Tzintzuntzan. Ma le limi-
tazioni di tempo e di possibilità non hanno consentito di raccogliere un nu-
mero di casi sufficiente per l'elaborazione di tabelle significative. Resta per-
tanto tale l-avoro uno degli obiettivi della prossima campagna.

Passando alla terminologia del compadrazgo, si può osservare che essa no-n
ricalca, come ci si potrebbe attendere, il modello che Hammel (1968: 66-67)
chiama “general Spanish ', ma quello invece che si riscontra in varie parti
d°Italia. Mentre infatti per il battesimo sono impiegati, sia nel modello ita-
liano sia in quello spagnolo, tre termini diversi - uno che copre il rapporto
tra padrini e genitori, uno quello tra padri-ni le figlioccio e un altro la rela-
zione tra quest'ultimo e i propri padrini - nel matrimonio, contrariamente
all”uso spagnolo, non vi è reciprocità di termini tra sposi e loro compadri,
ma i primi chiameranno «i secondi con i termini di compadre e co-madre,
mentre questi si rivolgeranno agli sposi chiamandoli << figli ›> (vedi figura n. 2).

BÀTTESIMO MATRIMONIO

Kombil Kombi I

Â:-LO ' Aåø
000 7 Ai

Kwal teampooc

amp.. m 16
qgâtlrm G

-'Â \Q|›ia\ t Figura n. 2

In contrasto con la asimmetria del rapporto è la reciprocità del termine di
compadre/comadre tra padrini e genitori: ma non è questo certo l'unico caso
in cui la terminologia del compadrazgo non si adegua al quadro strutturale
al quale si riferisce (cfr. Hammel, 1968: 67).

L”u«so invece del termine « compadre ›› da parte dello sposo nei confronti
del proprio sponsor, reciprocato con l'a«ppellativo di figlio, è legato all°antici-
pazione che lo sposo fa della sua futura posizione di padre, e quindi di com-
padre nei confronti ~dell'altro a cui, secondo le -norme dell'ereditarietà del
padrinaggio, spetterà di essere il padrino di battesimo di suo figlio. Lo stesso
criterio della ereditarietà spiega, ma in senso inverso, il fatto che lo sposo
venga chiamato figlio: il “ compadre de casamiento ' dovrebbe, e di fatto spes-
so è, il “ padrino de bautizo ' dello sposo, e la relativa terminologia si man-
tiene anche quando vi sia stata una scelta nuova.

76



ì""""_

VII

In questo scritto si è voluto presentare l'istituzione del compadrazgo così
come essa si struttura tra i Huave di San Mateo del Mar. La proposta dei
dati etnografici non ha -.avuto solo un fine descrittivo, ma anche quello di
avallare, attrav-erso il modello che il compadrazgo -assume in San Mateo, la
tesi che esso possa funzionare come elemento creatore di un sistema' di al-
leanze tra gruppi, alla pari del matrimonio. Gudeman (1975: 222,234) si
chiede la quanto possa servire l-a teoria dell'alleanza per spiegare -il compa-
drazgo. La domanda è pertinente e si può anche concordare con lui che non
spiega da solari differenti modelli di scelta e l”ta›simmetria del rapporto - i
quali partono dalla dottrina cristiana che considera la paternità spirituale
superiore alla filiazione naturale - ma resta il fatto, obiettivo di maggiore
interesse di questo lavoro, per cui sia l°esempio serbo di Hammel sia questo
huave dimostrano che il compadrazgo può essere << giocato ›› in chiave di al-
leanza. Pur tenendo conto di quanto detto nei precedenti paragrafi sulla struttu-
ra delle << linee ›› huave e sulle differenze che queste presentano rispetto ai veri
gruppi corporati, esse aiutano validamente il “ kumstvo ' serbo esaminato da
Hammel” a contestare affermazioni quali quelle di Foster (1961: 1174) che
« The contracts are dyadic in that they occur only between tvvo individuals...
The contracts are uncorporate, since social units such as villages, barrios, or
extended families are never bound ›› e a superare quelle limitazioni che lo
stesso studioso pone al compadrazgo, di non poter cioè essere « the basis for
any kind of a group ››.

Incontestabili appaiono poi anche qui le funzioni che il compadrazgo svolge
in direzione del rinsaldamento dei vincoli interni, del mantenimento e della
propulsione dell'integrazione sociale, garantita da una orizzontalità della
selezione che scaturisce dall'esistenza di una struttura societaria omogenea.
L”opposto quindi di quella funzione di accentuazione dei distacchi sociali
che sappiamo la stessa istituzione può assumere in società nelle quali esistono
stratificazione di classe e di linee etniche (G. e P. van den Berghe, 1966:
1238-39) 26. Resta valida la definizione di Foster (1948:264) per cui il com-
padrazgo è « u-na sorta di assicurazione sociale ››; e quella di Zingg (1938: 57)
che esso << rafforza... la organizzazione -sociale esterna alla famiglia, che non
è solida ››.

25 Hammel non è però solo. Analoghe os-
servazioni vengono da Reina (1966:228-36) per
il villaggio guatemalteco di Chinantla e da
Vogt (1969:237) per quello chiapaneco di
Zinacantan dove il compadrazgo è usato per
perpetuare rapporti di alleanza tra lignaggi.

26 Il compadrazgo huave contra-sta però la
tesi di G. e P. van den Berghe (1966:1239)
quando questi sostengono che «In the case

of horizontal compradrazgo, the relationship be-
tween an ahijado and his padrinos is asymmet-
rical, while that between compadres and co-
madres is symmetrical ›› in contrapposizione al
compadrazgo verticale in cui << ...the principle
of social hierarchy supercedes thet of genera-
tion, and the higher status person takes over
a padrino-patrón role toward both his ahijado
and his compadre ››.

77



Il caso huave conferma anche u-n'altra .ipotesi di Hammel (1968: 89-90):
che i modelli latino-americani debbano :assomigliare al modello serbo di
compadrazgo - in cui il rapporto è contratto tra gruppi piuttosto che tra
individui, o per lo meno tra in»d.iv«ídu~i in base alla loro appartenenza la un
determinato gruppo - in quelle aree nelle quali vi siano raggruppamenti agna-
tici, scarsa mobilità, omogeneità etnica e stagnazione economica. Mobilità,
incremento economico, differenziazione di classe sono per contro elementi
che indivvidualizza-no il rapporto di compadrazgo e al contempo lo vertica-
lizzano 27: come abbiamo visto, =l'attuale -situazione di San Mateo sta iniziando
a far virare il compadrazgo in tale direzione, con una velocità che è diret-
tamente proporzionale a quella, assai forte, dei cambiamenti economici e
sociali. ,

27 Ingham (1970:287) attira però l'attenzio-
ne sul fatto che quando la mobilità economica
raggiunge livelli elevati si ha un ritorno alla
orizzontalità: « In fact, substancial economic
mobility must make permanent asymmetrical
arra-ngements - especially those with continuity
across generations -- unstable. In another sense,
too, asymmetry is determined by industrialíza-
tion and economic change; a-s prestige becomes

OPERE CITATE NEL TESTO

BEALS, R.L. 1932. Unilateral Organizations in
Mexico. American Antbropologist 34,3:
467-75.

CARLOS, M.L. 1973. Fictive Kinship and Mod-
ernization in Mexico: A Comparative
Analysi-s. Antbropological Quarterly 42,6:
76-7. -
i 1975. « Traditional and Modern Forms

of Compadrazgo among Mexicans and
Mexican-Americans: A Survey of Conti-
nuities and Changes ››, in Atti del XL
Congresso Internazionale degli .America-
nisti, Roma Genova 3-10 settembre 1972.
Vol. III: 469-83.

D1EBOLD, A.R. 1966. The Reflection of Co-
Residence in Mareño Kinship Terminology.
Etbnology 5,1: 37-79.

F1LIPovIc, M.S. 1939. Obiëaji i verovan-ja u
-Skopskoj kotlini (Costumi e credenze nel
bacino di Skopje). Srpski Etnografiski
Zbornik 54,2.

78

associated with consumption rather than giving,
the basis for exchange in patron-client rela-
tionships diminishes. I think this explains why
godparenthood is less important and more hor-
izontally structured in urban enviromment...
and why modern economic conditions have
caused shifts from vertical to horizontal god-
parent selection on Puerto Rican sugar plan-
tatíons... ››,

FOSTER, G.M. 1948. Empz're's children: the
people oƒ Tzintzuntzan. Mexico D.F.: Im-
prenta Nuevo Mundo. Smithsonian Insti-
tution, Institute of Social Anthropology
Publication n. 6.

-i 1949. Sierra Populuca Kin-ship Termino-
logy and its Wider Implications. South-
western ƒournal oƒ Ant/aropology 5,4: 330'-
44.

-- 1953. Cofradía and Compadrazgo in Spain
and Spanish America. Sout/:western Iour-
nal of Ant/vropology 9,1: 1-28.

_- 1961. The Dyadic Contract: A Model
for the Social Structure of a Mexican
Peasant Village. American Antbropologist
63,6: 1173-92.

1 1969. Godparents and Social Networks
in Tzintzuntzan. Sout/swestern Ionrnal of
Antbropology 25,3: 261-78.

GILLIN, ].P. 1945. Moc/oe: A Peruvian Coastal
Community. Washington, D.C.: Smithso-



III-"'

nian Institution, Institute of Social An-
thropology n. 3.

GUDEMAN, S. 1972. The compadrazgo as a
reflection of the natural and spiritual
person. Proceedings of the Royal Anthro-
pological Institute 1971: 45-71.

--~ 1975 . Spiritual Relationships and Selecting
.a Godparent. Man (N.S.) 10,2: 221-37.

HAMMEL, E.A. 1968. Alternative Social Struc-
tures and Ritual Relations in the Balkans.
Englewood Cliífs (N.].): Prentice Hall,
Inc.

INGHAM, ].M. 1970. The Asymmetrical Impli-
cations of Godparenthood in Tlayacapan,
Morelos. Man (N.S.) 5,2: 281-89.

LoNeAcRE, R. 1967. « Systemic Comparison
and Reconstruction ››, in Handbook of
Middle American Indians. Vol. 5. Edited
by R. Wauchope, pp. 117-59. Austin:
University of Texas Press.

MCQUOWN, N.A. 1955. The Indigenous Lan-
guages of Latin America. American An-
thropologist 57,3: 501-70. .

MINTZ, SW. e E.R. Wolf. 1950. An Analysis
of Ritual Co-parenthood (Compadrazgo).
Southwestern Iournal of Anthropology
6,4: 341-68.

Noutsco ARMAS, M. 1972. Oaxaca Indígena.
México: Instituto de Investigación e In-
tegración Social del Estado de Oaxaca.
Secretaría de Educación Pública. Serie:
Investigaciones Número 1.

PAUL, B.D. 1942. Ritual kz'nshz'p; with special
reference to coparenthood in Middle Amer-
ica. Chicago: Unpublished Ph. D. dis-
sertation.

ABSTRACT

PITT-RIVERS, J. 1973. «The Kith and the
Kin ››, in Character of Kinship. Edited by
I. Goody, pp. 89-105. Cambridge: Uni-
versity Press.

RE1cHEL-DoLMArorF, G., e A. RErcHEL-DoL-
MATOFF. 1961. The People of Aritama: the
cultural personality of a Colombian mestizo
village. London: Routledge 81 Kegan Paul.

REINA, R.E. 1966. The Law of Saints. New
York: Bobbs-Merrill.

SIGNORINI, I. 1976. « Terminologia del paren-
tesco de los Huaves del Istmo de Tehuan-
tepec ››, in Actas del XLI Congreso Inter-
nacional de Americanistas. Vol. III: 56-8.

STIRRAT, R.L. 1975. Compa-drazgo in Catholic
Sri Lanka. Man (N.S.) 10,4: 589-606.

SWADESH, M. 1959. Indian Linguistic Groups
oƒ Mexico. México: Escuela Nacional de
Ant-ropología e, Historia.

--- 1960. The Oto-Manguean hypothesis and
Macro-Mixtecan, International Iournal of
American Linguistics 26: 79-111.

VAN DEN BERGHE, G., e P. VAN DEN BERGHE.
1966. Compadrazgo and Class in South-
eastern Mexico. American Anthropologist
68,5: 1236-44.

VOGT, E. 1969. Zinacantan: A Maya Community
in the Highlands oƒ Chiapas. Cambridge
(Mass.): Harvard University Press.

WOLF, E.R. 1957. Closed Corporate Peasant
Communities in Mesoamerica and Central
Java. Southwestern Iournal of Anthropo-
logy 13,1: 1-18.

ZINGG, R. 1938. Primitive Artists: the Huichols.
Denver: University of Denver Contribu-
tions to Ethnology.

The article examines the institution of compadrazgo in the culture of the
Huaves of San Mateo del Mar (Oaxaca, Mexico). It confirms the thesis that
compadrazgo can function as an element leading to the creation of group
alliances the same way that marriage does. The Huave ideal is two join two
groups, one the bestowers and the other the receivers of godparenthoods, in
a one-way asymmetrical relationship. The groups that enter into this rela-
tionship are called « lines ›› in this article, because they do not coincide with
any corporate group but rather form sa thin line that descends from an

79



original bestower to his -son, his son°~s son, and so on. (Indeecl, there is no
corporate group in this society, Which has a bilateral parental system, albeit
With a strong patrilinear orientation).

The article also confirms Hamm-el°~s hypothesis (1968) that Latin-American
models of compadrazgo should resemble the Serbian ones he studied in areas
of agnatic empharsis, low mobility, ethnic homogeneity, and economic sta-
gnation.

80


