PADRINO E COMPADRE: ANALISI DI UN RAPPORTO DI SCAMBIO
TRA 1 HUAVE DI SAN MATEO DEL MAR, Oaxaca, MEessico'

Italo Signorini
Universita di Roma

ik

I Huave (o Marefios) sono stanziati sulla costa dello stato messicano di
Oaxaca in corrispondenza del versante pacifico dell’Istmo di Tehuantepec.
Sono concentrati in solo cinque villaggi — un tempo pomposamente chiamati
‘ republicas > — indipendenti gli uni dagli altri e con differenze linguistiche
a culturali di un certo rilievo?. Su ognuno di essi gravita una serie di piu

iccoli insediamenti e di ‘ rancherias’ il cui numero sta rapidamente au-
mentando adeguandosi al forte incremento demografico caratteristico di tutto
il Messico degli ultimi anni. I cinque villaggi, classificabili nella terminologia
di Wolf (1957:2) come comunita contadine chiuse e corporate, sono San
Mateo del Mar, San Francisco del Mar, San Dionisio del Mar, Santa Maria
del Mar e Huazontlan. Ixhuatan, un tempo anch’esso centro huave, & oggi
un insediamento zapoteco. Incerti sono i dati statistici che concernono la consi-
stenza numerica dei Huave, nell’imperfezione dei censimenti svolti dalle au-
torita municipali. Comunque quello del 1975 dava per il municipio di San
Mateo del Mar (comprendente anche Huazontlan), il pitt popoloso di tutti,
5.462 abitanti. La Nolasco (1972:39), riportando il numero dei monolingui
e dei bilingui presenti nell’intero gruppo huave, calcolati solo nella popola-
zione superiore ai cinque anni nel 1971, parla di 5.463 per i primi e di 3.744
per i secondi per un totale generale di 9.207 individui.

111 presente lavoro & frutto dell’indagine sul
terreno da me compiuta in seno alla Missione
Etnologica Italiana in Messico, condotta dal-
I'Istituto di Etnologia dell’'Universita di Roma
sotto la direzione del Prof. Vinigi L. Grot-
tanelli e finanziata dal CNR e dal Ministero
Affari Esteri. La Missione opera dal 1973 pres-
so quella frazione dei Huave che & localizzata
nel comprensorio del municipio di San Mateo
del Mar (distretto di Tehuantepec): ad essa
soltanto si riferiscono i dati riportati in que-
sto articolo.

2 ’affiliazione linguistica del huave non &
stata a tutt’oggi definitivamente chiarita. Radin

(1916) lo classificava nel gruppo Zoque-Maya-
Totonaco, mentre Swadesh (1959; 1960) lo po-
ne in quello Macro-Mixteco (cioé Otomangue
meno Chiapaneco-Mangue). L’Enciclopedia Bri-
tannica, in una tavola di sintesi della voce
« Indian, Latin-American » ricavata da un ar-
ticolo di McQuown (1955) e da una classifi-
cazione non pubblicata di Greenberg (1956),
cataloga il huave come «stock» a sé stante
del « phylum » Penuti, insieme allo « stock »
Mixe-Zoque, a quello Maya ed a quello To-
tonaco. Longacre (1967) fa invece del huave
un gruppo linguistico totalmente indipendente.

b7



\\
JiI4d3IL NVNHIL P 04709 \
10 euleg
i s : llh“m% ueg @\
el (7
O o
o & W
A W O,mwmﬂw ()oadajuenya)
o
uejenyx| Wl

cﬁio:a G

® d2adajx|



Tl territorio huave non & dei pit felici per I'insediamento umano: le terre,
aride e sabbiose, sono poste tra 'Oceano Pacifico e due grandi lagune, dette
Mar Superior e Mar Inferior. Altre piu piccole lagune si aprono all'interno
del territorio e ad esse si aggiungono, nel periodo delle piogge (luglio-set-
tembre), vaste distese allagate dovute alla natura del suolo, impermeabile,
e alle difficolta di deflusso delle acque piovane. I quattro mesi di ‘ norte’,
il vento che proveniente dall’Atlantico sbocca violento all’altezza delle la-
gune nei mesi da ottobre a febbraio, dopo aver preso I'abbrivo attraverso la
strettoia dell’Istmo, e i successivi quattro mesi di intenso calore, sono poi
sufficienti ad inaridire del tutto la zona.

Le attivita economiche di base dei Huave sono la pesca, I'agricoltura e
I’allevamento, ma a seconda dei centri la preminenza dell’'una o dell’altra
cambia. A San Dionisio primeggia I’agricoltura, a Santa Maria ’allevamento,
a San Francisco e a San Mateo la pesca. Ma in quest’ultimo — che & quello
che pit ci interessa ai fini del presente lavoro — la decrescente resa delle at-
tivita di pesca per effetto dell’eccessivo sfruttamento del patrimonio ittico
delle lagune e della fascia oceanica prospiciente ad opera di flottiglie « mes-
sicane », nonché la messa a coltura (e lintroduzione di tecniche pid moderne)
per tutte le terre minimamente adatte, stanno facendo crescere in importanza
Pagricoltura. Essenzialmente agricola risulta oggi la popolazione di Huazon-
tlan, ¢ agencia municipal > dipendente dal ¢ municipio’ di San Mateo da

cui gli abitanti provengono per una traumatica fissione di alcuni anni fa che

ha portato all’occupazione degli unici terreni del comprensorio municipale
che dessero prospettive di un quasi sicuro- raccolto annuale. Nel territorio
della ¢ cabecera municipal > la resa dei coltivi & infatti nel complesso tanto
scarsa e aleatoria (camote, fagioli, arachidi sono i cultigeni principali) da
mantenere ancora la maggioranza della popolazione attiva dedita alla pesca.
Questa ¢ di laguna (la pesca in mare aperto non & praticata per la sconoscenza
delle tecniche di costruzione e di impiego di imbarcazioni adatte) ed & rivolta
principalmente alla cattura di gamberi.

La creazione recente di una cooperativa di pesca, pur mel suo alterno e
difficoltoso funzionamento dovuto a cause interne ed esterne, sta orientando
Pattivith verso una pit razionale e redditizia gestione del sovraprodotto, affi-
dato prima a transazioni individuali sul mercato di San Mateo o in quelli
delle citta dell’entroterra dove si ha il massimo sfruttamento delle scarse
possibilita di resistenza economica dei venditori da parte dei mercanti
“ladinos > o zapotechi.

Scarsi sono i contatti tra San Mateo e gli altri villaggi huave, assumendo
i rapporti addirittura un carattere di ostilita nel caso di Santa Maria del Mar
2 causa di vecchi rancori per dispute territoriali. Le relazioni economiche e
politiche sono con i centri non-huave e anche per quanto riguarda il settore
delle alleanze matrimoniali il villaggio funziona come unita endogama. Ten-
denza alla endogamia si riscontra pure nelle sezioni in cui San Mateo si
divide: quattro un tempo, ora soltanto tre, alle quali si appartiene per resi-

59



denza e che forniscono a rotazione gli individui che debbono ricoprire gli
incarichi comunitari.

Di tutti i municipi San Mateo & certamente il piu tradizionalista, chiuso
e xenofobo. Un atteggiamento meno ostile nei confronti degli « stranieri »
da parte della popolazione, o per lo meno di un’aliquota di essa, si & avuto
dal 1972 quando il villaggio & stato allacciato a Tehuantepec con una pista
carrozzabile.

La residenza & tendenzialmente patri- o neolocale, restando perd di norma
la neolocalita ristretta alla seksion di villaggio in cui si & nati. Essendo in-
fatti dovere di un buon genitore provvedere all’impianto indipendente dei
figli sposati, questi cerchera per essi un terreno (#den) che sia il piu vicino pos-
sibile alla propria residenza o, comunque, che non sia al di fuori della propria
sezione. Dato che un padre emancipa man mano i figli sposati sistemandoli
in abitazioni indipendenti — che per ragioni di spazio dovranno necessaria-
mente sorgere fuori dal nden di origine — ne consegue che & per lo piu il
figlio minore a restare con i genitori e ad ereditare 'unita residenziale. Co-
me ovvio, se lo consentono spazio e armoniosi rapporti familiari, potranno
essere pitt d’'uno i figli che restano nel nden paterno: non soltanto poi in
combinazione di fratelli maschi, ma anche di fratello e sorella. T casi di
uxorilocalita non mancano — anche se pongono in stato di inferiorita i mariti
che I’accettano — determinati da situazioni in cui la moglie sia figlia unica o
ultima di un gruppo di sorelle ad accasarsi, ed i genitori di lei pretendano
questa forma di residenza.

Il gruppo parentale di un individuo si costituisce sulla base del riconosci-
mento della bilateralita e comprende anche gli affini. Per il fatto pero di es-
sere Ego-centrato e composto anche da affini, non vi & individuo il cui gruppo
parentale ricalchi esattamente quello di un altro — nemmeno nel caso si
tratti di due fratelli germani — né gruppo che abbia continuita nel tempo o
che si presenti distinto in modo assoluto da ogni altro (Diebold, 1966:45).

La struttura politico-amministrativa & quella comune alla maggior parte del-
le comunita indigene mesoamericane, essendo fondata sul connubio tra I'ordi-
namento prescritto dalle leggi nazionali e il sistema di governo voluto dagli
Spagnoli e dalla Chiesa cattolica in epoca coloniale. Ritroviamo pertanto la
caratteristica successione di incarichi comunitari (‘ escalafén ’) di sempre mag-
giore responsabilitd a cui ciascun maschio & obbligato, acquisendo con la sa-
lita della scala gerarchica un prestigio crescente in seno alla societa. A un
“ escalafén * propriamente civile se ne affianca un secondo di carattere religioso
piti una linea di ¢ mayordomias ’ che sino a pochi anni fa ha avuto un’impor-
tanza fondamentale in quanto qualificante per il raggiungimento dei vertici
della gerarchia politico-amministrativa. :

Per quanto attiene alla religione, il cattolicesimo dei Huave, vecchio di
quattro secoli, non & riuscito a sradicare culti e credenze di epoca preispanica.
Divinita che sono personificazioni di elementi naturali (ciclone, folgore, ma-
re, terra). si affiancano al Dio onnipresente cristiano e ai « santi ». Il villag-

60



gio, che fino al 1960 veniva visitato solo due volte all’anno in occasione delle
feste principali (Patrono, Candelaria) da parte di un sacerdote — restando
affidato alla linea dei ‘ cargos ’ religiosi di impartire in via provvisoria sacra-
menti quali il battesimo e I’estrema unzione — ha ora un parroco residente
che conduce una dura lotta contro ogni forma di commistione pagana del
rituale cattolico e ha provocato con la sua azione il crollo di varie istituzioni
tradizionali e molti risentimenti nella popolazione. A partire dagli anni ’40
& iniziata poi la evangelizzazione da parte di missionari battisti che ha avuto
il risultato di creare una comunita protestante di un centinaio di individui e
aperto la strada anche ad altre sette (sabatisti, nazareni, testimoni di Geova)
la cui consistenza & perd di gran lunga inferiore numericamente.

II

Non vi & studio sociologico su gruppo indigeno della Mesoamerica che non
rilevi 'importanza che in quest’area assumono quelle particolari relazioni so-
ciali di tipo formale che vengono comunemente indicate nella letteratura an-
tropologica con il termine collettivo di ¢ compadrazgo’’, il nome dato alla
istituzione che le comprende. Questa deve la sua origine alla richiesta della
Chiesa cattolica che, nell’amministrazione del sacramento del battesimo, colui
che ne fruisce venga affiancato da individui in funzione di testimoni dell’atto
e al contempo di garanti della sua libera volonta, delle sue capacita nonché
della sua successiva educazione religiosa. Tale richiesta risponde al carattere
iniziatico del sacramento, il quale configura, come ben hanno messo in luce
Mintz e Wolf, una rinascita spirituale per cui « ...si costituisce un’analogia
tra il ruolo del padre biologico nel processo del concepimento da un lato
e il ruolo del garante quale padre spirituale dall’altro. Questo concetto di
affinita spirituale ha a sua volta portato all'idea di una parentela spirituale
e posio la base per la creazione di rapporti di parentela spirituale attraverso
il meccanismo della presenza di garanti all’atto del battesimo » *.

Un’osservazione che si pud subito fare & che per la definizione dell’insieme
delle relazioni che derivano dalle garanzie e testimonianze richieste si usa il

3Per limportanza che tali rapporti hanno
nel mondo ispanico & ormai invalso l'uso del
termine spagnolo « compadrazgo » al posto dei
termini che ciascuna lingua possiede per de-
finire D’istituzione: ad. esempio in Italiano il
termine « comparatico ».

4 Mintz e Wolf, 1950: 343: «... an analogy
is drawn between the role of the biological
father in the process of conception on the
one hand and the role of the sponsor as the

spiritual father on the other. This notion of
spiritual affinity has in turn given rise to
notions of spiritual kinship, and laid the basis
for the formation of ritual kin relationships
through the mechanism of sponsorship at
baptism ».

5Cfr. ad es. Mintz e Wolf, 1950: 354; Fo-
ster, 1953:5; Foster, 1969: 262; Carlos, 1973:
76-77; Carlos, 1975:470.

61



termine ¢ compadrazgo ’ che implicitamente privilegia il legame tra compadri
(padrini e genitori del battezzato), ponendo per contro in sottordine quello
tra padrini e figliocci. Ora, se & vero che per quanto riguarda la Mesoamerica
il rapporto padrino-figlioccio riveste spesso un’importanza sociale minore, bi-
sogna anche ricordare la consistenza dei casi inversi, tra i quali va anche an-
noverato quello di S. Mateo del Mar, qui esposto.

Ma la letteratura insiste su questo punto’ (sembra quasi ripetendo senza
vaglio quanto detto da altri in precedenza) generalizzando osservazioni fatte
su culture ® nelle quali il compadrazgo presenta tale struttura. Va pertanto
sempre considerato che la interarelazione, tra ‘ padrinazgo’ da un lato e
“ compadrazgo ’ in senso stretto dall’altro si articola variamente, risultando a
volte preminente il primo, a volte il secondo. Non sara quindi disutile un
ulteriore contributo all’argomento che metta in luce come il compadrazgo si
presenta tra i Sanmateanos dal punto di vista strutturale e della sua funzione
sociale.

Presso questi infatti esso mostra talune modalita differenti e assume inoltre
interessanti connotazioni di « scambio » che non sembrano ritrovarsi negli
altri gruppi dell’Tstmo, almeno secondo quanto si ricava dalle descrizioni, in
veritd non sempre approfondite a sufficienza, che di esse sono state sinora
date.

Ci troviamo qui di fronte al tipo di rapporto di compadrazgo definito « asim-
metrico »; in cui cioé non vi & parita gerarchica tra il compadre-padrino da un
lato e il compadre-genitore dall’altro e la posizione di superiorita & attribuita
al primo, per il fatto di essere datore (di un padrinato), mentre il secondo,
ricevente, non pud sottrarsi alla sua inferiorita mediante una resa di pre-
stazione’. A San Mateo questa situazione, una volta costituitasi, non si li-
mita perd ai soli due individui che vi sono inizialmente coinvolti, ma si tra-
smette ai discendenti lineari dell’uno e dell’altro a formare due gruppi o
meglio due « linee », una di datori e una di riceventi. Cid consente di supe-
rare I'impasse in cui si trovano tutte le popolazioni che hanno, come i Huave,
un sistema di parentela di tipo bilaterale: di non potere ciog, per I'assenza
di gruppi sociali fondati sulla discendenza, costituire un continuum di
relazioni strutturali tra gruppi®. La dove, secondo norma, si dovrebbe avere,
tramite il compadrazgo, soltanto relazioni di carattere sincronico ed indi-
viduale (o, pitt precisamente, di relazione tra coppie), la presenza di linee,
ciod formazioni di soli parenti lineari che assumono la funzione di unita di

6 Cfr. Gillin, 1945:104. . sto con la regola non mi sembra sufficiente per
77 ’affermazione di Diebold (1966:50): «In catalogare, come fa Gudeman (1975 :233), sulla
a minority of cases, the sponsorship becomes base dell'indicazione di Diebold, i Huave tra
mutual... » non contraddice Iesistenza di una i gruppi presso i quali «choise reversal is
norma impediente che tutti i miei informatori permitted and practised but not prescribed ».
hanno messo in evidenza. Comunque, la pre- 8 Cfr. Gudeman, 1975:233.
senza di un numero minimo di casi in contra-

62



scambio asimmetrico, fa superare tale limitazione consentendo ai rapporti di
assumere una dimensione diacronica.

Cosi conformato, il rapporto asimmetrico di compadrazgo manifesta al
meglio la sua analogia strutturale con i sistemi matrimoniali asimmetrici, pet-
petuando anch’esso il modello di alleanza attraverso uno scambio indiretto,
in questo caso di prestazioni. Cid consente di assimilare la superiorita del
padrino datore a quella dei « fratelli » della sposa nei confronti del marito
in una societd in cui vige la regola del matrimonio con la cugina incrociata
matrilaterale. Tale collegamento strutturale, che rende ragione di molti aspetti
funzionali del compadrazgo, si & subito imposto all’attenzione nell’analisi dei
dati raccolti a San Mateo del Mar. Esso era gid stato messo in luce da
Hammel (1968) nello studio da lui fatto in Serbia e Montenegro, e Gudeman
(1975) lo riprende in una sua recente trattazione teorica dell’argomento.
Quest’ultimo studioso perd, pur parlando anch’egli di analogia tra compa-
drazgo asimmetrico e scambio indiretto in un sistema di scambio matrimoniale
generalizzato, pone il modello dell’alleanza in secondo piano non ritenendolo
sufficiente a dar conto della asimmetria del rapporto tra padrino e genitore
nonché, corollariamente, della pressoché costante attribuzione della posizione
di superiorita al primo. La asimmetria fondata sulla posizione di status pri-
vilegiato del padrino — riscontrabile anche 12 dove questi sia considerato rice-
vente e non datore® — sarebbe per Gudeman da attribuirsi in prima istanza
all’idea che la dottrina cattolica ha della superiorita della paternita spirituale
rispetto a quella naturale. D’altra parte, pur riconoscendo Desistenza di un
rapporto tra compadrazgo asimmetrico e maggiore coesione sociale (resa pos-
sibile dalla perpetuazione del rapporto), ritiene perd quest’ultima difficile
da misurare — e di conseguenza anche difficile stabilire 1 termini della rela-
zione causale — quando lo stesso effetto pud essere conseguito con altri
sistemi quali Iincremento del numero dei padrini, la moltiplicazione delle

occasioni, ecc.

I1I

I due momenti sacramentali da cui tra i Huave scaturisce il rapporto di
compadrazgo sono il battesimo e il matrimonio °. Come verra discusso in
seguito, per quanto riguarda i maschi i due momenti sono tra loro tenden-

9 Gudeman (1975:234) cita a questo pro- scambio matrimoniale. E questo il caso, ad
posito il caso yugoslavo segnalato da Hammel es., del modello indiano che Stirrat (1975 :597)
(1968:74) e quello colombiano di Aritama ritrova identico nella comunitda di Wellogoda
fornito dai coniugi Reichel-Dolmatoff (1961: in Sri Lanka.

73). L'offerta fatta a qualcuno di essere pa- 10 Carlos (1973:88; 1975:481) ritiene che il
drino & considerata un dono che pone il ri- matrimonio non debba essere incluso tra le
chiedente della prestazione in stato di supe- cerimonie e le occasioni in cui si stabilisce un
rioritd. Questo vale anche a volte per lo  rapporto di compadrazgo. Questo perché «...the

63



zialmente connessi: nel senso che colui che fu padrino di battesimo dovrebbe
diventare poi compadre di matrimonio del proprio figlioccio e, se possibile,
in seguito anche padrino dei figli di questo, passando la mano al proprio
figlio quando sia impossibilitato ad assumersi tale serie consecutiva di
obblighi.

Data tale impostazione, ne consegue che le donne avranno per compadre
e comadre di matrimonio i ¢ padrinos de bautizo’ del marito o i discendenti
lineari di questi o anche degli estranei a quella linea, ma sempre scelti dal
marito. Che questi ultimi possano pertanto coincidere con i propri padrini di
battesimo rientrera nelle possibilita offerte dal terzo caso, di libera scelta dei
coniuge.

Battesimo e matrimonio verranno qui ora considerati ciascuno, per como-
dita di esposizione, come momento iniziale, e i rapporti da essi derivanti
descritti quindi separatamente.

v

Nella loro pressoché totale ignoranza dei fondamenti teologici della dot-
trina cattolica, i Huave, degli effetti che secondo questa il battesimo produce
in chi lo riceve — remissione dei peccati e delle pene ad essi connesse, stigma
spirituale, ricezione della grazia santificante e dei doni dello Spirito Santo,
incorporazione alla Chiesa di Gesu Cristo — conoscono solo 1’ultimo che sanno
essere quello che consente di godere anche degli altri sacramenti. Questo fa
in modo che il battesimo venga considerato fra tutti il piti importante cosi che
su di esso si costituiscono vincoli sociali la cui saldezza & garantita al meglio
dalla « superiore » sacralita dell’elemento fondante.

Alla nascita di un figlio, il padre richiedera a una persona di conoscenza,
che stimi retta e di fiducia e con cui gradisca instaurare rapporti di maggiore
intimita, di voler essere il padrino (zeat teampooc = padre dentro la chiesa).
La richiesta va rivolta ad un individuo che non faccia parte del gruppo degli
akwalaac "' e che sia sposato. Quest’ultimo per un duplice ordine di ragioni.
Da un lato per il fatto che uno scapolo ™ non & considerato ‘ hombre com-

di affini che si costituisce in base al ricono-
scimento di una parentela di tipo bilaterale
(per una discussione sulla terminologia della
parentela, cfr. Diebold [1966] e Signorini
[1976]).

12 Per scapolo (neené = ragazzo) i Huave
intendono un uomo che non conviva o non

padrinazgo relationship established between
marriage padrinos and the couple being mar-
ried overrides the generally remote and honor-
ary compadrazgo ties resulting from the mar-
riage ceremony ». Non mi sembra valida tale
discriminazione che riposa sulla minore impor-
tanza sociale del rapporto di padrinazgo rispet-

to al compadrazgo in senso stretto quando il

vincolo sia creato attraverso il battesimo (vedi

osservazioni precedenti nel testo).
I1T] termine designa il gruppo di parenti e

64

abbia convissuto more uxorio con una donna
nella propria casa. Un giovane che, come molti
a San Mateo, sposi soltanto dopo un certo
tempo (a volte abbastanza lungo per avere da



pleto ’, non avendo assolto i suoi doveri di perpetuatore, con la conseguenza
di non poter nemmeno conseguire quelle cariche — ed es. la mayordomia — che
sono qualificanti sul piano del prestigio. Dall’altro lato perché I'assenza di
una sposa non consentirebbe di creare quella diade — padrino/madrina —
che i Huave ritengono debba essere composta da una coppia di coniugi il cui
vincolo sia stato sanzionato da un matrimonio religioso. Se la richiesta ¢ da
- quello accolta, a nome proprio e della propria moglie (mim teampooc =
madre dentro la chiesa), allora automaticamente si costituisce, di riflesso al
vincolo di padrinato, quel secondo fondamentale vincolo del triangolo sociale
genitori-figlio-padrino che & la relazione di compadrazgo tra genitori e padrini.
Esso trova immediata espressione nella donazione di cioccolato e atole’
(éaw) ™ che i genitori faranno al padrino e alla madrina nella casa di questi
il giorno del battesimo, in segno di riconoscenza e'di rispetto, e che gia met-
tono in luce come il rapporto tra compadri (kombil) non sia paritetico, ma
al contrario connotato da una chiara subordinazione dei primi rispetto ai
secondi. Da questo momento il figlioccio — chiamato con il termine di kwal
(figlio) — & tenuto nei confronti del padrino ad un comportamento che i
Huave classificano come « filiale », ma dal quale & bandita ogni licenza e i
cui obblighi non possono essere evasi, pena la cessazione del rapporto. Ogni
mancanza da parte del figlioccio assume infatti, per quanto concerne le con-
seguenze, una gravitd ben maggiore di quella compiuta da un figlio. Il primo
pud essere infatti respinto quando non si adegui alle regole che il rapporto,
di tipo integrativo e contrattuale, impone; mentre per il secondo questo
non pud avvenire se non in casi eccezionali, traumatici, di tradimento del vin-
colo « naturale ». Il concetto di « naturalitd » del legame derivante dal fatto
biologico della procreazione, in opposizione alla « artificialita » di quello co-
stituitosi attraverso una operazione spirituale, & stato esemplificato nel modo
pitt adeguato da uno degli informatori: « se getti una tavola fatta di un sol
pezzo di legno, questa non si rompe; ma se ¢ composta di pit pezzi tra loro
connessi, allora si scompone » ™.

sanzione della propria validita sociale.
13Bevanda a base di mais. Vi sono vari

tipi di “atole’. Quello usato in tale occasione

& il aw popo§ preparato aggiungendo al hacaw,

lei un paio di figli) la ragazza con cui convive
dopo averla fatta fuggire dalla casa paterna di
lei e averla condotta nella propria casa o in
quella del proprio padre, viene automaticamen-

te registrato nelle liste della sezione di villag-
gio in cui risiede; trovandosi da quel momen-
to obbligato, dato che ha voluto « comportarsi
da uomo », ad assumersi anche tutti i doveri
associati a tale condizione. Questi consistono
dell’ubbidienza alla chiamata a quegli incari-
chi (monabiit = lavori, sing. neanabiit) civili e
religiosi di crescente complessita, e via via le-
gati a differenti livelli gerarchici, che ciascun
uomo deve a turno assolvere, nell’interesse
della comunita, per avere infine la definitiva

un ‘atole’ di mais appena sbollentato, la
schiuma ottenuta frullando la linfa estratta
dalla corteccia del #néeed, un rampicante. La
schiuma viene allontanata, al bere, mediante
palette intagliate (mzisiil ¢aw = bastone atole)
che erano un tempo tra i migliori prodotti
dell’artigianato locale.

14 Cid coincide con quanto afferma Pitt-Rivers
sul compadrazgo: « The simulation of kinship
in ritual kinship is inspired by this concern:
to borrow the qualities attached to “ real”

65



Obblighi del figlioccio saranno visite, quanto meno settimanali, ai padrini
al fine di mostrare rispetto, mettersi a disposizione delle loro necessita, rife-
rire sulle proprie spese, attivita lavorative, problemi familiari. Padrino e
madrina considerano infatti lesivo del proprio prestigio avvertire essi stessi
i figliocci di quanto possa loro servire e aspettano quindi che siano quelli ad
informarsi e a offrire poi I'aiuto desiderato. La remora verra naturalmente
superata ogniqualvolta per i padrini non vi siano altre possibilita che la
richiesta diretta. Un figlioccio trovera invece del tutto naturale rivolgersi ai
propri padrini per ottenere da loro aiuto e consigli.

Pur restando lo schema di comportamento lo stesso sia che si tratti di un
maschio, sia di una femmina, maggiore intimita, e quindi rapporti preferen-
ziali, si avranno di normasugli assi di identita sessuale: figlioccio con padrino,
figlioccia con madrina.

I rispettivi coniugi dei figliocci si adegueranno a loro volta al comporta-
mento di rispetto del partner nei confronti dei suoi padrini. Questo non sol-
tanto quale conseguenza automatica dell’instaurarsi di un vincolo di affinita
spirituale — corrispondente al rapporto suoceri/genero-nuora — ma anche per
precisi accordi prematrimoniali

Per cid che si & accennato in precedenza sulla scelta dei * compadres de casa-
miento ’, una moglie si trovera perd pid obbligata nei confronti del padrino
del coniuge di quanto si trovi il marito. Questo sia per la sua subordinazione
di donna e di sposa, sia perché quello & molto spesso anche suo compadre di
matrimonio. Il « rispetto » di un marito per il padrino della moglie & invece
pitt formale che sostanziale: ad es., lo chiamera feat e verra da lui chiamato
kwal, come nella terminologia di indirizzo tra suocero e genero, ma potra
con diritto sottrarsi a una richiesta troppo impegnativa di aiuto, a differenza
che se venisse dal suocero o, piut ancora, dal proprio padrino.

Anche al momento della morte del padrino I’  ahijade ’ sara tenuto a ester-
nare in umilta il suo attaccamento filiale, svolgendo con solerzia tutte quelle
incombenze che si mostreranno necessarie. In caso il defunto sia privo di
prole, di fratelli e di altri stretti familiari, o che questi non se ne assumano
Ponere, o anche se ha espresso in vita tale desiderio, sara il figlioccio che
lavera il cadavere e lo abbigliera per la veglia funebre. Sempre che gli altri
familiari non vi provvedano, potra inoltre prendersi lui carico delle spese
per la retribuzione del « rezador », dei cantori e delle cerimonie che per un

kinship in order to cement a relationship
initiated by nothing more than mutual agree-
ment » (1973:98). Ne consegue che tra partnets
del rapporto di compadrazgo la osservanza dei
doveri & pill stretta che tra i parenti « reali »
che il rapporto simula perché « ...the amity
which it imposes is recognised as purer than
that which links real kin precisely because it

66

is not prescriptive » (1973:102).

15Nei pourparlers che impegnano i rispet-
tivi genitori (o loro rappresentanti) dei due
fidanzati, da ciascun lato vengono minuziosa-
mente elencate. le persone del proprio gruppo
parentale per le quali si richiede da parte dei
futuri coniugi un impegno di rispetto o, vice-
versa, di solidarieta nell’ostracismo.



anno, a tempi fissi ', dovranno essere compiute perché I’anima del defunto
possa stabilirsi in cielo . Lo stesso fard una figlioccia quando le muoia la
madrina.

Alla eredita dei padrini i figliocci parteciperanno eventualmente soltanto
attraverso legati, sempre che siano state soddisfatte le legittime aspettative dei
figli. Ma se questi mancano, possono ricevere anche l'intero asse ereditario.

Agli obblighi, in larga misura formali, dei figliocci, corrispondono quelli ben
pitt sostanziali dei padrini. Assenti perd tra i Huave le motivazioni cattoliche
della presenza di un padrino, tali obblighi si esplicano tutti nell’ambito sociale.
Primo per importanza, qualificante in assoluto i ruoli di padrino e di ma-
drina, & il dovere di intervenire con il proprio consiglio in ogni evento sa-
liente della vita dei figliocci. Il detto huave « tornasti presto perché consi-
gliasti male il tuo figlioccio », usato quando una persona che si sia accomia-
tata per recarsi in un altro luogo ricompaia dopo poco, chiarisce bene il
valore morale e religioso di questo impegno. Il guardiano dei Cieli (San
Pietro) rimanda infatti in terra, per un periodo di penitenza, i padrini che
non abbiano svolto con zelo e coscienza le proprie funzioni. Per questo un
padre che non venga ascoltato dal figlio si rivolgera al padrino di quello (cio&
al suo kombil) per aiuto, sapendo che i consigli o le ammonizioni date per
sua bocca avranno ben altro effetto dei propri, non potendo in pratica essere
evasi se non attraverso una rottura con il padrino, condannabile sempre e
comunque squalificante sul piano sociale.

Altro obbligo del padrino & di sostituirsi al padre tutte le volte in cui il
figlioccio ha bisogno della presenza legale o della assistenza del genitore e

16 Riti funerari si compiono al primo giorno
dopo la morte, al nono, al quarantesimo, ai
sei mesi, e infine al compiersi dell’anno. Alla
stessa data, o in epoca successiva, a seconda
delle possibilita economiche, si da I'abtep nitec
(sollevare offerta) una festa rituale che con-
sente al morto di salire definitivamente al
cielo.

177 Huave distinguono tre categorie di de-
funti. La prima & composta da coloro che
sono morti di morte violenta e che Dio non
accoglie perché levento funesto ha modificato
il corso del destino che Egli aveva fissato (« to-
davia no habia llegado su tiempo »). Questi
non vengono sepolti allinterno del cimitero
e le loro anime restano in terra per sempre,
ostili fantasmi vaganti. La seconda categoria
— oggi in incremento, a detta dei Huave, per
il crescente disinteresse nei riguardi del « buon
comportamento parentale » — raccoglie i defun-
ti che, in quanto morti alla loro ora « perte-
necen a Dios », ma sono stati da Lui riman-

dati in terra, nel luogo dove giacciono le loro
spoglie, perché alla prova hanno dimostrato
di non conoscere alla perfezione le orazioni
obbligatorie per ogni cristiano (Pater noster,
Ave Maria, Credo, Yo pecador). A costoro
Pentrata in Cielo verrad consentita soltanto
quando i loro parenti, eseguendo come loro
dovere tutte le prescritte cerimonie funebri,
in cui cantori retribuiti recitano senza sosta
le orazioni «fondamentali», avranno consen-
tito loro di impararle a memoria.

Oltre che alla sconoscenza delle preghiere,
il rinvio alla terra si pud perd anche avere
per gravi colpe (vedi in seguito nel testo).

Infine vi sono coloro da Dio subito fatti
accedere al Cielo perché promossi all’esame del
buon cristiano il cui esito felice & perd sempre
visto come dovuto, anche quando il defunto
ben conosceva per suo conto le orazioni, alla
presenza dei ” cantores ” all’inizio della trafila
dei riti mortuari.

67



questo sia assente per motivi contingenti o perché defunto. Ad es., la rap-
presentanza di un imputato, come anche le garanzie del pagamento di multe
o altro intervento, sono azioni nelle quali padre e padrino hanno uguale va-
lidita. Nel caso il figlioccio premuoia al padrino, questi provvedera ai riti
funebri se gli stretti familiari non lo fanno. Alla madrina, in particolare,
spettera di andare alla chiesa insieme alla sposa del defunto (se questo &
coniugato) per lasciare offerte di fiori e di candele.

Inoltre, se il defunto figlioccio lascia dei figli piccoli, il padrino pud es-
sere incaricato di ’ tener en la mano ’, cioé¢ amministrare, i beni ereditari fino
alla maggiore etd di quelli.

La parentela spirituale che il sacramento del battesimo crea tra padrini e
figliocci si riflette nel campo degli interdetti matrimoniali, che precludono ai
due partners ogni rapporto sessuale tra loro nonché quelli con i piu stretti
consaguinei dell’altro. La « vicinanza » parentale & in questo caso ristretta ai
soli parenti lineari: i collaterali dell’'uno e dell’altro sfuggono al divieto, a
meno che la coresidenza non li assimili ai primi. Per precisare, non & con-
sentito a un uomo sposare la figlia del proprio padrino, che egli chiamera
sorella (koh=ESi; ciig=YSi) e trattera come tale; mentre non gli sard vie-
tata la figlia del fratello del padrino, a meno che i due, per il fatto di vivere
assieme, non assimilino 1 nipoti ai propri figli *. Pure in quest’ultimo caso
non sono perd infrequenti le deroghe, anche se il biasimo della societa si
rivolge pesante ai contraenti di un simile matrimonio.

Resta da parlare del secondo asse di rapporti che collega padrino e geni-
tori del figlioccio. Si & in precedenza accennato a come la relazione privilegi
socialmente il compadre « datore ». Si tenga perd presente che per costui
il rispetto e la subordinazione saranno ben maggiori quando egli sia stato
scelto come padrino del figlio in quanto gia compadre alle nozze o, ancor
piti, se fu padrino di battesimo dello stesso genitore.

Oltre che al momento del battesimo, quando i genitori del bambino
andranno a trovare con doni la coppia che si & assunta 'onere del padrinag-
gio, le visite ai compadri scandiranno, sempre con la medesima direzione
vettoriale e le stesse modalita, 'intero arco di durata del rapporto. Un tempo,
quando ancora I'impatto della societd messicana su quella huave non aveva
modificato il settore matrimoniale nel senso di una maggiore libertd perso-
nale di scelta del coniuge, era il padre che eleggeva la sposa per il figlio
(anche se spesso il suggerimento veniva da quest’ultimo). Ma la sua decisione,
prima di divenire effettiva, necessitava dell’approvazione del padrino del
ragazzo, che il compadre doveva sollecitare.

Cid non significa che al padrino venga preclusa ogni possibilita di visita
ai genitori del figlioccio, ma che se questo vien fatto non ha il carattere for-
male che la visita inversa richiede. Ad es. non portera con se’ doni e la

18 Cfr. Diebold, 1966; Signorini, 1976.

68



motivazione sard il piacere della compagnia di un amico o la necessita di un
incontro per ragioni estranee al rapporto di compadrazgo.

Nel chiudere questa prima parte riguardante il padrinaggio bisogna se-
gnalare che i Huave danno ad un individuo la possibilita di acquistare padrini
aggiuntivi per se’ o per i propri figli. L'operazione si effettua richiedendo ad
una persona di « accendere una candela in chiesa ». Da cid questo padrino
prende il nome di neambel Sakandial (colui che brucia la candela). L’individuo
a cui sia stata fatta la richiesta, se aderisce all’invito, si reca in chiesa con
colui che deve divenire suo figlioccio. Qui, dopo una serie di orazioni, accende
un cero che poi ruota attorno alla testa dell” ahijado ’. Terminata la cerimo-
nia, del cibo o una vera e propria colazione vengono offerti al padrino il
quale, a sua volta, & tenuto a comprare al figlioccio uno scapolare benedetto
che dovra sempre portare al collo.

L’assenza del sacramento che sottende il rapporto di padrinaggio e la sua
sostituzione con un diverso atto di impegno religioso, di costruzione indi-
gena su base cattolica, fanno si che il vincolo cosl creato risulti, in quanto
meno « sacro », anche meno solido e impegnativo. Il rispetto per questo
padrino & di gran lunga inferiore a quello che si ha per il proprio teat team-
pooc o per quello di un proprio figlio, che con il primo non entrano in rela-
zione se non per casuale conoscenza.

\Y%

Il matrimonio & il secondo momento in cui per i Huave si propone la pos-
sibilita di allargare la rete dei legami interpersonali, a maggior sostegno della
« sicurezza » sociale di un individuo.

La religione cattolica non richiede garanti per questo sacramento, come nel
caso del battesimo e della cresima, ma solo testimoni. Tuttavia vi sono zone
nelle quali si & radicato il costume della presenza di compadri in occasione
del matrimonio: ad es. in Spagna, ad esclusione della Catalogna, e in Ttalia
meridionale (compari di anello). E dalla Spagna che l'usanza & passata in
America e ci si pud chiedere se talune differenze segnalate da Foster (1953:
5) nelle modalita di scelta dei compadri tra nord-ovest della penisola iberica
e antico regno di Valencia da un lato e parte centrale e meridionale del paese
dall’altro (rispettivamente padrini di battesimo e genitori della coppia), non
si sono riflesse sui gruppi indigeni messicani ad opera di insediamenti o di
religiosi spagnoli provenienti dall’una o dall’altra regione. In Messico sono
infatti riscontrabili, a seconda delle zone, le medesime differenze nella scelta.
Ma per questo servirebbero studi analitici sulla distribuzione e sul peso
delle presenze regionali in epoca coloniale.

Tratteremo ora qui anche il matrimonio come momento iniziale, scisso
quindi da obblighi o convenienze derivanti da un rapporto instauratosi tra-

mite il battesimo.

69



La scelta del compadre segue in questo caso i medesimi criteri adottati da
un padre nella ricerca di un padrino di battesimo per il figlio: stima, simpatia;
amicizia, rapporti di buon vicinato. Va tenuto presente perd che essa non &
pit sempre delegata in assoluto al genitore, ma si adegua in misura minore o
maggiore (al limite anche totale, quando lo sposo sia emancipato) ai desi-
deri del figlio. Pure per il compadre e la comadre di matrimonio vale inoltre
il criterio che i due debbano essere una coppia sposata.

Il compadre prescelto si assumerd l'incarico di andare a parlare con il
parroco per tutte le questioni attinenti alle nozze. Oggigiorno questi impone
di frequentare per sei volte lezioni di dottrina. Un tempo era sufficiente in-
vece che dimostrasse di conoscere le orazioni fondamentali, il Credo in parti-
colare, con la eventuale integrazione delle sue carenze mnemoniche garantita
dalla comadre. Per quanto legati alla sfera religiosa, i compadri presenzieranno
sempre anche al matrimonio civile in municipio. Allo sposo il compadre da
quattordici monete d’argento™ che questi fara cadere dalle sue nelle sot-
tostanti mani della sposa disposte a coppa per riceverle. Monete che saranno
poi rese al compadre che le userd in occasioni analoghe o anche le offrira a
compadri sprovvisti. Inoltre, da un buon compadre ci si attende che paghi
le spese matrimoniali al parroco. Alla comadre spettera invece la fornitura
della vera per la sposa; anche in questo caso prestito (da restituire dopo tre
giorni) e non dono.

Al termine della cerimonia nuziale, tutti i partecipanti si recano in casa
dello sposo (un tempo sempre coincidente con quella paterna). Dopo aver
sfilato ordinatamente di fronte all’altare con "immagine del ‘ santo ’, salutato
con preghiere e segni di croce, si riuniscono nella stanza principale della
casa i due sposi, il compadre e la comare, i quattro testimoni delle nozze, il
padre dello sposo e quello della sposa. Un familiare serve ai presenti acqua
tiepida perché si sciacquino la bocca; quindi ad ognuno una tazza di cioccolato
con sopra poggiato un pane ricoperto da una salvietta. L’ordine di servizio
contempla un giro che passa per primo dal compadre, seguito dalla comadre,
poi dai testimoni e via via dagli altri, secondo ’eta e il sesso, per coneludersi
con la sposa. Al cioccolato segue poi una distribuzione di ‘ atole’, del tipo
law popos. A questo punto viene invitata ad entrare anche la madre dello
sposo che si siede in terra su una stuoia (fek) assieme alla sposa e alla co-
madre, mentre tutti gli altri siedono su sgabelli e su banchi. La disposizione
dei posti & rigidamente fissata dalla tradizione (vedi figura n. 1).

Sara il compadre che per primo prendera la parola per i rituali consigli e
raccomandazioni rivolti agli sposi, alla madre dello sposo e, tramite questa,
a tutti i suoi familiari. Ricordera i fondamenti per la riuscita di un matri-

19 e piti usate e considerate di valore sono  soltanto tredici monete (“arras”) — & ripor-
i 25 centavos e il mezzo peso dell’inizio di  tato da Foster (1953:5) per la Spagna.
secolo. La stessa usanza — ma con l'impiego di

70



‘¢ santo’

madre dello sposo
comadre

sposa

Sposo

compadre

padre dello sposo
padre della sposa

testimoni

D e o

>>>>[00J

Figura n. 1

monio — pazienza, tolleranza, comprensione nei confronti della giovane sposa,
Javoro, parsimonia — e invitera i quattro testimoni a ribadire tali concetti
nei loro discorsi.

Alla chiusura della riunione la sposa e la suocera escono per prime; se-
guono i testimoni e infine il compadre e la comadre. Un tempo la sposa si
limitava dopo a fare il giro delle case dei propri parenti e dei-padrini ripat-
tendo cibarie e vivande preparate dalla famiglia dello sposo, con laiuto
finanziario del compadre; da cui il detto «la famiglia della sposa mangia,
quella dello sposo lavora ». Oggi I'onere del compadre pud essere assai piu
pesante dato che sempre piti di frequente i matrimoni vengono accompagnati
da banchetti e da balli, secondo la nuova moda zapoteca.

Per quanto riguarda la terminologia, il termine kombil verra usato, per
indirizzo e per riferimento, tra compadri e genitori degli sposi e dagli sposi
stessi nei confronti del compadre e della comadre. Costoro chiameranno in-
vece gli sposi con il termine usato per i figliocci: kwal teampooc. 11 rapporto
con un kombil ricalca quello con un padrino o una madrina, ma & contrad-
distinto da minori rigidezza e formalismo. ‘

I Huave dicono che ‘hay menor respeto’ per il compadre e questo
incide anche nel caso sia il padrino di battesimo a fungere da ‘ compadre de
casamiento ’. Ancora minore sard poi quando il compadre non abbia nulla a
che fare con la linea del padrino: e questo tanto per lo sposo quanto, ancor
pit, per i suoi genitori.

VI

Terminata 'esposizione separata delle due vie percorribili per la costru-
zione di legami di parentela spirituale, si tratta ora di ricongiungerle; di
mostrare ciod come esse siano strettamente interdipendenti. Si & gia accen-
nato, agli inizi di questo scritto, a come le scelte di un padrino o di un
compadre non si concludano nel rapporto che instaurano, ma preparino una
successione — idealmente impostata all’infinito — di scelte obbligate di pa-
drini e di compadri attraverso le generazioni.

71



Assolvere il compito di garante in uno dei due fondamentali riti di pas-
saggio contemplati dai Huave — battesimo o matrimonio — non significa
soltanto compiere una operazione rituale a favore di qualcuno, ma stabilire
con questi una relazione che si esprimera nella partecipazione ad altri atti
rituali nel suo diretto interesse o in quello di suoi discendenti lineari *.

Quale deterrente del pericolo che per la perpetuita del rapporto costituisce
la limitatezza temporale dell'uomo, sta I'idea della consustanzialita tra padri,
figli e fratelli. Essa annulla in un certo qual senso le diversita individuali, i
salti di generazione, consentendo al rapporto di programmarsi come conti-
nuativo e al contempo creando a tal fine quelle « linee », alle quali si & gia
accennato, che scambiano tra loro, come se fossero gruppi corporati, presta-
zioni rituali in direzioni fisse collocando cosi I'una linea in posizione di supe-
riorita, Paltra di inferiorita per il fatto di essere la prima donante e la seconda
ricevente. Tali linee sono teoricamente composte dai discedenti in linea pa-
terna dell’iniziatore del rapporto di padrinaggio e dai discendenti in linea
paterna del primo figlioccio (e dei suoi fratelli se lo stesso padrino si &
prestato per tutti) di battesimo o di matrimonio.

Nel caso della linea dei « padrini » si possono perd avere delle situazioni
nelle quali si scarta dalla linearita: quando ad esempio, per mancanza di
figli maschi, una madrina vedova o un padrino nelle medesime condizioni
propongono, come loro sostituti alle nuove richieste del gruppo ricevente, la
coppia formata da figlia e genero.

L’esistenza di linee, alla fin fine cosi vicine per struttura ai lignaggi patri-
lineari (anche se la loro coesione e profondita sono ben lontane da quelli)
in una societd che gruppi corporati non ha, solleva degli interrogativi ai
quali non & facile dare una risposta, che comunque esula dagli obiettivi di
questo lavoro. Sono state le linee propiziate soltanto dal fatto strutturale
della superiorita del padrino, determinata, come dice Gudeman (1975:234),
dalla « inerente e incipiente asimmetria » tra padrino e genitore, a sua volta
fondata sulla concezione della Chiesa cattolica della superiorita del campo
spirituale su quello naturale? Cosi che essendo « le relazioni spirituali pit
alte di quelle naturali, il padrino occupa, in rapporto al bambino, uno status

2 Per la cresima che oggi, con un parroco di matrimonio). Non gli spettano visite set-
statunitense residente, non viene impartita con  timanali, né doni, né si creano rapporti di
il battesimo, secondo l'uso spagnolo, ma alla “linea”. Le persone in grado di svolgere
eth della discrezione, & scelto un solo padrino  questo compito sono quei pochi considerati
in conformitad delle disposizioni ecclesiastiche. esperti di cose di chiesa, sui quali convergono
Tl teat teampooc neeé Sik konfirmasion rap-  ccsl tutti i cresimandi. A. J., ex © alcalde ” e
presenta una novitd per la cultura huave che ex “maestro de capilla”, ha oltre sessanta
¢gli dd un posto di ben scarso rilievo. Il ri- figliocci di cresima.
spetto che a tale padrino & dovuto & di gran Nuovissimo & anche qualche caso di pa-
lunga inferiore a quello per un padrino di  drinaggio di prima comunione e di benedi-
battesimo (con cui il padrino di cresima non  zione della casa, copiato quest’ultimo dai vicini
deve coincidere, come nemmeno con il padrino  zapotechi.

72



pitt alto di quello del genitore » (Gudeman, 1972:63)? O ha anche operato
Jesistenza nel passato di un sistema clanico che non avrebbe perd soltanto
favorito Daccettazione della istituzione ispanica del compadrazgo (Foster,
1953:23), ma anche foggiato, nel caso nostro, la forma della sua « espres-
sione » sociale? *.

Comunque sia, resta il fatto che le linee non costituiscono degli autentici
gruppi corporati e i rapporti tra di esse non possono essere intesi come veri
e propri contratti diadici. Non vi & infatti intercambiabilita assoluta tra
membri della linea nel ruolo di officiante, ma solo possibilita di cessione ai
figli che pud non essere accettata dai riceventi. N¢ le spese di padrinaggio
sono spese collettivamente sostenute; né vi ¢ divisione dei padrinaggi tra
fratelli, ognuno costituente una linea indipendente, come avviene ad es. per
i Serbi nel caso di fissione di un patrilignaggio (Filipovic, 1939:307, da
Hammel, 1968:47).

La massima vicinanza con un gruppo di discendenza patrilineare si avra
con la linea dei donatori, quando in essa una schiera di fratelli abbia tutta
lo stesso padrino. Questo avverra quando il rapporto tra le due linee si sia
gid positivamente assestato, abbia cio¢ gia retto con soddisfazione all’usura
del tempo. Se un individuo ha abbandonato la linea che gli forniva padrini e
compadri e si rivolge a qualcuno nuovo, non gli chiedera di norma di
essere padrino di tutti i suoi figli perché, come disse un informatore, « ha
solo gettato il seme » e ha quindi il diritto di farlo pit volte per avere mag-
giori probabilita che ne nasca un albero grande e forte. Le insidie al rap-
porto sono tante: conflitti tra compadri, padrini e figliocci non sono infre-
quenti e conducono alla rottura del vincolo. Le possibilita di scontro vanno
infatti da mancanze formali, o anche sostanziali, di inosservanza degli obblighi
posti a fondamento del rapporto, a divergenze di interessi o di altra natura
che coinvolgano direttamente i partners del rapporto stesso o individui ad
essi legati, a giudizi negativi sulla moralita degli uni o degli altri.

Tnoltre la relazione pud cessare per estinzione di una linea dovuta a cause
naturali o al fatto della mancanza di figli maschi: rimediabile parzialmente
quest’ultima, nel caso della linea donante, attraverso un’eventuale trasmis-
sione a una figlia femmina e al suo consorte, come gia si & detto. Nella linea
dei donatori la presenza di sole femmine chiude invece il rapporto in modo
definitivo dato che la coppia di garanti dell’atto matrimoniale saranno o i
padrini di battesimo del marito o comunque una coppia scelta da lui.

superiore all’attuale. Per il caso huave, inte-
ressanti sono a questo proposito le osservazioni
di Beals (1932: 474) sulla costa occidentale
del Messico e quelle dello stesso Foster
(1949: 344) sui Mixe-Zoque che «...some or

2 Foster si appoggia, per la sua afferma-
zione, sia sull’evidenza negativa della scatsa
presa del compadrazgo 1a dove un sistema cla-
nico persiste (ad es. tra i Maya Tzeltal), sia
sui dati etnografici mesoamericani che mostrano

come prima della Conquista la consistenza di
societd a struttura clanica fosse di gran lunga

all... formerly had unilateral kinship groupings,
possibly patrilineal clans ».

73



In perfetta sintonia con quanto riferito da Hammel (1968:44) per la
Yugoslavia, la rottura tra due linee si verifica con ben maggiore frequenza
al momento del matrimonio di un figlio che al suo battesimo. Uguali sono
anche le motivazioni: a) al tempo del suo matrimonio un figlioccio pud in-
fluenzare le scelte del proprio padre o, se orfano, del suo sostituto, oppure
prendere lui stesso una decisione: b) tra battesimo e matrimonio di una
stessa persona corre pitt tempo che tra il suo matrimonio e il battesimo dei
figli nati da questo, dando cosi maggiori possibilita al rapporto di essere
inquinato da fattori negativi; c) essendo spesso il padrino di battesimo ve-
dovo o gia defunto quando il figlioccio si sposa, il passaggio di mano a un
figlio (o a un genero) di quello indebolisce il legame ed & quindi pitt facil-
mente rigettabile. Quest’ultimo caso si verifica con frequenza a San Mateo,
anche perché, nonostante la tendenza alla continuitia del rapporto, il rifiuto
ad accettare un discendente del proprio padrino non pud essere contestato
dalla linea donante.

Ogni rifiuto implica una nuova scelta. Questa, secondo la somma delle
informazioni ricevute, tiene primariamente conto, nel suo orientamento, della
onorabilitd del candidato: onesta, religiosita, morigeratezza, sono considerati
elementi fondamentali per la scelta®. Sono d’altra parte anche gli elementi
la cui assenza spinge e facilita I'atto di ricusazione. Ma alla valutazione della
consistenza morale del potenziale padrino — sollecitata dall’insegnamento cat-
tolico volto alla perfezione del rapporto spirituale — si accompagnano spesso
altre considerazioni che rivelano il gioco sociale per cui listituzione religiosa
¢ sfruttata. La formalizzazione di un legame amichevole, che il compadrazgo
rappresenta mediante un’analogia mistica con la parentela (Pitt-Rivers, 1973:
93), si orienta in San Mateo sia verso !'intensificazione di rapporti gia esi-
stenti sia verso l'estensione dei rapporti a una cerchia pitt vasta di individui
(Paul, 1942:57). La volonta di intensificazione trova la sua espressione nel
fatto che la scelta si dirige in modo prevalente a persone con cui gia esiste un
vincolo di amicizia; accompagnandosi a cid il criterio della permanenza della
attribuzione in « linea » e dell’uso dello stesso padrino per pit figli. Scelte
di padrini e di compadri fuori dell’ambito comunitario, nei rari casi in cui
si verificano, rappresentano sia un’intensificazione sia un’estensione. Questo
perché si hanno solo quando con lo straniero, per lo pitt uno zapoteco, gia
¢ stabilito un legame assai stretto di amicizia e di confidenza; e perché la
scelta dello straniero, vivente in una diversa localita dell’Ttsmo, & intesa
quale possibilita di avere basi di appoggio fuori del proprio villaggio %.

2 Qvviamente la persona prescelta ha di- tare, & comunque sempre buona norma con-
ritto di rifiutare Iincarico se non lo convincono  durre una piccola indagine peventiva.
le qualita morali dell’offerente o le ragioni ZUn tempo, quando San Mateo era pid
che questo adduce riguardo alle motivazioni racchiusa in se stessa, xenofoba e marginale,
che lo hanno condotto all’abbandono della I'elezione di uno straniero a padrino era cri-
linea a cui era prima- legato. Prima di accet- ticata come eccentrica e vanitosa; ma oggi,

74



La funzione estensiva meglio si coglie nel momento iniziale di una scelta
di padrino, quando «si gettano piG semi», creando cosi legami con piu
linee, e nella norma restrittiva che impone la scelta di padrini e di compadri
al di fuori del gruppo dei propri akwalaac, facendo si che si possa in un
certo qual senso parlare di eso-compadrazgo di parentado opposto ad un
endo-compadrazgo di comunita di villaggio. La regola comincia pero ad es-
sere osservata con minore rigidezza di un tempo. L’introduzione relativa-
mente recente di cognomi facilita tale tendenza che trova il punto di svincolo
- dato che il parentado & bilaterale, ma forte & 'accento patrilineare — sul
lato femminile dove il cognome, trasmesso per via paterna, si perde. Cosl ad
esempio il figlio del figlio della sorella della nonna paterna, o il figlio della
sorella della nonna materna, e da qualcuno persino il figlio della sorella del
padre cominciano ad essere considerati come possibili padrini in quanto non
hanno lo stesso cognome; seguendo cosi I'analogo indirizzo che si sta veri-
ficando nella societd nel settore delle proibizioni matrimoniali.

Riguardo infine all’elemento ricchezza del padrino che tanto peso ha nel
criterio di scelta di molti gruppi mesoamericani, le differenze di status eco-
nomico tra i membri della comunitd non sono ancora tanto grandi a San
Mateo (anche per I'assenza di ladinos’) da determinare la formazione di
classi sociali e con essa linsorgenza di un compadrazgo « verticale », magari
in aggiunta a quello tradizionale di tipo « orizzontale » (Mintz e Wolf,
1950: 342). Tuttavia tale propensione comincia ad affacciarsi, anche se la
gente continua a negare che la ricchezza del candidato a padrino possa essere
un elemento determinante di scelta. Qualcuno perd, pili profondo o pil onesto,
lo dichiara elemento importante, determinante ad esempio a parita di qualita
morali tra due o pitt candidati.

L’orizzontalita non & tale perché impegni in San Mateo persone apparte-
nenti alla stessa classe ad esclusione di quelle di classi differenti, ma perché
la societa appare « omogenea » per sua costituzione e non turbata dalla pre-
senza di ladinos che la « verticalizzino ». La stabilita interna, I’assenza di
stratificazione sociale, le scarse differenze economiche pongono cosi anche i
possibili legami con gli stranieri in posizione del tutto marginale. L’allonta-
namento dalle scelte tradizionali (compadri scelti nel parentado, preferenze
per stranieri, per ricchi, per rappresentanti di certi mestieri) & visibile soltanto
come tendenza, significativa perod, limitata ancora a un numero ristretto di
individui, i pit acculturati, che al modello « messicano » ispirano la loro
etica e ad esso sono condizionati dalle nuove attivitd economiche intraprese
e dai pitt vasti rapporti con l’esterno. Quando scelte di questo genere si
verificano, il rapporto tende a slittare verso I’individuale facendo crescere
in importanza il legame tra padre e padrino rispetto al rapporto tra gruppi *.

con il moltiplicarsi dei contatti e I'inserimento 26 Hammel (1968:70) nota in Yugoslavia il
sempre maggiore nell’area di mercato dell’Istmo, verificarsi di un analogo fenomeno in ambiente
essa viene discussa come logica e conveniente.  non-rurale.

75



Il discorso sulle scelte non pud essere chiuso senza una censura rivolta
all’'uso, fatto in questo paragrafo, di termini quali « frequente », « di nor-
ma », « raramente » e altri analoghi, non appoggiati a precise statistiche quali
ad esempio quelle elaborate da Foster (1969) per Tzintzuntzan. Ma le limi-
tazioni di tempo e di possibilita non hanno consentito di raccogliere un nu-
mero di casi sufficiente per I'elaborazione di tabelle significative. Resta per-
tanto tale lavoro uno degli obiettivi della prossima campagna.

Passando alla terminologia del compadrazgo, si pud osservare che essa non
ricalca, come ci si potrebbe attendere, il modello che Hammel (1968:66-67)
chiama ‘ general Spanish’, ma quello invece che si riscontra in varie parti
d’Ttalia. Mentre infatti per il battesimo sono impiegati, sia nel modello ita-
liano sia in quello spagnolo, tre termini diversi — uno che copre il rapporto
tra padrini e genitori, uno quello tra padrini e figlioccio e un altro la rela-
zione tra quest’ultimo e i propri padrini — nel matrimonio, contrariamente
all’uso spagnolo, non vi & reciprocita di termini tra sposi e loro compadri,
ma i primi chiameranno i secondi con i termini di compadre e comadre,
mentre questi si rivolgeranno agli sposi chiamandoli « figli » (vedi figura n. 2).

BATTESIMO MATRIMONIO
Kombil Kombil
Kwal teampooc l
Y V\‘"a\ Figura n. 2

In contrasto con la asimmetria del rapporto & la reciprocita del termine di
compadre/comadre tra padrini e genitori: ma non & questo certo 1’unico caso
in cui la terminologia del compadrazgo non si adegua al quadro strutturale
al quale si riferisce (cfr. Hammel, 1968:67).

L’uso invece del termine « compadre » da parte dello sposo nei confronti
del proprio sponsor, reciprocato con I'appellativo di figlio, & legato all’antici-
pazione che lo sposo fa della sua futura posizione di padre, e quindi di com-
padre nei confronti dell’altro a cui, secondo le norme dell’ereditarietd del
padrinaggio, spettera di essere il padrino di battesimo di suo figlio. Lo stesso
criterio della ereditarietd spiega, ma in senso inverso, il fatto che lo sposo
venga chiamato figlio: il ¢ compadre de casamiento > dovrebbe, e di fatto spes-
so ¢, il  padrino de bautizo’ dello sposo, e la relativa terminologia si man-
tiene anche quando vi sia stata una scelta nuova.

76



VII

In questo scritto si & voluto presentare l'istituzione del compadrazgo cosl
come essa si struttura tra i Huave di San Mateo del Mar. La proposta dei
dati etnografici non ha avuto solo un fine descrittivo, ma anche quello di
avallare, attraverso il modello che il compadrazgo assume in San Mateo, la
tesi che esso possa funzionare come elemento creatore di un sistema di al-
leanze tra gruppi, alla pari del matrimonio. Gudeman (1975: 222,234) si
chiede a quanto possa servire la teoria dell’alleanza per spiegare il compa-
drazgo. La domanda & pertinente e si pud anche concordare con lui che non
spiega da sola i differenti modelli di scelta e I"asimmetria del rapporto — i
quali partono dalla dottrina cristiana che considera la paternitd spirituale
superiore alla filiazione naturale — ma resta il fatto, obiettivo di maggiore
interesse di questo lavoro, per cui sia 'esempio serbo di Hammel sia questo
huave dimostrano che il compadrazgo pud essere « giocato » in chiave di al-
leanza. Pur tenendo conto di quanto detto nei precedenti paragrafi sulla struttu-
ra delle « linee » huave e sulle differenze che queste presentano rispetto ai veri
gruppi corporati, esse aiutano validamente il ¢ kumstvo’ serbo esaminato da
Hammel ® a contestare affermazioni quali quelle di Foster (1961:1174) che
« The contracts are dyadic in that they occur only between two individuals...
The contracts are uncorporate, since social units such as villages, barrios, or
extended families are never bound » e a superare quelle limitazioni che lo
stesso studioso pone al compadrazgo, di non poter cio¢ essere « the basis for
any kind of a group ».

Incontestabili appaiono poi anche qui le funzioni che il compadrazgo svolge
in direzione del rinsaldamento dei vincoli interni, del mantenimento e della
propulsione dell’integrazione sociale, garantita da una orizzontalita della
selezione che scaturisce dall’esistenza di una struttura societaria omogenea.
L’opposto quindi di quella funzione di accentuazione dei distacchi sociali
che sappiamo la stessa istituzione pud assumere in societa nelle quali esistono
stratificazione di classe e di linee etniche (G. e P. van den Berghe, 1966:
1238-39) %, Resta valida la definizione di Foster (1948:264) per cui il com-
padrazgo & « una sorta di assicurazione sociale »; e quella di Zingg (1938:57)
che esso « rafforza... la organizzazione sociale esterna alla famiglia, che non

¢ solida ».

of horizontal compradrazgo, the relationship be-

2 Hammel non & perd solo. Analoghe os-
tween an ahijado and his padrinos is asymmet-

servazioni vengono da Reina (1966:228-36) per

il villaggio guatemalteco di Chinantla e da
Vogt (1969:237) per quello chiapaneco di
Zinacantan dove il compadrazgo & usato per
perpetuare rapporti di alleanza tra lignaggi.
26]] compadrazgo huave contrasta perd la
tesi di G. e P. van den Berghe (1966:1239)
quando questi sostengono che «In the case

rical, while that between compadres and co-
madres is symmetrical » in contrapposizione al
compadrazgo verticale in cui « ...the principle
of social hierarchy supercedes thet of genera-
tion, and the higher status person takes over
a padrino-patrén role toward both his ahijado
and his compadre ».

77



Il caso huave conferma anche un’altra ipotesi di Hammel (1968: 89-90):
che i modelli latino-americani debbano assomigliare al modello serbo di
compadrazgo — in cui il rapporto & contratto tra gruppi piuttosto che tra
individui, o per lo meno tra individui in base alla loro appartenenza a un
determinato gruppo — in quelle aree nelle quali vi siano raggruppamenti agna-
tici, scarsa mobilitd, omogeneita etnica e stagnazione economica. Mobilita,
incremento economico, differenziazione di classe sono per contro elementi
che individualizzano il rapporto di compadrazgo e al contempo lo vertica-
lizzano ¥: come abbiamo wisto, 1’attuale situazione di San Mateo sta iniziando
a far virare il compadrazgo in tale direzione, con una velocita che ¢ diret-
tamente proporzionale a quella, assai forte, dei cambiamenti economici e

sociali.

27 Ingham (1970:287) attira perd l’attenzio-
ne sul fatto che quando la mobilita economica
raggiunge livelli elevati si ha un ritorno alla
orizzontalita: « In fact, substancial economic
mobility must make permanent asymmetrical
arrangements — especially those with continuity
across generations — unstable. In another sense,
too, asymmetry is determined by industrializa-
tion and economic change; as prestige becomes

OPERE CITATE NEL TESTO

Bears, R.L. 1932. Unilateral Organizations in
Mexico. American Anthropologist 34,3:
467-75.

CarLos, M.L. 1973. Fictive Kinship and Mod-
ernization in Mexico: A Comparative
Analysis. Anthropological Quarterly 42,6:
76-7. :

—— 1975. « Traditional and Modern Forms
of Compadrazgo among Mexicans and
Mexican-Americans: A Survey of Conti-
nuities and Changes », in A¢ti del XL
Congresso Internazionale degli America-
nisti, Roma Genova 3-10 settembre 1972.
Vol. III: 469-83.

DieBoLp, AR. 1966. The Reflection of Co-
Residence in Marefio Kinship Terminology.
Ethnology 5,1: 37-79.

FiLipovic, M.S. 1939. Obidaji i verovanja u
Skopskoj kotlini (Costumi e credenze nel
bacino di . Skopje). Srpski Etnografiski
Zbornik 54,2.

78

associated with consumption rather than giving,
the basis for exchange in patron-client rela-
tionships diminishes. I think this explains why
godparenthood is less important and more hor-
izcntally structured in urban enviromment...
and why modern economic conditions have
caused shifts from vertical to horizontal god-
parent selection on Puerto Rican sugar plan-
tations... ».

FostEr, G.M. 1948. Empire’s children: the
people of Tzintzuntzan. Mexico D.F.: Im-
prenta Nuevo Mundo. Smithsonian Insti-
tution, Institute of Social Anthropology
Publication n. 6.

— 1949. Sierra Populuca Kinship Termino-
logy and its Wider Implications. Sowuth-
western Journal of Anthropology 5,4: 330-
44.

—— 1953. Cofradia and Compadrazgo in Spain
and Spanish America. Southwestern Jour-
nal of Antbropology 9,1: 1-28.

—— 1961. The Dyadic Contract: A Model
for the Social Structure of a Mexican
Peasant Village. American Anthropologist
63,6: 1173-92.

—— 1969. Godparents and Social Networks
in Tzintzuntzan. Southwestern Journal of
Anthropology 253: 261-78.

GrLLIN, J.P. 1945. Moche: A Peruvian Coastal
Community. Washington, D.C.: Smithso-



nian Institution, Institute of Social An-
thropology n. 3.

GupEMAN, S. 1972. The compadrazgo as a
reflection of the natural and spiritual
petson. Proceedings of the Royal Anthro-
pological Institute 1971: 45-71.

—— 1975. Spiritual Relationships and Selecting
a Godparent. Man (N.S.) 10,2: 221-37.

HamMeL, E.A. 1968. Alternative Social Struc-
tures and Ritual Relations in the Balkans.
Englewood Cliffs (N.J.): Prentice Hall,
Inc.

IneHAM, J.M. 1970. The Asymmetrical Impli-
cations of Godparenthood in Tlayacapan,
Morelos, Man (N.S.) 5,2: 281-89.

LoNGAcrRE, R. 1967. « Systemic Comparison
and Reconstruction », in Handbook of
Middle American Indians. Vol. 5. Edited
by R. Wauchope, pp. 117-59. Austin:
University of Texas Press.

McQuownN, N.A. 1955. The Indigenous Lan-
guages of Latin America. American An-
thropologist 57,3: 501-70. .

Mintz, S.W. e ER. Wolf. 1950. An Analysis
of Ritual Co-parenthood (Compadrazgo).
Southwestern Journal of Anthropology
6,4: 341-68.

Norasco Armas, M. 1972. Oaxaca Indigena.
México: Instituto de Investigacién e In-
tegracién Social del Estado de Oaxaca.
Secretaria de Educacién Publica. Serie:
Investigaciones Numero 1.

Paur, B.D. 1942. Ritual kinship; with special
reference to coparenthood in Middle Amer-
ica. Chicago: Unpublished Ph. D, dis-
sertation.

ABSTRACT

Prrr-Rivers, J. 1973. « The Kith and the
Kin », in Character of Kinship. Edited by
J. Goody, pp. 89-105. Cambridge: Uni-
versity Press.

RercHeEL-DoLMATOFF, G., e A, REICHEL-DoL-
MATOFF. 1961. The People of Aritama: the
cultural personality of a Colombian mestizo
village. London: Routledge & Kegan Paul.

RemNa, RE. 1966. The Law of Sdints. New
York: Bobbs-Merrill.

SieNoRINI, I. 1976. « Terminologia del paren-
tesco de los Huaves del Istmo de Tehuan-
tepec », in Actas del XLI Congreso Inter-
nacional de Americanistas. Vol. II1: 56-8.

StirraT, R.L. 1975. Compadrazgo in Catholic
Sri Lanka. Man (N.S.) 10,4: 589-606.

SwaDESH, M. 1959. Indian Linguistic Groups
of Mexico. México: Escuela Nacional de
Antropologia e Historia.

—— 1960. The Oto-Manguean hypothesis and
Macro-Mixtecan, International Journal of
American Linguistics 26: 79-111.

VAN DEN BERGHE, G., e P. VAN DEN BERGHE.
1966. Compadrazgo and Class in South-
eastern Mexico. American Anthropologist
68,5: 1236-44.

Voer, E. 1969. Zinacantan: A Maya Community
in the Highlands of Chiapas. Cambridge
(Mass.): Harvard University Press.

Worr, ER. 1957. Closed Corporate Peasant
Communities in Mesoamerica and Central
Java. Southwestern Journal of Anthropo-
logy 13,1: 1-18.

ZINGG, R. 1938. Primitive Artists: the Huichols.
Denver: University of Denver Contribu-
tions to Ethnology.

The article examines the institution of compadrazgo in the culture of the
Huaves of San Mateo del Mar (Oaxaca, Mexico). It confirms the thesis that
compadrazgo can function as an element leading to the creation of group
alliances the same way that marriage does. The Huave ideal is two join two
groups, one the bestowers and the other the receivers of godparenthoods, in
a one-way asymmetrical relationship. The groups that enter into this rela-
tionship are called « lines » in this article, because they do not coincide with
any corporate group but rather form ‘a thin line that descends from an

79



original bestower to his son, his son’s son, and so on. (Indeed, there is no
corporate group in this society, which has a bilateral parental system, albeit
with a strong patrilinear orientation).

The article also confirms Hammel’s hypothesis (1968) that Latin-American
models of compadrazgo should resemble the Serbian ones he studied in areas
of agnatic emphasis, low mobility, ethnic homogeneity, and economic sta-
gnation.

80



