
IL CIBO DEGLI ANTROPOLOGI*

Francesco Remotti
Università di Torino

1. Cibo e umanità in un angolo di mondo

Se non sembrasse presunzione, si potrebbe sottotitolare que-
sto articolo “Omaggio a Montaigne”, giacché molti ragionamenti
che vengono qui esposti prendono spunto da idee e da prospettive
reperibili nei suoi Essais; come è noto, essi costituiscono una lettu-
ra fondamentale non solo per i filosofi, ma anche (e forse ancor
più) per gli antropologi. Il punto di partenza del nostro discorso
viene collocato tuttavia in uno degli angoli sperduti del mondo in
cui di solito gli antropologi conducono i loro scavi etnografici, dal
momento che questi angoli appartati sono spesso i luoghi più con-
soni ai discorsi antropologici. L'angolo sperduto coincide con i
Wanande dello Zaire, un°etnia di coltivatori bantu della regione
del Nord Kivu, e il punto di partenza è dato dal nesso cibo-e-
èssere che è particolarmente rilevante nel loro pensiero e nella loro
cultura. Con una certa disinvoltura, ma non senza qualche giusti-
ficazione, si potrebbe ap licare al pensiero dei Wanande la formu-
la Homo est quod est, “Fuomo è ciò che mangia”, che noi cono-
sciamo so rattutto nella versione di Ludwig Feuerbach e a cui
diamo periiopiù un significato riduttivamente materialistico. In ef-
fetti, come già abbiamo avuto modo di chiarire (Remotti 1986), tra
i Wanande vi sono vistose tracce di pensiero che potremmo inter-
pretare come una forma di materialismo alimentaristico: per esem-
pio, la loro insistenza sulla voracità umana e sulle figure che mag-
giormente la esprimono - come Pomuli mubi, letteralmente il
“mangiatore cattivo', il quale non sa controllarsi e non rispetta un
limite quantitativo nell°ingestione di cibo, 0 come la donna che per
la stessa voracità infrange soprattutto limiti qualitativi, ovvero ta-

*. Questo articolo riproduce, con alcune modifiche, il testo di una conferenza
tenuta all'E.H.E.S.S. l,11-3-1988.

L'Uomo, Volume I n.s. - mz. I/2, 1988



4

bu alimentari che si riferiscono a certi tipi di cibo. L'intera vita
umana è tratteggiata dai Wanande come una “guerra” (olubi) in cui
protagonistaiè il «ventre››: enda ni lu/vi, “ventre è guerra' - o dico-
no sempre i Wanande - enda ni tumo, “ventre è lancia'. Alla base
della fosca visione della vita e dell'umanità che i W/anande espri-
mono con la tesi omzmdu-mundu ni lubi, “l'uomo in quanto uomo
è guerra', vi sono indubbiamente i bisogni alimentari del “ventre”.
Si potrebbe cogliere un riflesso di questo materialismo alimentari-
stico nande in una curiosa convergenza semantica, la uale costi-
tuisce propriamente il punto di artenza del nostro dliscorso: in
kinande - la lingua dei Wanancfè - il termine obundu si nifica
insieme “umanità” (l'essere, la realtà, la condizione essenziåe del-
l'uomo) e un cibo che in italiano si potrebbe rendere con ““polen-
ta”. Oltre che ““umanità”, obzmdu è infatti per i Wanande quel
cibo che si ottiene mescolando in acqua bollente farina di manioca,
o di miglio, di mais o di banane e che, col suo aspetto di massa
piuttosto consistente ed elastica, accompagna qualsiasi altro cibo
(carne di gallina e di capra, pesce affumicato, fagioli, funghi ecc.) e
che, a differenza di altri cibi, non manca mai nei loro pasti.

Occorre soffermarsi un istante su questa coincidenza di
““umanità” e di ““polenta”. Nonostante il materialismo alimentari-
stico nande, il concetto di umanità non viene fatto coincidere con
il ““cibo” in generale. L'umanità non è semplicemente il cibo, non è
genericamente il ““mangiare”. Esiste ovviamente un concetto per
indicare il cibo in generale; esso è ebyalya, il quale si trova collega-
to, oltre che con il verbo “mangiare” (eri-rya) anche con la “mano”
(eby-ala). Ed è significativo che sia eby-alya (“cibo°) sia eby-ala
(“mano') manifestino un carattere di genericità e di neutralità: la
mano (eby-ala) è tanto la mano destra quanto la mano sinistra e -
esattamente come il cibo + è termine tanto sin olare quanto plura-
le. Alla genericità e neutralità del ““cibo” e defla ““mano” (così co-
me del ““mangiare”) fa contrasto la particolarità del cibo obundu
(polenta), con cui l'umanità viene fatta convergere semanticamen-
te: l'umanità non coincide con il cibo in generale (eby-alya), bensì
dipende da un cibo particolare (obundu, ossia umanità e polenta),
il quale si trova costantemente sulla tavola nande. L'alimentarismo
nande comincia così ad assumere connotazioni più specifiche; e
queste specificazioni divengono culturalmente significative, non
appena collochiamo i Wanande nel loro contesto etnologico, vale
a dire l'area dei Bantu interlacustri di cui essi costituiscono l'estre-
ma propaggine occidentale, a contatto della grande foresta equato-
riale. Come ogni contesto etnologico, anche quest'area è uno spa-



q 5

zio di convergenze e di divergenze, in cui l'identità etnica e cultu-
rale può essere acquisita soltanto mediante differenziazioni, oppo-
sizioni, negazioni, rivendicazioni, oltre che condivisioni e parteci-
pazioni. Come ovviamente succede anche altrove, nell'area dei
Bantu interlacustri ci si divide e ci si differenzia mediante il cibo; il
cibo è criterio di identificazione e di distinzione. Proprio per que-
sta funzione distintiva il cibo non può essere un cibo qualunque;
per fungere da criterio di differenziazione e di identificazione, è
inevitabile che il cibo e il mangiare diventino a loro volta oggetto
di selezione: noi ci differenziamo e siamo quelli che siamo in virtù
non del semplice e generico mangiare, bensì grazie all'ingestione
di un particolare tipo di cibo, caratterizzato, selezionato, indivi-
duato.

Nell'area dei Bantu interlacustri è forse il Rwanda il regno
che ci offre, sotto questo profilo, il quadro più nitido grazie alla
sua stratificazione sociale: alla base i Batwa - pigmei o pigmoidi -
che sembrano non conoscere limiti o regole nell°assunzione del
cibo (mangiano di tutto e quando capita) e che proprio per questo
vengono disprezzati; al gradino superiore i contadini Hutu, i quali
mangiano due pasti al giorno e soprattutto prodotti vegetali; infi-
ne gli affilati pastori Tutsi, i quali riducono la propria dieta a un
pasto serale e la cui alimentazione è preferibilmente 'liquida (latte,
sangue, birra di miglio) (Maquet 1954). Anche nell'Ankole i pa-
stori Hima privilegiano nettamente la dieta liquida e separano con
cura l°assunzione di cibi cotti di origine vegetale, tipici dei conta-
dini, dall'ingestione di latte, in modo che i due tipi di cibo (quello
dei contadini e quello dei pastori) non si mescolino nel loro sto-
maco (Elam 1974). E rilevante notare inoltre che tra i pastori Tutsi
(nel Rwanda) e Hima (nell'Ankole) il bisogno di nutrirsi è un fatto
non confacente alla loro dignità e quasi motivo di vergogna.

1 Su questo sfondo etnologico occorre collocare la filosofia ali-
mentarista dei Wanande e l'idea della convergenza o della coinci-
denza tra ““umanità” e ““polenta”. Contro il pudore alimentare dei
pastori, i contadini nande fanno valere l'importanza del cibo, del
ventre, del mangiare; e alla dieta liquida, caratteristica dei pastori,
essi oppongono obzmdu, il loro cibo tipicamente contadino, il
quale - come si è detto - veicola pure il senso dell'“umanità”. Con
ciò i Wanande compiono un duplice tentativo di differenziazione:
la rivedicazione del cibo, del mangiare e dell'alimentazione solida,
che vale a differenziarli dai pastori, non si traduce in un°assimila-
zione ai Pigmei, giacché, rispetto a questi ultimi, i Wanande fanno
valere criteri di selezione edi regolamentazione alimentare. Se da



6

un lato i Wanande si distinguono dai astori in uanto rivendica-
no la funzione formativa del cibo (e djel cibo sofido), dall'altro si
tengono separati dai Pigmei, in quanto affermano la funzione pro-
priamente culturale e umana della selezione e regolamentazione
alimentare. Non si tratta soltanto di un'operazione di identifica-
zione (noi a parte, noi diversi dagli altri, noi identici a noi stessi),
bensì anche di rivedicazione del senso dell'umanità: mentre ci si
differenzia dagli altri, si attribuisce a se stessi, ai contadini (Ba-yim
è infatti il nome con cui tradizionalmente i Wanande designano se
stessi) la condizione più propria dell'umanità. E che questa opera-
zione di differenziazione e di rivendicazione debba avvenire in un
duplice senso risulta chiaro se teniamo conto del processo che ha
costituito la cultura nande: da una parte Pabbandono delle terre a
est sotto il dominio dei pastori e dall'altra, a ovest, la conquista e la
distruzione della foresta, l'habitat dei Pigmei. Pastori e pigmei so-
no un po' i due punti estremi del contesto etnologico entro cui i
Wanande hanno affrontato il problema non solo della loro identi-
tà, ma anche, e insieme, quello della loro umanità. Se la condizione
della vera umanità è per i Wanande quella dei contadini (o Bayim),
il cibo da cui essa deriva, mediante cui si forma, op da cui viene
alimentata è tipicamente contadino: è obundu, “umanità” e “polen-
ta'. Si diventa veri uomini, si garantisce l'essere autentico dell'u-
manità non già mangiando di tutto e disordinatamente (come fa-
rebbero i Pigmei) e nemmeno bevendo latte - e per giunta latte
crudo (come fanno i pastori e i bambini) -, bensì mangiando quo-
tidianamente quel cibo di origine ve etale, che si ottiene facendo
essiccare manioca o banane, pestandgolo e riducendolo in farina,
mescolandolo all'acqua bollente sul fuoco, e accompagnandolo
agli altri cibi che si riesce a procurarsi: cibo vegetale, trattato a
lungo e cotto. I Wanande disdegnano infatti i cibi crudi e trovano
inconcepibile che gli Europei mangino verdure non cotte: mangia-
re insalata - mi è stato fatto notare con disgusto - è porsi sullo
stesso piano delle capre che brucano l'erba. Con il cibo, la sua
selezione, la sua preparazione, la sua assunzione si gioca una parti-
ta la cui posta è il senso dell°umanità, la quale va garantita differen-
ziandosi non solo dagli altri esseri umani, ma anche dagli altri
esseri animali (non per nulla i Pigmei, sregolati sul piano alimenta-
re, e chissà su quanti altri iani, agli occhi dei Wanande, sono
assimilati da questi ultimi allJe scimmie).



7

2. Selezione e precarietà

L'angolo di mondo in cui i(Wanande affrontano quotidiana-
mente - come tutte le altre etnie e tutti gli altri uomini - il proble-
ma del senso dell'umanità ha costituito la base di partenza del
nostro discorso. Non proseguiremo nello scavo etnografico della
cultura nande, ma traendo da esso alcune indicazioni ed elaboran-
do con i suoi materiali alcuni schemi di ordine generale, cerchere-
mo di rivolgerci ad altri siti, ad altri angoli, e in particolare a quel-
l”angolo di mondo in cui abitiamo e che noi stessi siamo, affron-
tando a nostra volta e alla nostra maniera il senso dell'umanità.

Alcune indicazioni, che possiamo trarre dall°analisi dei mate-
riali nande e da quelli contigui dell'area dei Bantu interlacustri,
possono essere riassunte in questo modo. 1) L°umanità non dipen-
de, e non è garantita, dal mangiare comun ue e qualsiasi cosa (una
simile mancanza di regolamentazione e sefezione alimentare avvi-
cinerebbe pericolosamente l”umanità a forme di animalità come è
il caso dei Pigmei visti con gli occhi dei contadini Bayira e Bahutu
e dei pastori Bahima o Batutsi). 2) Il senso o la forma dell'umanità
viene assicurata da un particolare tipo di cibo, selezionato, trattato
e preparato, variabile tuttavia a seconda delle etnie e dei contesti.
Se queste due premesse sono valide, affiora allora una conseguen-
za, ovvero un ulteriore aspetto di questo schema alimentare, ossia
3) vi è una variabilità dell'essere umani in dipendenza dall'in e-
stione di cibo o, meglio, di particolari tipi di cibo. Questa variaìi-
lità non è soltanto un dato oggettivo, rilevabile a una erlustrazio-
ne etnologica, per così dire dall'esterno e da lontano, bensì 4) que-
sta variabilità è oggetto di una consapevolezza interna alle sin ole
culture, nel momento stesso in cui rivendicano l°“umanità” šella
propria alimentazione, l°effetto propriamente umanizzante, po-
tremmo dire antropo-poietico del tipo di cibo a cui affidano la
propria sopravvivenza. Ma 5) questo più o meno esteso riconosci-
mento della variabilità dell°essere umani in dipendenza dal cibo,
del nesso tra esseri umani e cibo, non può non tradursi in un°idea -
0 quanto meno in una sensazione - più profonda, radicale e in-
quietante, vale a dire uella di una sorta di revocabilità e recarietà
dell'essere umani. Se (l'essere'umani, il tipo o la forma umanità
in cui una cultura si impegna e si riconosce dipendono da una
particolare selezione alimentare, ciò significa che vi è un “ne va' (Es
gebet um - per usare un'espressione di Martin Heidegger [1976])
dell'umanità in dipendenza dal cibo e dall'alimentazione, non sol-
tanto in senso positivo (un particolare tipo di cibo darebbe luogo a



8

una forma di umanità), ma anche in senso negativo (la variazione 0
l°abbandono di un tipo di alimentazione pone in crisi una ualche
forma di umanità). Il riconoscimento della variabilità ddl nesso
essere-e-cibo, e quindi della precarietà e della revocabilità delle
forme di umanità in dipendenza dall'alimentazione, si sintetizza
nella percezione, oscura o chiara che sia, della possibilità costante
che venga messo in questione il senso dell”umanità. Se dal cibo che
si mangia, se dalla sua selezione e regolamentazione dipende l'es-
sere o non essere umani, oppure l°essere più o meno umani, la
forma dell'umanità in cui ci identifichiamo è costantemente mi-
nacciata non soltanto dalla variabilità oggettiva e ambientale delle
risorse alimentari, ma dalla stessa idea soggettiva (culturalmente
soggettiva, incuneata nel cuore delle singole culture) della variabi-
lità. Se la conclusione n° 5 ha una sua validità, essa contribuisce
allora a chiarire un ultimo punto. 6) Proprio l'avvertimento oscu-
ro o esplicito della variabilità e della precarietà, del pericolo di
mutamento che minaccia il nostro essere, senso o forma di umani-
tà, induce a ribadire, a realizzare e a riprodurre costantemente e

uotidianamente il nesso da cui dipende la nostra umanità: obam-
gu per i Wanande è l'elemento costante dell'alimentazione, l'in-
grediente irrinunciabile della dieta giornaliera, un po' come il pane
per una buona parte degli Europei. Tutti i giorni a tavola si affer-
ma e si conferma come si debba essere umani; e ci si remura di
ribadire questo modello, prendendosi cura del cibo, seliezionando
e regolamentando Palimentazione, proprio perché si avverte che
da essa, da ciò che si ingurgita e si introietta, dipende il nostro
stesso essere.

Perlomeno, questo è quanto rintengono Wanande e etnie atti-
gue; più precisamente, questo è quanto presume che essi ritengano
un etnografo che si è occu ato di loro. Forse ancora meglio: que-
sto è quanto quell'etnograf”o presume che si possa estrarre da loro
in vista di una problematica generale e di un modello che, riferen-
dosi a un certo ordine di problemi, ci consente di transitare da un
angolo all'altro, da un contesto etnologico a un altro. Tenendo
conto di questo obiettivo generalizzante, è forse lecito compiere
un salto su un altro piano. La messa in uestione dell'umanità in
dipendenza dal cibo, dal ti o di cibo, induce a ritenere che non si
tratti soltanto di cibo. Se cfàl cibo di ende l'umanità, ciò significa
che il cibo non è soltanto cibo, che il) cibo è carico di valenze e di
significati più generali e, nello stesso tempo, più profondi. Se tra
cibo e essere (umano) vi è una sorta di nesso causale, è inevitabile
che la causa (il cibo) contenga le proprietà che risultano manifeste



9

nell°effetto: il nesso cibo-essere si giustifica soltantoin virtù di una
sostanziale e ineludibile dimensione simbolica che inerisce al cibo,
oltre che all'umanità. Il cibo ha questo otere di decidere del senso
o della forma dell'umanità proprio nella misura in cui è già esso
stesso “umanizzato”, culturalizzato, ovvero nella misura in cui fa
parte di una qualche concezione, di una rete di simboli e di impli-
cazioni culturali. Obundu - la ormai famosa ““polenta” nande -
non è semplicemente una massa compatta ed elastica che serve ad
attutire i morsi della fame; è esso stesso il prodotto di una selezio-
ne e regolamentazione culturale e simbolica, oltre che alimentare.
L°insistenza sul cibo, la meticolosa selezione e regolamentazione
del cibo in società in cui il problema dell'alimentazione e della
sopravvivenza non si risolve recandosi semplicemente dal botte-
gaio sotto casa, fanno capire che l'urgenza stessa del problema
pone il cibo in una condizione di esemplarità, di emblematicità. In
virtù del carattere imprescindibile del cibo, ciò che tra i Wanande
o in altre società si dice 0 si pensa del cibo, in loba altri aspetti e
livelli, evoca un insieme più generale, di cui ii cibo è il caso più
esemplare e immediatamente percepibile. Continuando in questa
operazione di estrazione e di distacco dall'angolo di mondo nan-
de, possiamo forse asserire che nel cibo e nelle modalità specifiche
di trattamento e di assunzione del cibo è in gioco il rapporto tra
ciò che noi siamo (o ciò che decidiamo di essere) e ciò che introdu-
ciamo in noi 'per essere quelli che siamo, per alimentare e quindi
per mantenere l'essere di ciò che siamo. Parlando di cibo si parla di
essere e di umanità: con la loro attenzione al cibo, con il loro
alimentarismo, Wanande e altre etnie in fondo ci dicono che ciò
che si introietta non è affatto indifferente rispetto a ciò che si vuole
mantenere, che è sempre problematico il rapporto tra il materiale
che introiettiamo e le forme che dovrebbero riceverlo per alimen-
tarsene.

3. Lo stomaco vuoto e l°idea di purezza

Ci sentiamo perciò autorizzati a spostare il discorso su altri
piani, e in particolare su quello dell°alimentazione simbolica e cul-
turale, giacché vi è anche un ““cibo spirituale”, come direbbe :San-
t'Agostino (Confessioni, III, I): non solo le forme organiche, ma
anche le forme intellettuali e sociali necessitano di alimentazione,
esigono di essere nutrite per mantenersi nel tempo e affrontare il
mutamento. Come si ricorderà, per Immanuel Kant le forme a



10

priori dell”intelletto funzionano soltanto se vengono riempite di
materiali forniti dall'esperienza; senza l°apporto em irico e sensi-
bile, che fornisce materiali, stimoli, limiti e ostacoli nello stesso
tempo, la conoscenza sarebbe «del tutto vuota›› (Kant 1963: 104).
E tuttavia per Kant è possibile isolare a scopo analitico e quindi
conoscere come un ““sistema”, ciò che egli chiama «l'intelletto pu-
ro››, inteso come «un'unità per se stante, sufficiente a se stessa, e
non suscettibile di aumento per aggiunte dall'esterno›› (Kant 1963:
107). L'alimentazione dall'esterno è sì indispensabile al funziona-
mento di questo sistema, ma non condiziona affatto il senso e il
valore, più precisamente l°ordine della sua struttura. Da questo
punto di vista, non importa quale cibo, quale materia ci vengano
dati dall'esterno: essi non saranno mai in grado di alterare la stru-
tura formale del sistema dell'intelletto umano. Quest'ultimo è uno
stomaco durissimo, inattaccabile, immodificabile: non solo la sua
struttura non subisce alcuna variazione in di endenza dal cibo che
proviene dall°esterno, ma a qualunque tipo cibo esso è sempre e
comunque in grado di imporre il suo ordine; il disordine (la mol-
teplicità, la variabilità) di ciò che proviene dall”esterno è sempre
vinto dall'ordine (dalla stabilità e dalla coerenza) dell°““intelletto
puro”. Fuori c'è il disordine e dentro c'è l°ordine; Palimentazione
esterna è un flusso di materiali disordinati, mentre la forma interna
detiene la prerogativa esclusiva e completa dell'ordine. Se voglia-
mo cercare la fonte dell'ordine non dobbiamo aggirarci nei territo-
ri esterni, «non devo - dice Kant - cercar lontano intorno a me››;
la ragione e il «suo pensiero puro››, la sua struttura formale, che è
esattamente la fonte dell'ordine, «li trovo in me stesso›› (Kant
1963: 9).

Non pare che Kant abbia usato metafore di tipo alimentare.
L°immagine dello stomaco ““vuoto”, inattaccabile ed ““estraneo” ai
cibi che lo attraversano, emerge invece in quella sorta di kantismo
antropologico che è Pantropologia strutturale di Claude Lévi-
Strauss (1966: 228); l'inconscio di Lévi-Strauss, inteso come insie-
me di strutture formali, inalterabili e atemporali, corris onde in
effetti all'““intelletto puro” di Kant. Agli occhi di Kant, cijal punto
di vista della sua filosofia trascendentale, concernente la ““purezza”
del pensiero, Palimentarismo nande, quale abbiamo esposto pri-
ma, sarebbe apparso probabilmente come un pensiero corrotto e
repellente. In effetti, la metafora alimentare e organica contiene
qualcosa di molto più inquietante e di assai meno rassicurante di
una metafora di tipo meccanico. L'immagine di Lévi-Strauss - lo
stomaco vuoto ed estraneo agli alimenti che lo attraversano - è in



11

realtà un'interpretazione meccanica di un'analogia organica: quale
stomaco - se non appunto di ferro - è davvero estraneo e refratta-
rio ai cibi che lo attraversano? La metafora di tipo meccanico è
assai più adatta a esprimere il pensiero del filosofo tedesco e del-
l'antropologo francese, in quanto asserisce che il materiale esterno
è indis ensabile soltanto per il funzionamento delle forme interne,
le quali, depositarie dell'ordine, non possono non vantare una
priorità sui materiali: «la forma mitica - afferma Lévi-Strauss
(1966: 229) - precede (prime) il contenuto del racconto››. La meta-
fora organica si fonda invece su un più globale riconoscimento
della necessità dell'alimentazione: i materiali esterni risultano in-
dispensabili non solo per il funzionamento delle forme interne,
bensì per la loro stessa formazione e il loro mantenimento; essa
ribalta o in qualche modo corregge il senso della priorità tra forma
interna e materiale esterno, e nel rapporto tra esterno e interno, tra
cibo e essere, aggiunge l'idea della possibilità che il cibo intacchi e
modifichi le strutture interne. La metafora alimentare è in contra-
sto con l'idea della ““purezza” del pensiero, dell'intelletto o della
ragione come strutture formali ed autonome. Il riconoscimento
della necessità dell'alimentazione organica distrugge alla radice la
pretesa di isolare il sistema formale del pensiero, come se questo
fosse un edificio saldo (si tratta di una metafora kantiana) o una
solida struttura meccanica vuota, sempre pronta a rimettersi in
funzione non appena si introducano i materiali esterni. L'afferma-
zione dell'importanza del cibo, della sua indispensabilità non solo
per il funzionamento delle strutture, ma per la loro stessa esistenza
e sopravvivenza, induce a stabilire un rapporto di condizionamen-
to molto più organico tra cibo e essere, e quindi un rapporto di
dipendenza molto più stretta e nello stesso tempo problematica
delle forme rispetto ai loro canali, mezzi e materiali di alimenta-
zione.

Sarà per questi motivi che, non solo in Kant, ma un po' in
tutta la filosofia moderna, la metafora alimentare e il pensiero ali-
mentare (potremmo dire) sono scarsamente rappresentati. Se il
pensiero alimentare significa accordare un notevole grado di inci-
sività ai materiali esterni, fin dalle sue origini la filosofia moderna
si caratterizza invece per un tentativo di reperire strutture interne
inattaccabili e incontaminabili. Purezza e solidità sono gli attributi
che più frequentemente sono riconosciuti a queste strutture. Se
possiamo considerare il Discours de la métbode come uno dei testi
fondamentali della filosofia moderna, il percorso di René Descar-
tes risulta emblematico. Come si ricorderà, Descartes descrive una



12

prima fase nella sua vita intellettuale, costituita da sbandamenti ed
erramenti tra le opinioni delle diverse scuole di pensiero, quali
sono rappresentate dai libri; poi subentra una seconda fase, quella
dei viaggi, ovvero degli erramenti e degli sbandamenti tra i costu-
mi dei vari paesi europei; infine la terza fase, quella conclusiva, è il
ritorno a sé, la decisione di <<studiare anche in me stesso›› dopo
aver impiegato diversi anni a studiare «nel libro del mondo›› (De-
scartes 1954: 46), di ritrarsi dall'es lorazione esterna, di sottrarsi
alla presa dei costumi, così moltepliici, variabili, opinabili, talvolta
assurdi e inspiegabili, di affidarsi invece alla naturalità della ragio-
ne, il cui impiego corretto e completo dà luogo - afferma Descar-
tes (1954: 50) - a «giudizi puri e solidi». Una ragione pura, non
contaminata dai costumi, liberata anzi dai costumi, costituisce
Pancoraggio solido di cui la filosofia moderna ha inteso porsi alla
ricerca. Con Descartes diventa chiarissimo il movimento di sepa-
razione della coscienza dai costumi (che Landucci [1972: 51] trova
esemplificato in Rousseau) in quanto la ragione, intesa nella sua
naturalità, coincide con le strutture interne della coscienza che
funzionano tanto più ordinatamente e correttamente quanto più
sono state liberate dalle incrostazioni esterne dei costumi. Mentre
la coscienza, luogo interno della ragione, è caratterizzata da pu-
rezza, nitidezza, ordine, i costumi occupano il territorio esterno
del comportamento, la sua facciata superficiale e appaiono spesso
come un groviglio disordinato e fastidioso. Questa purificazione
della coscienza, questa separazione della ragione dai costumi, que-
sto allontanamento delle strutture interne dal campo esterno dei
costumi, hanno determinato un effetto di superficializzazione dei
costumi stessi, di perdita di senso. I costumi così variabili, disordi-
nati, impuri costituiscono la zavorra dell'umanità e dell'antropo-
logia, una sorta di pattumiera di cui alla fine occorre liberarsi per
raggiungere le strutture e l'ordine naturale.

Questa separazione dell°interno dall'esterno spiega perché al-
la ragione e alla coscienza vengano attribuite da parte della filoso-
fia moderna i caratteri della purezza e della libertà (la libertà dello
spirito, spesso coincidente con la necessità) e spiega la divaricazio-
ne tra filosofia e etnologia: la prima si occupa delle strutture inter-
ne, dell'ordine, di ciò che vi è di stabile e permanente nell'uomo; la
seconda (marginalizzata, superficializzata, ridotta a essere null'al-
tro che un sapere descrittivo fondato su poco affidabili relazioni di
viaggio) è condannata alla descrizione di una variabilità di cui non
si intravedono i limiti, di un disordine in cui è molto difficile scor-
gere un qualche senso, una qualche trama ordinata. Fin dalle origi-



13

ni, la filosofia moderna si scava una sua via interna, quella che va
diritta alle strutture della ragione e della coscienza, mentre l'etno-
logia è abbandonata al suo vagabondaggio lungo vie molto ester-
ne. Persino Rousseau, considerato da Lévi-Strauss (1967: 83-96)
come il padre dell'etnologia, intraprende nell”Emile la via interna
tipica della filosofia moderna. «Consultiamo il lume interiore››,
«rientriamo in noi stessi» - egli afferma (Rousseau 1967: 267, 288).
Infatti, «vi è nel fondo delle anime» (non dunque nell'esteriorità
dei costumi, ma all'interno della coscienza) «un principio innato
di giustizia e di virtù››; e su questo principio si realizza, secondo
Rousseau, un «accordo evidente e universale di tutte le nazioni››
(1967: 290). Rousseau prende nettamente le distanze in questo te-
sto da quei «pretesi saggi» i quali non s'avvedono della «splenden-
te (éclatante) uniformità del giudizio degli uomini» e che proprio
per questo «vanno a cercare nelle tenebre qualche esempio oscuro,
e conosciuto da essi soltanto ››. Alla chiarezza della via interna che
conduce al fondo luminoso della coscienza, alle strutture innate
del giudizio, Rousseau oppone, per screditarle, le vie esterne,
quelle che si aggirano senza meta nell'esteriorità e nell'oscurità dei
costumi strani e bizzarri di cui sono zeppe le relazioni di viaggio.
E così prosegue Rousseau: <<Ma a che servono allo scettico Mon-
taigne i tormenti ch'egli si dà per dissotterrare in un angolo del
mondo un costume opposto alle nozioni della giustizia? A che gli
serve dare ai più sospetti viaggiatori l°autorità che rifiuta agli scrit-
tori più celebri?›› (Rousseau 1967: 290-291).

4. Una coscienza fatta di costumi e di “caccia di conoscenza”

“Lo scettico Montaigne”: sembra davvero di poter dire che
alle origini della filosofia moderna ci siano, prima ancora del Di-
scours de la mét/sode, gli Essais di Montaigne, vale a dire il testo
che forse più di ogni altro in quel periodo risente sul piano filoso-
fico dell'incidenza dell'Altro. «Mi dispiace - afferma Montaigne
(1966: 273)- che Platone non abbia conosciuto gli Indiani d°Ame-
rica, perché mi sembra che quello che noi vediamo per esperienza
in quei popoli oltrepassi anche la concezione e il desiderio me-
desimo della filosofia». La via esterna, come abbiamo deciso di
chiamarla, apporta contributi sostanziosi e non meramente esor-
nativi. Non è un caso che il pensiero alimentare, ovvero l'interpre-
tazione alimentarista della conoscenza, affiori in Montaigne, spe-
cialmente nel saggio Des Cannibales da cui abbiamo tratto queste



14

prime citazioni. Si ricorderà infatti che in questo stesso saggio i
selvaggi di cui si parla sono paragonati ai ƒruicts sazwages che cre-
scono nelle loro regioni, a quei frutti di cui apprezziamo il ““sapo-
re” e la ““delicatezza” grazie alle loro virtù e proprietà rimaste in-
contaminate e che proprio per questo risultano ““eccellenti” al no-
stro «gusto corrotto›› (Montaigne 1966:272). Ma in Montaigne c'è
anche la consapevolezza o il timore che questa de ustazione non si
traduca in un'effettiva assimilazione, in un arriccãiimento e modi-
ficazione del nostro essere, che questo cibo sazwage rimanga l'og-
getto di un'esperienza estetica superficiale. All'inizio del saggio, là
dove Montaigne esprime il sospetto che la scoperta della Francia
Antartica, cioè del Brasile, sia di grande importanza, egli aggiun-
ge: «Ho paura che abbiamo gli occhi più grandi del ventre, e più
curiosità che capacità. Abbracciamo tutto, ma non stringiamo che
vento›› (1966: 268). C'è il rischio che l'esperienza esterna scivoli
via, che i ƒruicts sauvages passino senza alimentare e quindi senza
intaccare le strutture interne.

Questa possibilità di mutamento interno costituisce uno dei
temi centrali degli Essais di Montaigne, i quali proprio per ciò
rappresentano forse il punto di maggiore apertura della filosofia
moderna verso ciò che possiamo ormai chiamare il cibo antropo-
logico. Ovviamente non solo il saggio sui Cannibali reca questa
testimonianza, anche se la relativizzazione del concetto di barbarie
in esso contenuta costituisce uno degli apporti più notevoli che
Montaigne abbia offerto al pensiero antropologico: <<ora mi sem-
bra - egli afferma a questo proposito - che in uel popolo non vi
sia nulla di barbaro e di selvaggio se non dine ognuno chiama
barbarie quello che non è nei suoi usi›› (1966: 272). La barbarie
non si trova nell'oggetto etnologico; è invece una qualità o limite
dello sguardo rivolto agli altri. E anzi una conseguenza pressoché
inevitabile del fatto che l'uso stesso della ragione non può prescin-
dere dal riferimento ai costumi della società in cui si vive: «noi non
abbiamo altro punto di riferimento per la verità e la ragione che
l'esempio e l'idea delle opinioni e degli usi del paese in cui siamo»
(1966: 272). In un modo forse ancor più radicale, in un altro sag-
gio Montaigne affronta direttamente il tema delle «leggi della co-
scienza», vale a dire di quelle forme interne che dovrebbero rima-
nere stabili nonostante il flusso dell'alimentazione esterna, e pone
in luce quel processo di naturalizzazione delle forme che s iega la
loro apparente stabilità. «Le leggi della coscienza, che noi diciamo
nascere dalla natura, nascono dalla consuetudine››; ma «poiché le
succhiamo col latte fin dalla nascita e il volto del mondo si presen-



15

ta siffatto al nostro primo sguardo, sembra che noi siamo nati a
condizione di seguire quel cammino›› (1966: 150). Le le gi della
coscienza - etiche e teoretiche - non sono dunque leggi dåla natu-
ra, bensì del costume naturalizzate; e la ragione viene fatta coinci-
dere con queste leggi, 0 perlomeno noi attribuiamo a queste leggi
del costume la cogenza sia della natura sia della ragione. «Per cui
accade - sostiene ancora Montaigne - che quello che è fuori dei
cardini della consuetudine, lo si giudica fuori dei cardini della ra-
gione». E in un certo senso è vero - sembra aggiungere Montai-
gne. Se le leggi della coscienza sono leggi non di natura, ma di
costume, uscire dai cardini dei costumi della propria società, acce-
dere ad un altro flusso di alimentazione esterna, significa mutare le
leggi stesse della coscienza. Queste leggi non sono di ferro, non
sono strutture inalterabili; essendo fatte di costume (noi diremmo
di cultura) e non di natura esse non permangono intatte nei diversi
contesti sociali. La loro stabilità è assai relativa; se fossero leggi di
natura non muterebbero a seconda delle condizioni culturali e so-
ciali; ma, essendo leggi di cultura, la loro stabilità è garantita sol-
tanto dal fatto che sono condivise socialmente e che - come Mon-
taigne ha precisato nella citazione letta prima - vi è un'adesione
pressoché naturale a quelle leggi di coscienza, a quelle forme inter-
ne che fin dalla nascita abbiamo introiettato e che ci hanno guidato
nei rapporti col mondo. Possiamo a questo punto aggiungere
un'ultima notazione che troviamo nel saggio sul costume, vale a
dire il fatto che ciascuno tiene «in venerazione interna le opinioni
e gli usi approvati e accolti attorno a lui›› (1966: 150 - trad. modifi-
cata). Le leggi della coscienza, che sono poi i cardini della ragione,
sono leggi del costume, le quali se per un verso vengono naturaliz-
zate, per l'altro vengono divinizzate o sacralizzate. Se la naturaliz-
zazione è una garanzia che assicura Pimmodificabilità di queste
leggi, la sacralizzazione pone in guardia contro la loro violazione.
Naturalizzazione e sacralizzazione sono, su piani diversi, processi
paralleli che tendono comunque a sottrarre le leggi della coscienza
alla presa dei costumi, a fissare in qualcosa d'invariabile ciò che
alle sue origini e per natura è variabile. Alla fin fine, la natura di
costume propria delle leggi della coscienza deve essere tenuta ben
ferma per comprendere la loro naturalizzazione e la loro sacraliz-
zazione: si cerca così di stabilizzare ciò che invece è per natura
mutevole.

Non è facile e non è ne pure tanto consigliabile per Montai-
gne uscire dalle norme e daflie consuetudini della propria società:
uscire dai costumi è pur sempre uscire dalla ragione, anche se si



ie  
tratta di una ragione fatta soltanto di costumi e di cultura. Eppure
c'è in Montaigne l'idea che l'uomo, per quanto aderisca natural-
mente alle leggi della propria coscienza, che sono le leg i dei co-
stumi della propria società, non si identifichi mai compñatamente
in questa adesione: i nostri affetti - egli afferma - ci spingono
sempre al di là dei nostri confini; «noi non siamo mai in noi, siamo
sempre al di là» (1966: 16). La malattia naturale della nostra mente
- sostiene ancora Montaigne nell'ultimo degli Essais - è uella di
<<frugare›› e «indagare›› senza posa, di andare gironzolando senza
meta, alla «caccia di conoscenza» (1966: 1427-1428). «Nessun in-
telletto generoso si ferma in se stesso: aspira sempre ad altro e va al
di là delle proprie forze; ha slanci che oltrepassano le sue possibili-
tà... il suo alimento è ammirazione, caccia, dubbio›› (1966: 1428 -
trad. modificata). «Caccia di conoscenza» : il pensiero alimentare
ritorna con forza in Montaigne. Già abbiamo visto che per Mon-
taigne è un po' un'occasione sprecata quella di limitarsi ad una
degustazione puramente estetica dei ƒmicts saufvages. Altrove egli
afferma che non basta riempire la memoria e lasciare vuota l'intel-
ligenza (1966: 183); e a questo proposito si chiede:-«a che cosa ci
serve avere la pancia piena di cibo, se non lo digeriamo? Se esso
non si trasforma in noi? se non ci fa crescere e non ci rende più
f01'ti?›› (1966: 180). `

Di quale cibo si tratta? E il cibo di uomini, quello che si ottie-
ne andando - come sostiene Montaigne (1966: 202) - «in quella
scuola che è la società degli uomini», in cui ci si dovrebbe recare
non già per mostrare sé agli altri, ma per <<conoscere gli altri». Il
libro da cui occorre apprendere è «questo grande mondo››, cioè
<<lo specchio in cui dobbiamo guardare per conoscerci per il verso
giusto››, in cui «tante tendenze, sètte, giudizi, opinioni, leggi e
costumi ci insegnano a giudicare saviamente dei nostri›› (1966:
208). La «caccia di conoscenza» è per Montaigne soprattutto una
caccia di costumi, una caccia di umanità, di forme di umanità. La
ragione di cui parla Montaigne coincide sì con quelle le gi, quei
costumi o abitudini il cui compito - come leggiamo ne%l'ultimo
saggio (1966: 1445) - è quello di «dar forma alla nostra vita»; ma la
ragione è anche ciò che ci consente di non identificarci troppo
nelle forme della nostra vita e della nostra società, e così avere la
capacità di gettare uno sguardo al di là dei cardini dei nostri costu-
mi e, soprattutto, di alimentarci ad altre forme diumanità. In
Montaigne la ragione è sì fondata sui costumi, è la forma particola-
re che essi assumono in questa o in quella società; ma è anche
l'andar oltre i margini dei propri costumi, è lo scorgerne i limiti, è



17

il rendersi conto che i nostri costumi stanno in mezzo agli altri. La
ragione non è per Montaigne una forma pura, liberata dai costumi;
la ragione è invece intrisa di costumi, dei propri costumi, così co-
me è alimentata dall°attraversamento dei costumi degli altri. Fa
parte costitutiva dell”umanità, della stessa ragione umana, questa
«caccia di conoscenza». Le varie forme di umanità, uali sono date
dai costumi e dalle abitudini particolari di una singcila società, non
sono in grado di mantenersi intatte e inalterate nel tempo, non
soltanto perché subiscono gli accidenti esterni, ma perché conten-
gono in se stesse questa esigenza di trascendere i propri confini,
questo insopprimibile desiderio di altro. Se davvero le «leggi della
coscienza» fossero quelle leggi naturali che - secondo Montaigne -
noi riteniamo che siano allo scopo di conferire loro stabilità, non
vi sarebbe negli uomini quella fame di umanità, quella «caccia di
conoscenza» i cui apporti fanno subire continue modificazioni alle
forme di umanità in cui ci identifichiamo. Il carattere di costume
delle leggi della coscienza ovvero la natura culturale delle forme di
umanità rendono queste forme - per quanto naturalizzate o sacra-
lizzate - tutto sommato precarie, modificabili, più o meno aperte
all'alimentazione da parte dei costumi altrui.

5. Cannibali e antropologi

Allorché si parla di alimentazione in antropologia, di fame di
umanità, di «caccia di conoscenza», di desiderio dell°altro, come
evitare il discorso sul cannibalismo? Ci stiamo ormai avviando alla
conclusione; ma è`ancora Montaigne che ci richiama indietro con i
suoi ““cannibali”. E significativo che per illustrare la sua relativiz-
zazione del concetto di barbarie egli affronti il tema del cannibali-
smo, cioè di un costume che è sempre servito per definire la stessa
barbarie: chi si merita maggiormente l'attributo di barbaro, se non
appunto il cannibale? Come si ricorderà, anche in Erodoto c'è il
ricorso al cannibalismo per relativizzare i giudizi etnici: al costu-
me di certi barbari i quali mangiano il cadavere dei genitori defunti
viene opposto il costume greco di bruciarli; se i Greci considerano
repellente il costume del mangiare, quei barbari ritengono abomi-
nevole il costume del bruciare. La conclusione di Erodoto è che il
costume, la consuetudine (nómos) regna sovrana su tutte le cose
(III, 38, 4 = 1984: 55). L'obiettivo di Montaigne si rivela forse più
complesso, in quanto si tratta non soltanto di dimostrare la varia-
bilità dei costumi e quindi dei giudizi che li concernono, ma so-



18

prattutto di cogliere il significato profondo di una consuetudine
che può apparire tanto repellente e in questo modo nobilitare ai
nostri occhi il comportamento degli Indiani del Brasile. Come già
era chiaro per i barbari di Erodoto che mangiavano il cadavere dei
genitori morti, anche per i cannibali di Montaigne occorre esclu-
dere una motivazione alimentare di tipo fisico: «Non lo fanno,
come si può pensare, per nutrirsene›› (1966: 277). Per Montaigne
sono in gioco sentimenti di nobiltà e di generosità: la guerra, che
consente di catturare i propri nemici e, una volta fatti prigionieri,
di ucciderli e di mangiarli, non è condotta per amore di conquista,
ma per la gloria e la dimostrazione del proprio valore, per apparire
superiori ai propri nemici. Ma perché mangiarli? Occorre ammet-
tere che la risposta di Montaigne - la vendetta - non è del tutto
soddisfacente: essa può forse spiegare l'iterazione del costume,
non certo il suo significato primario. Ma fra i vari spunti che Mon-
taigne ci offre ce n'è uno che va rilevato. Esso è il tema di una
canzone composta da un prigioniero che sta per essere ucciso e
mangiato, il quale ricorda ai suoi carcerieri che, nel mangiare la sua
carne, mangeranno anche i loro antenati, giacché nelle sue membra
vi è la carne di quei prigionieri che egli aveva a sua volta ucciso e
mangiato. «Idea questa - commenta Montaigne - che non ha nien-
te di barbarico›› (1966: 282). In effetti, che cosa di più squisita-
mente simbolico di questo cannibalismo reciproco, ovvero di un
costume, il quale se da un lato consente di mangiare l'altro, di
appropriarsene, di introdurlo in sé, dall'altro lato permette pure di
cibarsi dei propri antenati nella misura in cui questi siano stati
mangiati dalla propria vittima? Se uno degli scopi di questa guerra
«assolutamente nobile e generosa›› - come la definisce Montaigne
(1966: 278) - è quello di catturare i prigionieri e mangiarli, uno
degli effetti di questo cannibalismo incrociato, di questo scambio
fisico e ideologico, è evidentemente uello di assimilare l'altro, di
ridurne quindi l'alterità: a tal punto til-ie l'altro che viene mangiato
non è più soltanto l'altro, ma unaltro che contiene in sé parti di
noi, dei nostri antenati, come se alla fine vi fosse tra i gruppi in
guerra una sostanza comune, fatta di identità e di alterità nello
stesso tempo, una sostanza a cui partecipiamo in egual misura noi
e gli altri, e che col tempo finisce per collegare più strettamente e
organicamente noi e gli altri.

Dopo il lavoro critico di William Arens (1980), il uale si
fonda sull'idea che il cannibalismo sia soprattutto una credenza il
cui scopo è definire l'altro e mantenerlo nella sua alterità (i canni-
bali sono sempre gli altri), vi è stata una ripresa di ricerche sul



19

cannibalismo che, specialmente per quanto riguarda l'America del
Sud e la Nuova Guinea, hanno potuto verificare che il cannibali-
smo è anche una pratica. Ma proprio così si è potuto approfondire
il suo carattere eminentemente simbolico. Visto come pratica, il
cannibalismo non è tanto un segno che marca i confini tra ““noi”
(non cannibali) e ““loro” (che invece mangiano carne umana) (Le-
wis 1986: 72), quanto piuttosto un mezzo di integrazione dell'al-
tro o di altro in noi. Non è questa la sede, e non vi sarebbe comun-
que il tempo, di rendere conto delle ricerche più recenti sul canni-
balismo. Ma, se è consentita una sintesi finale, si può forse soste-
nere che anche il cannibalismo - come già altri fenomeni in antro-
pologia - si configura come una fami lia vasta e variegata di for-
me, uno dei caratteri più ricorrenti dgelle quali si può esprimere
con la tesi di Marshall Sahlins: «Il cannibalismo è sempre ““simbo-
lico”, anche quando è ““reale” (1““83: 88); e uno dei fondamenti più
evidenti di questo simbolismo è il rapporto con alcunché di ““al-
tro”, dentro o fuori la propria società, un altro che per vendetta o
per amore (come dimostra l°eucarestia cristiana) si vuole incorpo-
rare in Sé». «

Per concludere davvero, si può accennare a una forma di can-
nibalismo che è sotto gli occhi di tutti noi. Come si sa, William
Arens ha proposto una connessione tra antropologia e antropofa-
gia, nel senso che Pantropologia sarebbe interessata al manteni-
mento del ““mito del cannibale” in quanto funzionale al manteni-
mento dell°alterità. Ma dopo le considerazioni svolte in riferimen-
to sia a Montaigne sia agli studi più recenti sul cannibalismo, c'è da
chiedersi se non sia più conveniente e realistico intendere l'antro-
pologia come una forma, una pratica - ovviamente molto nobile -
di antropofagia. Chi sono gli antropologi, se non cacciatori di
umanità? Che cosa fanno gli antropologi se non procurarsi delle
«proteine simboliche» (Scarduelli m.s.)? Che cosa è Pantropologia
se non un'alimentazione del pensiero occidentale mediante sostan-
ziosi cibi esotici, sotto forma - direbbe Clifford Geertz (1987: 62)
- di «notizie da un altro paese››? L°antro ologia è la nostra forma
di eso-cannibalismo, un tentativo grandiioso e ramificato, forte-
mente specializzato in molti sensi, di incorporare in noi l°““altro”.
Ma la nostra antropologia conosce pure una variante endo-
cannibalica, dal momento che il pensiero occidentale ha provvedu-
to molto spesso a identificare i primitivi (selvaggi o barbari che
fossero), di cui andava a caccia, con i propri antenati più lontani
(gli Indiani d'America come i Greci antichi). Cacciare e cibarsi dei
primitivi, assimilare le loro proteine simboliche finiscono per esse-



20

re - proprio come recita il canto del prigioniero di Montaigne - un
modo di alimentarsi anche dei propri antenati. Il sapere etnologico
e antropologico si configura in questo senso come un grandioso
tentativo di assimilazione degli altri; ma se per un verso gli altri
vengono assimilati a noi attraverso i nostri antenati (giacché gli
altri sono come i nostri antenati), per l'altro verso i primitivi (sel-
vaggi e barbari contemporanei) sono una via d°accesso ai nostri
antenati, uno dei modi per rinnovare il contatto vitale con le ori i-
ni. Proprio come avviene nelle forme di cannibalismo studiate cia-
gli antropologi (e come ben si è accorto Montaigne), tra noi e gli
altri, che con il sapere etnologico e antropologico tentiamo di in-
corporare, non vi è estraneità assoluta: il comune riferimento agli
antenati (per analogia, da parte degli altri; per discendenza, da
parte nostra) è la dimostrazione che tra noi e i nostri ““altri” vi è
per certi aspetti una sostanza comune, la quale viene svelata e in-
crementata dalla stessa antropofagia antropologica. Cibarsi degli
altri non è soltanto introdurre un'estraneità in noi; è anche una
dilatazione della nostra identità sia in un senso sincronico e oriz-
zontale (verso i nostri altri), sia in un senso diacronico e verticale
(verso i nostri antenati); è anche dunque un rafforzamento dei
le ami che ten ono insieme queste tre categorie molto primitive
edg elementari (ii umanità: noi, gli altri, gli antenati.

Antropologia e antropofagia: a prima vista sembrano due fe-
nomeni del tutto divergenti, anzi opposti, tra cui sarebbe vano e
fuorviante ricercare una connesione che non sia quella di un sog-
getto e di un oggetto di studio; da una parte uno studio nobile e
perlopiù disinteressato dell'uomo, dall”altra un'appropriazione
orripilante del corpo o della mente altrui. Significativamente Lévi-
Strauss interpreta come cannibalismo due atteggiamenti della so-
cietà e della cultura contemporanea da cui egli intende, in quanto
antropologo, prendere le distanze: si tratta in un caso dell”avidità
del pubblico per le immagini etnografiche di sapore esotico (1960:
39-40), e nell'altro della protervia della Ragione storica, teorizzata
da Sartre, la ` uale riduce gli altri alla condizione di mezzi buoni
appena a soddisfare il suo appetito filosofico; nel primo caso si ha
a che fare con un «cannibalismo nostalgico» e nel secondo con un
«cannibalismo intellettuale che, a giudizio dell°etnografo, è molto
più repellente» di quello degli altri (Lévi-Strauss 1964: 291). In
Lévi-Strauss Pantropologia denuncia il cannibalismo perché se ne
ritiene esente, e se ne ritiene esente proprio perché si aggrappa a
quelle strutture atemporali, formali in senso kantiano, che costi-
tuiscono Pintelaiatura ferrea e inamovibile dell'inconscio, lo sto-



21

maco intellettuale dell'umanità, indifferente ai cibi o ai contenuti
che lo attraversano. Ma se ci collochiamo in un'altra prospettiva -
non uella di Kant, ma di un Montaigne, per esempio, per non
dire dei Wanande -, una rospettiva secondo cui i materiali che si
introducdno modificano lie forme destinate a ricerverli (giacché le
forme si alimentano dei cibi in esse introdotti), il cannibalismo
inteso come fame di umanità, di proteine simboliche e culturali, ci
apparirà un po' meno repellente, e saremo così disposti a notare
convergenze e commistioni tra antropologia e antro ofagia. Per
intravedere le connessioni tra queste forme, che incfùbbiamente
implicano un rapporto di incorporazione dell°altro, occorre infatti
da un lato nobilitare il cannibalismo con il simbolismo e dall°altro
riconoscere alla nobile antropologia una funzione alimentare.
Non si tratta certamente di affermare che Pantropologia è antro-
pofagia o viceversa; si tratta invece di individuare tra le forme
dell'una e le forme dell'altra un certo numero di tratti simili che
contribuiscono a creare - come ci ha insegnato Ludwig Wittgen-
stein (1967) - un'area di famiglia.

Riconoscere connessioni, legami, passaggi è spesso più pro-
duttivo che non separare completamente due forme per il semplice
fatto che non coincidono. Vedere nell'antropofagia ualcosa del-
l'antropolo ia e viceversa significa ammettere che sia(l'una sia l'al-
tra hanno aña loro base un°insoddisfazione più o meno segreta per
la forma di umanità che esse esprimono, ovvero l'esigenza di inte-
grare questa forma con ““altro”, alimentandola con quel cibo an-
tropologico che è fornito esattamente dalle forme di umanità o di
dis/umanità altrui. Con le sue forme di (dis)umanità l”““altro” se-
gna infatti in modo inquietante i limiti della nostra: inte rare l'al-
tro, assimilarlo, mangiarlo significa superare in qualciie modo
questi limiti, estendere la nostra umanità al di là del fiume o dei
confini della nostra vallata. Significa anche con ciò stesso mettere
in discussione cora giosamente (per usare un termine che Montai-
gne avrebbe senz”aitro impiegato per i suoi cannibali) la struttura,
le forme della propria umanità: assimilare l'altro comporta essere
disposti a ospitarlo in qualche modo in se stessi, nel proprio corpo
e nella propria mente. Si nifica riconoscere che il ““noi” è fatto
anche con “altro”, che Picientità e l'alterità non sono separate co-
me possiamo essere separati fisicamente (da un fiume, da una fore-
sta, da una montagna) noi dagli altri, che identità e alterità coabita-
no nel medesimo ““noi”, allo stesso modo in cui presumibilmente
coabitano negli ““altri”, nei nostri ““altri”. Antropologia e antropo-
fagia condividono infine l'idea di un processo, di un mutamento,



22

giacché a entrambi i livelli ( uello degli antropologi e quello degli
antropofagi) il cibo antropoilogico non può non incrinare in qual-
che punto le ““le gi della coscienza”, quelle forme interne fatte di
sostanza culturafe in cui maggiormente ci identifichiamo. Proprio
così, con queste incrinature, modifiche e trasformazioni delle for-
me interne, si finisce col produrre una sostanza che ci accomuna,
lega e coinvolge. Ma è una sostanza (come lo è la cultura, come lo
sono i costumi) per così dire impura, corruttibile, variabile nel
tempo, nei luoghi, nei contesti, modificabile e interpretabile se-
condo esigenze addirittura divergenti, una sostanza da cui non
sono affatto esclusi i soprusi, le sopraffazioni, le incorporazioni
irrispettose e crudeli (ecco il carattere repellente del cannibalismo)
e da cui tuttavia non è tanto facilmente eliminabile il presu posto
della reciprocità e dell°uguaglianza nello scambio (ossia i valiòri più
nobili sottolineati dall'antropologia). Ascetici o meno che siano,
gli antropologi partecipano direttamente alla produzione di questa
sostanza; ma proprio in virtù della repicrocità e dello scambio, essi
sanno che Palimentazione inter-culturale non va in un'unica dire-
zione e che il banchetto antropologico è aperto non solo a tutti i
cibi, esotici e nostrani, ma anche a tutti i possibili convitati.

Bibliografia

Arens, W. 1980. Il mito del cannibale. Torino: Boringhieri.
Descartes, R. 1954. Discorso sul metodo. Firenze: La Nuova Italia.
Elam, Y. 1974. The relationships between Hima and Iru in Anko-

le. African Studies 33: 159-172.
Erodoto. 1984, Storie. Milano: Biblioteca Universale Rizzoli.
Geertz, C. 1987. Interpretazione di culture. Bologna: Il Mulino.
Heidegger, M. 1976. Essere e tempo. Milano: Longanesi.
Kant, I. 1963. Critica della ragion pura. Bari: Laterza.
Landucci, S. 1972. I filosofi e i selvaggi. Bari: Laterza.
Lévi-Strauss, C. 1960. Tristi tropici. Milano: Il Saggiatore.
__ 1964. Il pensiero selvaggio. Milano: Il Saggiatore.
__ 1966. Antrolopogia strutturale. Milano: Il Saggiatore.
__ 1967. Razza e storia e altri studi di antropologia. Torino:

Einaudi.
Lewis, I. 1986. Religion in context. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press.
Maquet, ]. 1954. Le systême des relations sociales dans le Rwanda

traditionnel. Tervuren: Musée Royal du Congo Belge.



23

Montaigne, M. 1966. Saggi. Milano: Adelfi.
Remotti, F. 1966. La semantica del cibo nella cultura nande. Ras-

segna Italiana di Sociologia 27: 253-285.
Rousseau, E. 1967. Emilio. Firenze: Sansoni. R
Sahlins, M. 1983. ““Raw women, cooked men, and other “Great

Things' of the Fiji Islands”, in The ethonograpløy ofcanniba-
lism, a cura di P. Brown e D. Tuzin, pp. 72-93. Washington:
Society for Psycological Anthropology.

Scarduelli, P. m.s. ““Le proteine simboliche: l'uso alimentare e po-
litico del maiale nella società nias”, in Atti del Colloquio
interuniversitario Homo edens. Verona, 13-15 aprile 1987.

Wittgenstein, L. 1967. Ricerche filosofiche. Torino: Einaudi.

Sommario 1

Questo articolo intende sviluppare un tema emerso dall'anali-
si del nesso cibo-e-umanità in un°etnia di coltivatori bantu dello
Zaire orientale, vale a dire il significato antropologico che viene
conferito all'alimentazione. Selezione di ciò che viene introdotto
nel corpo e precarietà del senso dell°umanità sono le due idee che
consentono di spostare il discorso dall'alimentazione fisica a quel-
la spirituale e così affrontare il tema della purezza quale appare in
alcuni momenti significativi della filosofia occidentale moderna
(Descartes, Kant). A questo pensiero filosofico si contrappone la
prospettiva che affiora dagli Essais di Montaigne; e sotto il segno
del cannibalismo sono prese in considerazione alcune caratteristi-
che costitutive del pensiero antropologico, concepito come un
tentativo di incorporazione degli altri e come un processo in cui si
mescolano incessantemente identità e alterità.

Summary
This paper develops a theme that emerged from a study of

che connection between food and humankind in a population of
Bantu cultivators in eastern Zaire, namely, the anthropological
meaning that is bestowed on feeding. The selection of what is
introduced into the human body and the recarious sense of what
being human means are the two ideas tflat account for shifting
consideration from physical food to spiritual food and thus facing
the theme of purity as it appears at several significant points in



24( g

modern Western philosophy (Descartes, Kant). This philosophic
thought is set off against the pers ective that emerges in Mon-
taigne's Essais; and under the heaciing of cannibalism, there are
considerations of some of the constituent features of anthro olo-
gical thought, seen as an attempt to incorporate others and) as a
process in which there is a constant mixture of a sense of identity
and otherness.


