
RELATIVISMO TEORETICO E RELATIVISMO MORALE

Alessandra Ciattini
Università di Roma “La Sapienza”

Come afferma acutamente Larner: «The only social scientist
you are likely to find agreeing that a buffalo is a god Would be a
modern relativist›› (1984: 106).

E questa un'espressione paradossale, ma che mette a fuoco
l'atteggiamento di fondo che accomuna i diversi relativismi che
emergono dal dibattito degli ultimi anni tra gli studiosi inglesi di
scienze sociali (1). Atteggiamento carratterizzato da un lato dalla
considerazione esclusivamente logico-formale delle credenze, dal-
l'altro da un'impostazione problematica del rapporto tra dimen-
sione teorica e dimensione morale nel lavoro dell'antropologo e
nei fenomeni esaminati. Questo punto di vista può avere esiti di-
versi ed apparentemente contraddittori. Nel primo caso si tenta di
spezzare il legame tra la dimensione teoretica e quella morale, af-
finché la prima non venga viziata dalla valutazione e dal giudizio e
l'antropologo non sia costretto ad erigersi a giudice dei valori al-
trui. Nel secondo caso si assume che nessun discorso conoscitivo
possa essere esente da contaminazioni etico-politiche e, sulla base
di questo presupposto, si finisce col mettere sullo stesso piano le
cosmologie primitive con le teorie proprie delle scienze naturali e
sociali.

In entrambi i casi l°errore consiste nell'immaginare che vi sia
un rapporto immediato e diretto tra posizione morale e punto di
vista teorico con la conseguenza di grossolane ideologizzazioni. E
ovvio che un rapporto tra posizione morale e punto di vista teori-
co esiste, ma è anche vero che non dobbiamo considerarlo nei
termini dell'antica e schematica teoria della “riflessione”. Esso è
ricco e complesso e, in contesti diversi, può presentare articolazio-
ni assai differenziate, che non rientrano nella categoria aprioristica
della riflessione e del rispecchiamento.

L°Uomo, Volume I n.5. - nn. 1/2, 1988



52

Come è noto, l”etnocentrismo è l'errore di chi utilizza i valori
della pro ria tradizione culturale come metro di misura e di valu-
tazione cfi-:i valori altrui. Quando Frazer descrive i sacrifici umani
praticati in Melanesia in occasione del varo di una canoa o della
costruzione della casa del capo, coglie pienamente il significato
antropologico di questi atti situandoli coerentemente nel contesto
culturale di cui fanno parte. La sua implicita condanna si colloca
su di un piano diverso da quello della spiegazione contestuale ed
implica la convinzione che, a partire dai Melanesiani per giungere
sino a noi, si sia sviluppata una complessa storia del concetto di
persona, che fa appunto i sacrifici umani oggetto di condanna mo-
rale. In definitiva, per Frazer, dalla preistoria ai nostri giorni si è
determinato un processo di evoluzione unitaria, da cui sono emer-
si valori come quello della persona, non del tutto sconosciuto ai
Melanesiani. Tra questi, infatti, il sacrificio umano riguardava in-
dividui che non erano considerati a tutti gli effetti persone, come i
prigionieri e gli schiavi.

I relativisti smentiscono l”esistenza di questo processo unita-
rio, che viene indicato da Frazer non per mero etnocentrismo, ma
per la necessità di individuare quali linee di tendenza evolutiva
debba mettere in risalto lo studioso.

I relativisti condannano questo atteggiamento etnocentrico di
stampo ottocentesco (2) e lo sostituiscono con un altro valore, che
ha implicazioni operative diverse, ma che è ugualmente derivato
dal mondo occidentale. L°atteggiamento relativista, oggi molto al-
la moda negli ambienti intellettuali, nasce direttamente dalla crisi
dei nostri valori e denota, quindi, lo stato di smarrimento attuale
della nostra civiltà di fronte all°intricato problema di quali siano le
attuali tendenze storiche di sviluppo e di come si debba intervenire
su di esse. In questa prospettiva non risulta essere un approccio
imparziale e distaccato, ma forse il risultato del nostro senso di
crisi e di disorientamento, di cui facciamo un filtro non molto
adeguato per giudicare la nosta storia sociale (3).

I relativisti preferiscono non prendere posizione su questi
problemi anche perché hanno alle spalle, come tutti noi, vicende
assai complesse della nostra storia, che non possono esser facil-
mente cancellate: la crisi dell'idea di progresso con il conseguente
senso di frantumazione della storia, la cosiddetta scoperta che le
scienze non possono offrire un sapere assoluto ma solo probabili-
stico, l'ostilità verso posizioni sociologiche “scientistiche” che
sembra riducano ad oggetto la stessa soggettività umana (4). Da
questo clima culturale i relativisti hanno derivato varie convinzio-



53

ni: l'impossibilità di una conoscenza che non sia puramente conte-
stuale; che il metodo comparativo sembra fomentare eccessive
pretese conoscitive; che la comprensione di mondi culturali a noi
estranei è destinata all'insuccesso se non abbandoniamo il nostro
bagaglio culturale imperialista. Ma sarà opportuno andare con or-
dine ed analizzare, nel dettaglio, i principi filosofici su cui si fon-
dano i diversi approcci relativisti.

Il primo assioma, sottinteso dai vari relativisti, è l'uso esclusi-
vo del criterio della coerenza logica per spiegare il rapporto tra
diverse credenze e tra credenze e loro contesto. I relativisti riten-
gono che questo criterio sia sufficiente per comprendere una cre-
denza e mettono da parte il principio di verificabilità del significa-
to (5).

Che questo principio venga rifiutato lo si inferisce chiara-
mente dalle parole di Barnes e Bloor (1982: 23), i quali sostengono
che tutte le credenze sono equivalenti, in quanto fattore determi-
nante non è il loro rapporto con la verità, ma le condizioni della
loro credibilità. L'antropologo dovrebbe perciò mettere in eviden-
za quali cause sociale e culturali hanno fatto insorgere in un certo
contesto una credenza determinata, indipendentemente dal suo
valore di verità.

Ne discende che:
«For the relativist there is no sense attached to the idea that
some standards or beliefs are really rational and distinct
from merely locally accepted as such» (Barnes 81 Bloor 1982:
27).
In realtà non si capisce come si possa valutare appieno il senso

di una credenza quando si prescinda dal suo valore di verità. Se
viene a mancare un rapporto dialettico con i fatti esterni al sistema
di credenze, non possiamo giudicare quale sistema offra una visio-
ne più veritiera della realtà e non possiamo spiegare perché le varie
società abbandonino vecchie opinioni per adottarne di nuove.

Un'altra conseguenza importante è che per i relativisti non si
danno mai «simple perceptual situations», in cui l°elemento per-
cettivo risulti separato da quello soggettivo e culturale. L°empiri-
co, il mentale, il sociale, il culturale compongono una soluzione in
cui è impossibile individuare i componimenti primari, se mai si
sono presentati come primari. Anche perché il fattore socio-
culturale è assorbito inconsciamente dalla mente, che non è in gra-
do di riflettere criticamente per disaggregare le proprie strutture
(Barnes 85 Bloor 1982: 38).



54

Queste osservazioni ribadiscono che non esistono per i relati-
visti standard razionali generali e che non è possibile usare senza
problemi le tradizionali nozioni antropologiche, perché imlplicano
asserzioni comparative. Needham (1972), ad esempio, ci a mo-
strato come la nozione di credenza faccia parte integrante della
nostra tradizione storico-filosofica e, proprio per questo, non tro-
vi adeguate corrispondenze nel linguaggio religioso delle culture
extra-europee.

I relativisti immaginano che esista in tutte le culture un rap-
porto, aprioricamente dato, tra i vari fattori (culturale, percettivo,
soggettivo ecc.), che compongono la rappresentazione mentale.
Possiamo immaginare invece che i vari fattori si integrino in forma
diversa e che il fattore socio-culturale possa incidere, non sempre
allo stesso modo, sull'oggettività del dato empirico. Se questa se-
conda ipotesi risulterà valida, potremo dare risposte soddisfacenti
alle domande, che ponevamo nelle pagine precedenti: come s ie-
gare il passaggio da un sistema di credenze ad un altro? E possifaile
stabilire che c'è stato un progresso, rispetto al contenuto di verità
fattuale, nel passaggio da una certa opinione ad un'altra? Si può
infine parlare del progresso scientifico?

Il relativista sembra scambiare la complessità del problema
inerente alla comparazione con l'impossibilità di risolverlo. Egli
vuole trovare in tutti gli strumenti conoscitivi una forma perfetta
di razionalità e di oggettività, e, oiché si rende conto che anch'es-
si sono il prodotto non sempre iimpido della storia sociale, mette
in discussione la stessa possibilità di trovare via via metodologie di
ricerca e eneralizzazione più adeguate.

Se tafuni comparativismi ed intellettualismi si sono mostrati
etnocentrici, riduttivi o troppo fondati sull'elemento cognitivo,
non ne deriva necessariamente che ogni forma di comparativismo
e di intellettualismo, in quanto tali, siano essi stessi viziati alle
radici. Ovviamente le possibilità sono molto più ampie, fatto que-
sto che sembra sfuggire al nostro relativista-tipo (6). Egli tende a
fare di tutta l'erba un fascio e, in questo caso, non applica il crite-
rio della interpretazione contestuale delle opinioni; criterio che
invece chiama in causa quando occorre giustificare credenze biz-
zarre s-mentite dal senso comune. Nelle pagine successive ripren-
deremo il problema dell'interpretazione contestuale delle cre-
denze.

Il relativista ci appare, pertanto, come un razionalista deluso,
che ha fatto ricorso a tutti gli espedienti e agli strumenti raffinati
della ragione, per trovarsi tra le mani solo un pugno di polvere.



55

Quando il relativista si chiede in quali condizioni e per quali
ragioni un certo contenuto mentale viene creduto, considerando
elemento secondario “cosa” viene creduto rispetto ai dati di fatto,
assume una posizione nettamente idealista ed antipositivista. In
questa prospettiva, noi conosciamo le credenze indigene attraver-
so le idee dell'antropologo, senza aver la possibilità di un riscontro
obiettivo. Una rima teorizzazione di questa situazione la ritro-
viamo nel noto libro di Winch, The idea ofa social science, pubbli-
cato nel 1958, che ha circolato tra gli antropologi inglesi (7). Rossi
(1974: 98) così descrive questa posizione:

«All We know is a World of ideas through ideas, that is,
through the mental processes of the observer; - come si è già
notato - facts are not outside and “given” but expressed in
propositions; consequentl , the only criterion of verification
is the coherence among tfie propositions formulated about
aCtS>›.

Nella concezione idealista, la «coherence theory of verifica-
tion›› viene così a contrapporsi alla «correspondance theory of ve-
rification›› (Rossi 1974: 97-98). Nel campo dell°epistemologia, Aj-
dukiewicz (1973) e Harré (1977) hanno analizzato le conseguenze
diverse, che derivano ~dall'applicazione della prima o della seconda
teoria della verifica.

Proprio perché viene meno il principio della verifica mediante
la corrispondenza con i fatti, per Winch e per coloro che lo seguo-
no in questa prospettiva è impossibile che una cultura diventi pie-
namente consapevole delle proprie valutazioni del reale, coglien-
done errori e distorsioni.

Considerando le istituzioni sociali solo come forme di rap-
presentazione mentale, i relativisti non prendono in considerazio-
ne lo scarto tra ambiente sociale, con le sue problematiche e le sue
contraddizioni, e la dimensione ideologico-soggettiva. A sostegno
dell'esistenza di questo scarto occorre sottolineare, invece, che
non sempre è riscontrabile una perfetta coincidenza tra quanto li
individui pensano e quanto invece si realizza nella vita sociafe.
D'altra parte è vero che le dinamiche sociali agiscono sui sistemi di
credenze, anche se da questi non sono meccanicamente riflesse.

E se tale nesso fra ambiente ed ideologia viene risolto o ap-
piattito nella corrispondenza speculare, i vari stili di ragionamen-
to, che man mano si impongono nella vita collettiva, non possie-
dono un adeguato radicamento sociale, che ne giustifica la presen-
za e la funzione. Se teniamo conto si queste considerazioni, non ha



56

più senso la stessa lettura contestuale e sociologica dei vari sistemi
di credenze, che diventano così per il relativista scelte di vita non
giustificabili razionalmente (8).

Che l'uso esclusivo del principio della coerenza logica deter-
mini una situazione paradossale è chiarito molto bene da un passo
di Gellner (1987: 61):

«If whole societies believe that what they believe in the past
is profoundly absurd, then Winch, who is committed to ex-
cluding the possibility of a whole society being wrong in its
belief, is caught out, either way: either the pagans were
wrong, or the Christians were (in supposing the pagans to be
wrong); either the pre-Reformation Church was wrong, or
the Reformers were, in supposing it to be wrong; either tho-
se addicted to superstition were wrong, or the rationalists
were wrong On way or the other, someone must be
wrongl».

Il secondo principio, inerente all'approccio relativista, appar-
tiene ancora più chiaramente alla tradizione dello scetticismo clas-
sico e riguarda i fondamenti stessi dell'attività conoscitiva.

Barnes e Bloor (1982), ad esempio, sostengono che il procedi-
mento deduttivo è stato ampiamente messo in discussione e la sua
validità conoscitiva rimane ancora oggi tutta da dimostrare. Essi
riportano il celebre paradosso di Achille e della tartaruga, nella
versione che ne dà Lewis Carroll, per mostrare che le conclusioni
tratte da una certa remessa sono accettabili solo se, in rima bat-
tuta, si accetta queliia regola che statuisce la legittimità conside-
rare accettabile il processo di deduzione di determinate conclusio-
ni da certe premesse.

A questo proposito, così si esprimono Barnes e Bloor (1982:
41):

«The basic point is that justifications of deduction themsel-
ves presup ose deduction. They are circular because they
appeal to tlfie very principles of inference that are in que-
stion. In this respect the justification of deduction is in the
same predicament as the justifications of induction which
tacitly make inductive move by appealing to the fact that
“induction works”. Our two basic modes of reasoning are in
equally hopeless state with regard to their rational justifica-
tion». 7

Deduzione ed induzione vengono entrambe messe in discus-
sione, perché considerate forme di ragionamento circolare, accet-



57

tabili solo se si decide di accettarle, con un atto di volontà non
logicamente fondato. Alla base del sapere vi sarebbe dunque per i
relativisti äna presa di posizione e non un procedimento logica-
mente fon ato.

D"altronde, se a questi procedimenti dell'attività conoscitiva
si nega la “logical consistency”, da ciò non deriva che tutta la no-
stra attività scientifica sia priva di valore obiettivo. Se applicando
gli stessi procedimenti riscontriamo, esperimento dopo esperi-
mento, gli stessi risultati, sarebbe insensato fare a meno di questi
strumenti e di queste tecniche, dal momento che mostrano la loro
piena affidabilità nel produrre gli esiti desiderati.

In definitiva, non abbiamo garanzie assolute sulla “logical
consistency” dei procedimenti scientifici, ma nella pratica possia-
mo riconoscere la loro affidabilità. E questo sembra allo scienziato
un motivo sufficiente per continuare ad adoperarli finché non mo-
strino la loro inadeguatezza per risolvere nuovi problemi. Queste
considerazioni sono sufficienti per lo scienziato, che si accontenta
di cårtezze ragioìievoli, ma non per il relativista, sempre in cerca di
fon amenti asso uti (9).

Inoltre, anche nel discorso relativista entra in gioco l'inferen-
za. Ad esempio, quando il relativista afferma che non si danno
semplici fatti percettivi distaccati dalla dimensione socio-culturale,
ricava da questa premessa che non esistono criteri universali razio-
nali e che la conoscenza è un fatto meramente “locale”. Come si
vede qui egllli ricorre tranqiliillaiiiiiente al ragionaimento iiiilferenziale,
senza appe arsi uesta vo ta a o scetticismo i Carro .

In realtà noii è del tutto nuovo Patteggiamento dei relativisti
contemporanei. Essi rilprendoiåoìlanche espliãitãmente, un°antlica
posizione scettica: ue la cioè e a necessità i imostrare la “ o-
giceå clpnsistency” dici nostri criteri conoscitivi prima di applicarli
(Aj u iewicz 1973: 11).

Nel respingere questo nuovo attacco scettico alla conoscenza
Ajdukiewicz (1973: 20) sostiene che, proprio per evitare il proces-
so all°infinito che si genererebbe nel valutare i nostri criteri cono-
scitivi

<<to justify an assertion it is sufficient to arrive at it by ap-
plyingl a trustworthy criterion and we do not have to know
also t at the criterion applied is trustworthy»

La posizione presa dal logico polacco è facilmente compren-
sibile: se si vuole accettare la validità del criterio di validità appli-



58

cato si dovrà ricorrere ad un altro criterio, che a sua volta dovrà
esser sottoposto a verifiche analoghe, e così all'infinito.

La critica scettica, dunque, spinge lo scienziato ad acquistare
una maggiore consapevolezza metodologica, ma talvolta può ave-
re un esito paralizzante sulla ricerca.

Mi sembra opportuno aggiungere un'altra considerazione a
proposito dello scettico, che oggi, nel settore antropologico, ha
assunto i panni del relativista. Egli è in realtà uno strano ersonag-
gio, che va alla ricerca di una verità definitiva, univoca ed)assoluta;
non trovandola è disposto a mettere in dubbio l°obiettività di ogni
forma di conoscenza scientifica. Molto più cauto è il logico polac-
co che individua sì i limiti della conoscenza, ma non ritiene che
questi ne annullino gli aspetti fondamentalmente positivi e validi,
nel senso che la conoscenza risulta esser possibile e veritiera solo
all”interno di determinate limitazioni obiettive, che costituiscono
però la struttura stessa dell'indagine scientifica. ì

Il terzo principio del relativismo consiste nella convinzione
che:

«Ideas cannot... be described in isolation from the social
world, which the let actors describe to themselves; nor can
the social world ge furnished without the aid of the actors”
ideas. There is a fusion in the identities of the actors, who
can be treated neither as walking beliefs, nor as bipeds whose
beliefs are accidents» (Hollis 1982: 70).

Questo assioma, che potremmo definire della contestualità
delle credenze, è strettamente legato al primo già formulato, quel-
lo cioè dell'uso esclusivo del criterio di coerenza per comprendere
le convinzioni altrui. Vale a dire, si ritiene opportuno applicare il
criterio della coerenza logica, proprio perché vi è un rapporto di
congruenza e di fusione tra idee e contesto sociale, e proprio per
questo si finisce con l°immaginare la possibilità di una conoscenza
meramente locale, cioè non separabile dal proprio contesto (10).

Questo terzo principio - che potremmo accostare alla fase
lacaniana del miroir - è quello del rispecchiamento. Tale principio
fa scomparire sia il mondo naturale - che diventa una manifesta-
zione di quello culturale perché esperito attraverso quest'ultimo -,
sia l'oggettività del mondo sociale, trasformato in un mondo di
idee e di esperienze vissute. In breve esso fa scomparire dalla scena
la stessa obiettività. In questa prospettiva, anche le teorie scientifi-
che producono una conoscenza puramente locale, erché si porta-
no dietro un fardello carico di presupposti metafiisici e di valori



59

morali, che hanno senso solo in un determinato contesto (Overing
1985: 7). Ogni sistema di idee è come imprigionato nel suo pro-
prio contesto e non se ne può liberare in alcun modo.

Una prima obiezione a questa impostazione è stata mossa da
Gellner. Egli sostiene che ogni volta che facciamo riferimento al
contesto sociale per interpretare una certa pratica o una certa cre-
denza, in realtà è la nostra interpretazione che ci guida nello sce-
gliere quanto è rilevante nel contesto ai nostri fini conoscitivi

«After all, there is nothing in the nature of things or societies
to dictate visibly just how much context is relevant to any
given utterance, or how that context should be described»
(Gellner 1987: 31).

Inoltre, questo tipo di approccio dà per scontato ciò che inve-
ce deve esser dimostrato, il fatto cioè che debba esserci un rappor-
to di congruenza tra contesto sociale ed una certa pratica. Creden-
ze e pratiche possono essere, infatti, in contraddizione con la si-
tuazione sociale, possono essere disarmoniche tra di loro, e questo
fatto spiega la presenza degli squilibri sociali (11). Anche questa
osservazione la dobbiamo a Gellner, che dedica un saggio all'in-
terpretazione funzionalista dei concetti (1987: 18-46).

Se però riteniamo, nonostante tutto, ancora valido l'approc-
cio meramente contestuale, questo è il problema che si pone al-
l'antropologo: nonostante l'evidente prepotenza della dimensione
culturale, deve esistere un punto di appoggio comune (“bridge-
head”) costituito da credenze vere e razionali, che rende possibile
la comprensione e la traduzione più o meno corretta delle convin-
zioni altrui (Hollis 1982: 73).

Hollis (1982: 73) definisce questo punto di appoggio <<an a
priori guarantee of overlap between the perceptual judgements of
the enquirer and his informants››. E questo a priori, Hollis infine
lo riconosce, è il mondo.

D'altra parte, se non si ammette l'esistenza della dimensione
obiettiva, cui confrontare la veridicità della traduzione da una cul-
tura ad un'altra, come è possibile condurre correttamente il proce-
dimento della traduzione? Che genere di traduzione abbiamo
quando, senza tenere conto del mondo e della realtà, pensiamo, di
poter esprimere nei nostri termini quanto gli altri pensano?

Il relativista si mostra incoerente (come sostiene Newton-
Smith 1982), giacché parla di incommensurabilità tra mondi cultu-
rali, ma ritiene al contempo possibili Pinterpretazione e la tradu-
zione. Secondo Newton-Smith sono possibili due alternative: se



60

possiamo tradurre da una cultura ad un'altra, il relativismo risulta
esser falso, se non possiamo tradurre, il richiamo al relativismo
appare fondato. Ma questa seconda alternativa mette in discussio-
ne la pratica stessa della ricerca etnografica.

Se, dunque, si accettassero tutte le conseguenze dell'approc-
cio relativista, che si fonda sulla contestualità degli schemi cono-
scitivi, la traduzione e la comprensione potrebbero realizzarsi solo
nel mistico contatto tra la mente dell'osservatore e quella degli
osservati. Si tratta di quel processo, cui abbiamo già accennato,
mediante cui le idee del soggetto vengono esplicitate direttamente
mediante le idee dell'antropologo. E attraverso questa catena men-
tale, l'antropologo giunge anche a comprendere il mondo sociale
dell'indigeno, perché è esso stesso forgiato dal pensiero.
p In realtà, i tre principi precedentemente indicati si ritrovano
in posizioni caratterizzate da un relativismo “forte”, non condivi-
so però da tutti gli antropologi, che si richiamano a questa corren-
te. Ad esempio, nel volume Rationality and relatifoism curato da
Hollis e Lukes (1982), Barnes e Bloor sviluppano un relativismo
conseguente, altri come Hackin, uno studioso di filosofia della
scienza, propongono un tollerante razionalismo anarchico, che
sottolinea la storicità della nostra tradizione scientifica.

Gli altri autori, come Gellner e Horton, sono anti-relativisti
oppure sono molto cauti, benché taluni siano fortemente influen-
zati dai recenti sviluppi nella filosofia della scienza; sviluppi che
sembrano auspicare un atteggiamento scettico nei confronti del
sapere.

«Recent upheavals in the philosophy of science have turned
the historian or sociologist of science into somethin of an
anthropologist, an ex lorer of alien cultures. It is as ifscien-
tific paradigms and tfieoretical frameworks were strung out
in time like islands across an archipelago. Other minds, ot-
her cultures, other languages and other theoretic schemes
call for understanding from within, they make us doubt
whether there is anything universal under the sun›› (Hollis SC
Lukes 1982: 1) (12).

Mi scuso per la lunga citazione, ma è indispensabile per ren-
dere anche l”atmosfera culturale in cui si muovono attualmente gli
antropologi di lingua inglese. Anche coloro che non si dichiarano
pienamente relativisti, sentono il bisogno di rendere in conside-
razione la ventata di scetticismo che si è abìattuta sulle scienze
umane. E prendono posizioni molto sfumate e molto caute.



61

D'altra parte, il relativismo non costituisce un approccio si-
stematico, giacché, come si è visto, 1 suoi presupposti minano l°esi-
stenza di ogni sistema in quanto tale. Infatti:

«Lo scetticismo antico, moderno - di cui si nutre il relativi-
smo - consiste nell'affermazione che non esiste e non uò

' esistere una verità epistemica che si ponga al di sopra cfèlla
verità del mondo del divenire» (Severino 1986: 17).

Se il relativismo rinuncia alla pretesa della sistematicità, come
del resto afferma lo stesso Geerts, il suo messaggio ci ricorda la
dovuta cautela nei confronti delle asserzioni troppo nette e sche-
matiche, dei presupposti ormai troppo generici e perciò ingiustifi-
cati, usati come passepartout esplicativi (ad esempio l'asserzione
dell'esistenza di una natura umana universale). In questo caso esso
mostra tutta la sua fecondità metodologica e le sue potenzialità
antioscurantiste, come era nello scetticismo di Montaigne. In que-
sto senso Patteggiamento relativista non deve mai abbandonare la
ricerca dello studioso di scienze sociali e dell'antropologo in parti-
colare, e far piazza pulita di ogni forma di chiusura e di provincia-
lismo.

«What the relativist, so called, wants us to worry about is
provincialism - the danger that our perception will be dul-
led, our intellects constricted, and our sympathies narrowed
by the overlearned and over valued acceptances of our own
society» (Geertz 1984: 265).

Nelle parole di Needham il relativismo s-i trasforma in un'esi-
genza metodologica più precisa: mettere in discussione la nostra
tacita accettazione di nozioni assiomatiche come causa, fatto, clas-
se, che fanno parte del nostro bagaglio teorico. Non a caso Need-
ham (1983) si richiama allo scetticismo di Sesto Empirico per giu-
stificare il proprio punto di vista metodologico.

Se l°asistematicità del relativismo può esser feconda in quanto
mette in discussione posizioni ingiustificate, può trasformarsi in
una sorta di vezzo quando raccomanda l'articolazione e l°uso non
schematico dei presupposti scientifici, acquisizione conoscitiva si-
curamente ovvia. In questo ultimo caso, l'atteggiamento relativista
coincide con il rifiuto di prendere posizioni nette e precise sotto il
profilo scientifico e produce scritti privi di ogni traccia di impegno
teorico (13). Significativo è appunto il caso di Geertz che accusa i
funzionalisti di aver elaborato una teoria dell'ideologia, che ne fa il
mero riflesso delle relazioni sociali: come si vede, un'accusa non



62

molto originale. Nella sua controproposta si limita a mostrare co-
me questa teoria debba essere articolata e non intesa in senso ri-
duttivo. Egli pertanto non aggiunge nulla di nuovo alle scelte me-
todologiche classiche (Geertz 1987).

Una serie di libri, riguardanti la storia delle scienze naturali,
come ad esempio The structure of scientific refvolutions di Kuhn
(1962), sono stati letti come manifesti del relativismo. Nel caso
specifico di Kuhn, alcuni autori hanno messo in guardia contro
tale interpretazione riduttiva. A

A mio parere, non dobbiamo stabilire un rapporto immediato
tra quanto avviene nell'epistemologia e quanto invece avviene in
sede antropologica. In caso contrario, saremmo costretti a presup-
porre che le rivoluzioni paradigmatiche della chimica e della fisica
debbano sempre riflettersi direttamente anche sul nostro modo di
concepire i sistemi dei Dinka, dei Bororo ecc.

E certamente gli antropologi - sempre più consapevoli del
significato contestuale delle convinzioni e delle credenze e della
specificità del loro oggetto di studio - non possono cadere in que-
sto errore. Le scienze naturali si sviluppano secondo loro linee di
tendenza, nemmeno lontanamente paragonabili a quelle che carat-
terizzano lo sviluppo e la stagnazione del pensiero quotidiano e il
modo in cui si costruisce l'approccio ad essi. Altrimenti, analoga-
mente a Frazer e Tylor che prospettarono un'unica linea di evolu-
zione delle varie forme di pensiero, noi verremmo a prospettare
un unico processo, seppure di frantumazione, valido sia per le
teorie scientifiche sia per i sistemi di credenze. Il monismo intel-
lettualistico cacciato dalla porta, rientrerebbe dalla finestra.

Da questo punto di vista, come le diverse teorie scientifiche
sarebbero “isole” nel mare del pensiero scientifico, così le culture
sarebbero “isole” nel mare della cultura, e l°antropologo, col suo
piccolo vascello, non saprebbe come approdare per assaporare il
sapere altrui. Ogni volta che si imbattesse in una nuova cultura,
l”antropologo incontrerebbe anche un nuovo mondo; lo storico
della scienza, passando da un paradigma scientifico ad un altro,
avrebbe a sua volta a che fare con mondi dotati di diverse caratteri-
stiche. Entrambi si troverebbero su un palcoscenico in cui, allo
schioccare delle dita del capocomico, si cambia scena.

Non ho la pretesa di affermare che attualmente ques-te siano
le conclusioni cui sono giunti i mag iori storici delle scienze natu-
rali, ma è sicuramente vero che mofti antropologi hanno recepito
proprio questo messaggio. E ciò è avvenuto sia per motivi interni
alla storia della nostra disciplina, che è passata nel corso di pochi



63

decenni dal comparativismo generalizzante al particolarismo, sia
per motivi esterni dovuti al clima generale di sfiducia eneratosi
nei confronti di tutte le concezioni totalizzanti, prima fra tutte il
marxismo. Come si vede, i motivi interni e quelli esterni non sono
che le due facce della stessa medaglia.

Il fatto che gli storici delle scienze abbiamo messo in evidenza
l'esistenza di criteri di tipo diverso nelle teorie scientifiche, come il
criterio di economicità, di semplicità, di eleganza, ha fatto dimen-
ticare il criterio di adeguazione e di corrispondenza più o meno
complessa ai fatti. Di qui, in alcuni casi, il passo è stato breve verso
il parallelismo tra teorie scientifiche e credenze cosmologiche,
giacché, per il relativista conseguente, entrambe non si riferiscono
a meri fatti, ma a costruzioni più o meno sganciate dalla realtà, a
volte addirittura fantasiose (14).

Quando un epistemologo come Harré (1977: xix) afferma, ad
esempio, che una teoria si occupa remotamente dei fatti, non in-
tende con questo asserire che la realtà fattuale non ha nulla o quasi
a che fare con le scienze, ma che i fatti non entrano “nudi” nella
teoria scientifica, bensì riplasmati da modelli teorici adeguati.

Il problema che si pone all°epistemologo è dunque quello del-
la mediazione trai fatti e le teorie scientifiche, giacché non è possi-
bile una conoscenza scientifica senza un sapere che media tra i
nostri contenuti percettivi ed i nostri concetti teorici. E questa
l'ispirazione razionalista che, insieme alla prospettiva empirista,
percorre tutta la riflessione sulla storia delle scienze.

Fin qui abbiamo cercato di far luce su alcune incongruenze
logiche e metodologiche dell°impostazione relativista. Non ci sia-
mo soffermati, tuttavia, su un'incongruenza assai significativa per
la sua contraddittorietà, che ora cercherò di illustrare. Come ab-
biamo visto, il rincipio della contestualità delle credenze sottoli-
nea il fatto che là realtà può esser conosciuta solo attraverso le idee
concepite da un determinato soggetto. Tenendo conto di questo
principio, il relativista conseguente mette l'accento sull'impossibi-
lità di distinguere tra quanto appartiene al soggetto e quanto inve-
ce all'oggetto. Così l'antro ologo, che ci descrive una cultura indi-
gena, rischia sempre di caciiere nell°etnocentrismo se non mette da
parte il proprio background culturale per immergersi nella dimen-
sione soggettiva della cultura locale. Il mondo naturale conosciuto
dagli Eschimesi che, come tutti gli antropologi sanno, distinguono
vari tipi di neve ed hanno per essi altrettanti vocaboli, non è sepa-
rabile come realtà di fatto dal modo in cui viene appunto esperito,
concettualizzato. Soggetto e oggetto non sono assimilabili a due



64 _
metà di una mela, facilmente divisibili col taglio di un affilato col-
tello. Nella rappresentazione mentale soggetto e oggetto sono
strettamente intrecciati. Proprio per questa considerazione, pensa-
tori come Durkheim hanno elaborato metodi di indagine per ren-
dere possibile e controllabile la separazione tra ciò che è oggettivo
e ciò che è soggettivo.

Ma se per il relativista i due aspetti non sono scindibili, vuol
dire anche che sono compenetrabili fino al punto che il soggetto
può aderire perfettamente all'oggetto. La mescolanza tra so getto
e oggetto può essere interpretata in due modi diversi e tra loro
contraddittori: 1) come sostiene il relativista non vi è possibilità di
distinguere il piano soggettivo da quello oggettivo; 2) proprio per-
ché il soggetto aderisce all'oggetto, può adeguarsi ad esso fino a
dominarlo e a conoscerlo, cogliendo infine l'aus icata distinzione.
Il relativista conseguente opta per la prima possiliilità, ma noi pos-
siamo ricavare logicamente anche la seconda possibilità.

Prendendo questa posizione, il relativista rimanda a quella
condizione che gli psicologi dell°infanzia attribuiscono al bambino
piccolo, il quale deve accumulare molta esperienza rima di poter
separare il soggettivo dall'oggettivo. Oppure rimanga alla nozione
di partecipazione mistica, con cui Lévy-Bruhl fece tanto scandalo
tra gli antropologi sociali. Il relativista fa dunque pensare ad una
situazione conoscitiva iniziale, da cui né lo scienziato né l°indivi-
duo possono mai distaccarsi.

Fin qui abbiamo trattato del relativismo teoretico, abbiamo
cercato cioè di mettere in luce quali fondamenti metodologici ca-
ratterizzano questa attuale tendenza, che tanto dibattito ha susci-
tato tra gli antropologi di lingua inglese. '

Dalle nostre osservazioni sono venute fuori le incongruenze e
le contraddizioni del relativista sul piano teoretico; ora cerchere-
mo di mostrare come questo approccio sia improduttivo ed infe-
condo anche sul piano etico-politico. Lo stesso Gellner (1987: 18-
46) mette in guardia contro Patteggiamento remissivo e troppo
“caritatevole” nei confronti delle nostre stesse convinzioni; atteg-
giamento che deriva dall'uso acritico e indiscriminato del “princi-
ple of charity”, fatto proprio dagli antropologi nei confronti di
tutti i contesti sociali. _

Dicevamo nelle pagine precedenti che il relativismo si fonda
sulla convinzione che le idee, anche le più elementari, si portano
dietro tutto il loro contesto culturale, coinvolgendo tutte le di-
mensioni sociali, da quella etica a quella politica e a quella estetica.
Come abbiamo visto, questo è il mito del contesto socio-culturale



65

e dell'analisi globale, che derivano entrambi dalla visione mitizzata
della ricerca sul cam o quale unica fonte di conoscenza, in quanto
esperienza diretta ed) immediata. Questo punto di vista, tradotto
in termini antropologici, implica in una certa misura che sia l'os-
servatore sia l'indigeno sono etnocentrici, anzi non possono fare a
meno di esserlo. Infatti, quando si mette in campo un'idea si mette
in campo il contesto culturale che le fa da contorno. Proprio per
questo il relativista auspica che l'antropologo si dedichi ad una
conoscenza meramente locale - come suggerisce a chiare lettere
Geertz -, rinunciando ad ogni forma di generalizzazione, che im-
plicherebbe l'inserimento surrettizio di idee e di valori apparte-
nenti alla nostra tradizione e, per questo, inquinati dall'etnocen-
trismo.

Facendo questa affermazione si concede quanto si voleva ne-
gare ad ogni costo: la possibilità, benché condizionata, di distacco
dalla propria ideologia scientifica e generalizzante. Se l'antro olo-
go si limita ad elaborare una conoscenza meramente etnografica fa
il suo mestiere, riconoscendo una volta per tutte il contenuto uto-
pistico della prospettiva generalizzante e totalizzante, vero bersa-
glio della critica relativista. La prospettiva generalizzante, che fa
della storia un processo unitario di sviluppo, non è un mero fatto
empirico e come tale verificabile o no concretamente. Essa non è
quindi solo il risultato dell°applicazione meccanica del metodo
comparativo; risultato in tante occasioni smentito dai fatti. Defini-
rei piuttosto la prospettiva generalizzante come una presa di posi-
zione di fronte al divenire storico, fondata da un lato sull”insuffi-
cienza conoscitiva del relativismo, dall°altro sulla tesi etico-
olitica, secondo cui possiamo tracciare una linea di tendenza del-
lìevoluzione storico-sociale, seppure complessa ed intricata, ed
immaginare anche future trasformazioni.

Questa volontà di abbracciare tutte le società in una sola vi-
sione prospettica costituisce, a mio avviso, la vocazione dell'antro-
pologo, che deve esser distinta dal vecchio particolarismo empiri-
sta e dalla concezione puramente logico-formale del metodo com-
parativo. Si tratta di una visione prospettica, scaturita da una tesi
etico-politica, che in quanto tale non può esser immediatamente
ricavata dai dati empirici. Una serie di considerazioni sullo svilup-
po storico globale la rendono, tuttavia, plausibile ed accettabile. Se
osserviamo l”attuale situazione mondiale, vediamo che le varie for-
me di vita sociale sono state unificate nell°economia mondiale con
la conseguente creazione di un forte polo culturale omogeneo, a
cui si contrappongono poli culturali subalterni sul piano socio-



66

economico. Non mi riferisco solo all”opposizione classica tra
mondo occidentale e Terzo Mondo, ma anche alla contraddizione
determinatasi all'interno del mondo occidentale tra gruppi domi-
nanti ed integrati nel ciclo produttivo e gruppi marginali ed estro-
messi da quest'ultimo.

Sembrerebbe dunque che, nonostante la prospettiva relativi-
sta continui ad esser molto diffusa negli ambienti intellettuali, le
società nella loro dinamica si sono comportate invece nel modo
che era iù familiare a Tylor e a Morgan.

In cièfinitiva, la rinuncia alla prospettiva generalizzante deter-
mina una visione non unitaria della storia, in cui le varie società
seguono percorsi paralleli e non convergenti. Tale atteg iamento
implica anche il rifiuto di contribuire, sul piano antropofogico, ai
processi di cambiamento e di trasformazione, che si stanno realiz-
zando sotto i nostri occhi. L'antropologo si occupi tranquillamen-
te della sua isola, e non cerchi di mettere il naso nelle isole altrui,
anche se qualcosa non va per il verso giusto. Ecco allora che ritro-
viamo gli ultimi brandelli di romanticismo e di esotismo in scritti
che fanno pensare ancora una volta al mormorio del vento tra le
palme. Si tenta di isolare sul piano logico-mentale culture definite
incommensurabili alla nostra, ma sono poi le stesse culture che la
attuale prassi politico-economica ha pienamente asservito e domi-
nato.

In questo modo l'antropologo ha teorizzato la sua posizione
di esclusione e di marginalità riguardo a quanto accade nel mondo
circostante. Eppure non sono passati poi molti anni dal tempo in
cui l'antropologia si autoproponeva come coscienza critica del-
l°occidente. In questo breve lasso di tempo si è passati da un atteg-
giamento radicale, seppure astratto e verboso, al iù tollerante di-
simpegno, che consegue dallo scettico “principfè of charity”. Il
relativismo sembra essere appunto l'ideologia adeguata al disimpe-
gno contemporaneo, con qualche spruzzo di romanticismo (cfr.
Rossi 1975).

Ma come si è giunti a questa situazione paradossale? Come è
avvenuto che l'aritropologo, il più pensoso interprete delle umili
culture primitive, si sia trasformato in un disimpegnato osservato-
re di processi distruttivi e laceranti?

Per quanto riguarda la storia interna delle scienze sociali, tale
rivolgimento si è realizzato nel momento in cui si è attuata la più
netta scissione nella tradizione empirista tra asserto descrittivo ed
asserto valutativo. Si è ritenuto appunto che le scienze sociali do-
vessero mettere da parte ogni forma di presupposto etico-politico



67

per garantire una maggiore obiettività dei loro costrutti.
La storia dell'atteggiamento avalutativo del sociologo è ben

conosciuta e, come è noto, risale a Max Weber, il quale ne delineò
i fondamenti e le prospettive. Nell'ambito antropologico esso na-
sce e si sviluppa con la polemica contro l'evoluzionismo, conside-
rato una teoria dello sviluppo etnocentrica e schematica, in quanto
tesa ad ingabbiare la variabilità culturale nell'unilinearità progres-
siva, che culminerebbe nella nostra società.

Quanto alla storia esterna all'antropologia, si è visto come
una certa e istemologia aperta ad esiti irrazionalisti abbia indotto
gli antropoliogi a non fare alcuna distinzione qualitativa tra i siste-
mi di credenze e le teorie scientifiche, entrambi inquinati da pre-
supposti metafisici.

Abbiamo detto, nelle prime pagine di questo scritto, che que-
sta assimilazione indiscriminata è il risultato di un modo di inten-
dere problematico il rapporto tra dimensione teorica e dimensione
etica. Modo di intendere che riduce la dimensione teorica a quella
etica, ignorando attraverso quali serie di complesse mediazioni le
due dimensioni si intrecciano nelle diverse prospettive.

Abbiamo quindi nell'antropologia relativista due posizioni
estreme, che sono le due facce della stessa medaglia. Da un- lato la
salvaguardia dell'avalutatività della scienza che deve limitarsi a de-
scrivere senza prendere posizione, dall'altro il riconoscimento che
la scienza non può esser separata dalla valutazione etico-politica,
come del resto non possono esserlo tutti i sistemi di convinzioni e
di credenze in quanto espressione della progettualità sociale.

In entrambi i casi si formula un giudizio valutativo. Nel pri-
mo caso Pavalutatività della scienza diventa un valore che dovreb-
be orientare il comportamento dello scienziato; nel secondo si
giudica negativamente il nesso tra attività scientifica e progettuali-
tà sociale e si afferma che non esistono punti di vista scientifica-
mente fondati, quindi neutrali, a cui guardare per spiegare e per
governare i processi di trasformazione sociale. Se si accettano- que-
ste considerazioni scettiche, l'attività scientifica si riduce a mera
tecnica descrittiva e disimpegnata, incapace di intervenire efficace-
mente sulla realtà sociale, la quale finisce con l'essere considerata
immutabile.

Ecco allora che il relativismo, in tutte le sue vesti, si mostra
per quello che è: un forte senso di sfiducia nelle possibilità di cam-
biamento sociale e nelle capacità costruttive della ricerca sociolo-
gica. A questo punto possiamo mostrare in cosa consista il fonda-
mentale etnocentrismo del relativismo. Uso il termine etnocentri-



68

smo non in senso negativo, ma per intendere che il relativismo, sia
nella sua dimensione teoretica sia in quella morale, si porta dietro
una serie di problemi di diverso ordine (epistemologico, etico, o-
litico), che hanno travagliato gli studiosi delle scienze sociali dall'i-
nizio di questo secolo. E si tratta di problemi tra di loro connessi,
a cui non è possibile dare un'univoca risposta soddisfacente. Per
questa ragione, invece di sospendere il giudizio e di mostrarsi cari-
tatevoli, come suggeriscono i relativisti conse uenti, sarebbe più
opportuno ricostruire la storia di questi problemi er affrontare
direttamente le difficoltà che impediscono uno sviliuppo ricco e
denso delle nostre discipline (15).

Abbiamo potuto solo accennare a questi problemi che vanno,
come si è visto, dagli interrogativi che pone il procedimento di
generalizzazione, alle questioni teoriche ed etico-politiche che po-
ne la considerazione della storia come un processo unitario; pro-
cesso unitario che è il risultato dei meccanismi di trasformazione e
di cambiamento non certo indolori, che abbiamo sotto gli occhi.
In questa prospettiva unificante, la variabilità culturale non è un
fatto puramente logico-mentale, come se le società avessero scelto
epistemologie diverse, ma il frutto di come si costruiscono i rap-
porti interculturali tra i vari centri e le varie periferie.

Se grattiamo bene la sua patina di pacato scetticismo, il relati-
vismo è invischiato in questo complesso di questioni e rappresenta
uno sforzo, a mio avviso, non del tutto adeguato per venirne fuori.
Solo in questo senso possiamo definirlo etnocentrico, perché assu-
me difronte a questo ma ma di problemi un atte giamento immo-
bilista, che si risolve neffaccettazione acritica ãella realtà circo-
stante, nella rinuncia ad individuare le grandi tendenze che sog-
giacciono al divenire storico ed, in definitiva, nella rinuncia a
prendere una chiara posizione etico-politica.

In uesta situazione dominata dal relativismo, il dibattito teo-
rico nelll'antropologia sociale non è andato molto avanti, soprat-
tutto nel campo dell'indagine ualitativa sui sistemi di credenze,
campo in cui si rimane sempre legati agli schemi proposti da saggi
classici quali Die Protestantisc/oe Etbi/e und der Geist des Kapitali-
smus e Les formes élémentaires de la 'vie reiigieuse (16). Tuttavia, il
dibattito si è fatto più erudito e si è arricchito di riferimenti filoso-
fici, come lo scetticismo antico, Wittgenstein, Nieztche, alcuni
importanti storici delle scienze.

Questi riferimenti hanno reso il dibattito più complesso e più
sfuggente e talvolta addirittura fumoso, proprio per la tendenza ad
essere il meno possibile categorici e definitivi. Come si è detto, un



69

buon esempio d questo modo di procedere è rappresentato dagli
scritti di Geertz, il quale intravede la minaccia di un anti anti-
relativismo nelle critiche suscitate dal relativismo conseguente.

Note

1. Nell'introduzione a Rationality and relatifvism di Hollis e Lukes si di-
stinguono vari tipi di relativismo a seconda della loro origine e conformazione. A
mio avviso, questi diversi tipi rientrano nell'atteggiamento filosofico, che cerche-
rò di disegnare a lar hi tratti in uesto scritto. Atteggiamento filosofico, che
indubbiamente ha molte fonti e moclte sfaccettature, ma che rappresenta un pano-
rama di idee tra di loro coerenti.

2. Tale atteggiamento si fonda sulla fiducia nelle possibilità di evoluzione
intellettuale e morale dell'umanità, e sulla convinzione che le scienze sociali co-
stituiscano lo strumento più adeguato per favorire questa evoluzione.

3. Uatteggliamento relativista si coniuga bene con le tesi intorno alla storia
della filosofia, c e esprime Severino (1986).

4. Il complesso sviluppo dell'atteggiamento disperato e rassegnato di fron-
te alle “illusioni perdute” nel contatto con la vita sociale moderna, è tracciato da
G. Lukács a proposito dell'evoluzione del romanzo moderno. Lo citiamo per
mostrare come sia antica e travagliata la crisi morale che si rispecchia anche nel
relativismo antropologico.

«Naturalmente la rima comparsa, sul terreno del romanzo moder-
no, del naufragio cijelle illusioni non è avvenuta con Balzac. Il rimo
grande romanzo, il Don Chisciotte, è pure un romanzo delle ifiusio-
ni perdute. Ma in Cervantes la società borghese, in via di formazio-
ne, distrugge le ultime illusioni feudali, mentre in Balzac, al contra-
rio, sono roprio la concezione dell'uomo, la concezione della so-
cietà e del[l'arte ecc., sorte dall'evoluzione borghese, cioè i più alti
prodotti ideologici dell°evoluzione rivoluzionaria borghese, quelle
che si riducono a mere illusioni, venendo a confronto con la realtà
della economia capitalistica» (Lukács 1950: 69).

5. Il principio di verificabilità del significato viene così definito da un auto-
re appartenente all'empirismo logico, una corrente sempre in stretto rapporto
con le problematiche scientifiche:

«... per trovare il significato di un'asserzione, si cerchi di stabilire
come uno si comporterebbe nel verificarla, o uale specie di prova
di fatto accetterebbe per considerarla vera. Vogliamo chiamare que-
sto principio il principio di 'verificabilità del significato» (Pap 1967:
9). '

6. Stiamo tracciando qui il ritratto del relativista conseguente, che, rispetto
alla realtà empirica, costituisce un personaggio ideale.

7. Un'altro imjortante scritto di Winch a carattere più antropologico è
l'ai-ticolo Understan ing a primitive society, contenuto nel ibro curato da Wil-
son (1977).



70

8. Per controbattere i relativisti non è neppure necessario immaginare che
esistano dei criteri universali di validità e di razionalità, che rendano possibile la
comunicazione tra diversi sistemi di credenze. Come mostra Hirst (1985), questo
fatto è irrilevante per il sociologo della conoscenza, il quale, in quanto tale, è in
grado di seguire l'evoluzione dei diversi sistemi di credenze, di mostrare come si
trasformano per rendere conto della realtà, come adeguano i loro criteri di validi-
tà. La sociologia della conoscenza ci mostra appunto come un determinato siste-
ma di credenze possa dare una valutazione iù ampia ed articolata della realtà
sociale di quanto poteva fare il sistema, che ib aveva preceduto nel tempo.

9. Come si vede, il relativismo antropologico è fortemente influenzato dal-
la corrente di pensiero irrazionalista, caratterizzata dall'atteggiamento anti-
scientifico. Secondo tale atteg iamento le scienze non sono in grado, in definiti-
va, di fornirci una visione dei tutto veritiera della realtà. Im ortante è inoltre
l'influenza dello scetticismo classico, che in una forma anti-ricfiizionista ed anti-
scientista ritroviamo in una serie di autori francesi come Sartre, Derrida, Mer-
leau-Ponty, Foucault, cui fanno riferimento alcuni relativisti (cf. Overing 1985).

7 10. Vi è un libro di Geertz, intitolato appunto, Local knowledge (1983).
11. Gellner (1987: 43) mette in evidenza anche l'importante ruolo sociale

delle credenze ambigue ed assurde: '

«The attitude of credo quia absurdum is also a social phenomenon,
and we miss its point and its social role if we water it down by
inter retation to make it just one further of non absurdity, sensible
simpiie in virtue of being viable».

12. Ormai vi è una produzione sterminata di libri e di articoli sulla possibi-
lità o impossibilità di armonizzare razionalità e relativismo, sulle conseguenze
che derivano in campo antropologico dall'adozione dell'atteggiamento relativi-
sta. Per questo motivo, questo scritto non ha nessuna pretesa definitiva, ma si
tratta di un primo e parziale tentativo di ricostruzione dell'ambiente storico-
filosofico, da cui scaturisce il relativismo.

13. Questa accusa è lanciata da Kiefer (1986: 174) contro Geertz:

«Anyone who has ever read anything by this man will know what I
mean when I say that a mediocre writer like myself reading Geertz
experiences the outraged (or perhaps inraged) awe of a Salieri liste-
ning Mozart. After twenty years of lukewarm success at trying to
produce material that is merely comprehensible, how are we to take
someone who produces flawless poetry - page after page of it -
almost incidentally to convey with perfect clarity (and, by God,
without a hint of theory) the subtlest shades of such remote realms
of human experience?».

14. Ad esempio c'è chi parla di epistemologia maori senza tener conto
della differenza tra senso comune e teoria scientifica (Salmond 1985).

15. Un importante tentativo di individuare i problemi filosofici tradiziona-
li nel dibattito relativismo/razionalità e di collocarli nell'attuale fase di sviluppo
della ricerca scientifica, si trova nel libro di Jarvie Rationality and relatifuism
(1984).

16. Boudon (1969) sottolinea come nell'indagine qualitativa, a differenza
di quella quantitativa, non si siano sostanzialmente fatti grossi passi avanti rispet-
to alle ricerche sociologiche classiche.



71

Bibliografia 7

Ajdukiewicz, K.A. 1973. Problems and t/oeories of philosophy.
Cambridge: Cambridge University Press.

Barnes, B. 8( D. Bloor. 1982. “Relativism, rationalism and the
sociology of knowledge", in Rationality and relatifuism, a
cura di M. Hollis e S. Lukes, pp. '21-47. Oxford: B.
Blackwell.

Boudon, R. 1969. Les métbodes en sociologie. Parigi: PUF.
Durkheim, E. 1968. Les formes élémentaires de la -vie religieuse.

Parigi: PUF.
Gellner, E. 1987. The concept of kinsløip. Oxford: B. Blackwell.
Geertz, C. 1984. Distinguished lecture, anti anti-relativism.

American Antbropologist 86: 263-278.
_- 1983. Local knowledge. New York: Basic Book.
Harré, R. 1977. Introduzione alla logica delle scienze. Firenze: La

Nuova Italia. .
Hirst, P. 1985 “Is it rational to reject relativism?”, in Reason and

morality, a cura di Overing, pp. 85-103. Londra:
Tavistock.

Hollis, M. 1982. “The social destruction of reality”, in Rationality
and relativism, a cura di M. Hollis e S. Lukes, pp. 67-86.
Oxford: B. Blackwell.

]arvie, I.C. 1984. Rationality and relatifvism; in search of a
philosophy and history of antbropology. Londra: Routledge
Sc Kegan.

Kiefer, C.W. 1986. A self conscious science. Reviews in
Antbropology 13: 169-175.

Kuhn, T. 1962. The structure of scientific refvolutions. Chicago:
University of Chicago Press.

Larner, C. 1984. Witcbcraƒt and religion. Oxford: B. Blackwell.
Lukács, G. 1950. Saggi sul realismo. Torino: Einaudi.
Needham, R. 1972. Belieƒ, language and experience. Oxford: B.

Blackwell.
__ 1983. Against the tranquillity of axioms. Berkeley: Univer-

sity of California Press.
Newton-Smith, W. 1982. “Relativism and the possibilit of

interpretation”, in Rationality and relativism, a cura M.
Hollis e S. Lukes, pp. 106-122. Oxford: B. Blackwell.

Overing, ]. 1985. “Introduzione”, in Reason and morality, a cura
di _). Overing, pp. 1-28. Londra: Tavistock.



72

Pap, A. 1967. Introduzione alla filosofia delle scienze. Bologna: il
Mulino.

Rossi, I. 1974. “Structuralism as scientific method”, in The
unconscious in culture, a cura di I. Rossi, pp. 60-106. New
York: Dutton.

Rossi, P. 1975. Sul relativismo culturale, De Martino e
l'Introduzione di Cases a Il mondo magico. Rivista di
filosofia 2: 165-176.

Salmond, A. 1985. “Maori epistemologies”, in Reason and
morality, a cura di ]. Overing, pp. 240-263. Londra:
Tavistock.

Severino, E. 1986. La filosofia contemporanea. Milano: Rizzoli.
Weber, M. 1922. Die Protestantiscbe Et/øik und der Geist des

7 Kapitalismus. Tübingen: I.C.B. Mohr.
Wilson, B.R. 1977. Rationality. Oxford: B. Blackwell.
Winch, P. 1958. The idea ofa social science. Londra: Routledge 8(

Kegan.

Sommario
L'atteggiamento relativista emerge da un complesso processo

di riflessione sui fondamenti teorici e metodologici delle scienze
sociali. In questo scritto sono indicate solo alcune componenti di
questo processo che riguarda le scienze sociali in generale e l°an-
tropologia in particolare. Vengono individuati anche i principi, a
cui Patteggiamento relativista si ispira, e le contraddizioni che la
loro applicazione nella ricerca etnografica può generare. Un altro
problema accennato, ma che meriterebbe maggiore approfondi-
mento, è quello del rapporto tra dimensione teoretica e dimensio-
ne morale nell'atteggiamento relativista. Se dal punto di vista me-
todologico, il relativismo giunge ad ostacolare l'indagine compa-
rativa, sul piano etico-politico si mostra scettico rispetto alla stessa
possibilità del progresso storico-sociale.

Summary
A relativist stance has emerged from a complex process of

thinking about the theoretical and methodological bases of the
social sciences. The present article indicates only a few of the ele-
ments in this process that concern the social sciences in general
and anthropology in particular. The principles inspiring the re-



Q 73

lativist stance are also singled out together with the contradictions
that their application in ethnographic research may enerate.
Another problem worthy of further consideration is año men-
tioned, the relationship between the theoretical and the moral
dimension in the relativist stance. In terms of methodology, re-
lativism obstructs comparative investi ation, and at the political
and ethical level it appears sceptical of tfie very possibility of social
and historic progresss.


