
RAPPRESENTAZIONI COGNITIVE E GESTIONE
SOCIALE DELLE MALATTIE TRA GLI IIVARO-ACI-IUAR

Patrizio Warren
Istituto Superiore di Sanità-Roma

La forte influenza esercitata dalle correnti “mentalistiche”
dell'antropologia contemporanea (Harris 1971, 1984) sulla ricerca
medico-antropologica degli anni '60 e '70 sembra per molti versi
avere spinto il senso comune disciplinare a considerare la gestione
culturale della malattia come il risultato della trasposizione diretta,
sul piano dei comportamenti, di opzioni che sono prevalentemen-
te (se non esclusivamente) prese su quello delle rappresentazioni
cognitive. Rifacendomi alle osservazioni circa la rilevanza e la spe-
cificità dei processi di socializzazione della malattia (“anthropolo-
gy of sickness”), avanzate alcuni anni or sono da Allan Young
(1982), in questo articolo vorrei mostrare come presso gli ]ívaro-
Achuar - tra i quali ho lavorato tra il 1982 ed il 1985, nel quadro di
un programma applicativo (1) - questa dinamica possa più adegua-
tamente ed utilmente essere descritta nei termini di una scrupolosa
mediazione tra ciò che in astratto è suggerito dalle teorie indigene
della malattia e il concreto impatto sociale di ciascuna delle possi-
bili alternative diagnostico-terapeutiche previste dal sistema medi-
co. Questo approccio mi consentirà in conclusione di identificare
alcuni dei criteri normativi che regolano la gestione sociale delle
malattie tra gli Achuar e le modalità attraverso le quali questo
processo retroalimenta la più complessiva organizzazione della
società di cui è espressione.

1. Profilo etnografico
Gli Achuar sono un (gruppo di lingua jívaro stanziato lungo

l°attuale confine tra Equa or e Perù, nella vasta reg1one d1 transi-
zione tra la montaña ed il bassopiano amazzonico, solcata dal fiu-

L'Uomo, Volume I n.s. - rm. 1/2, 1988



100

mi Morona, Pastaza e Corrientes e dai loro affluenti. La loro po-
polazione totale è di circa 6-7.000 persone, delle quali secondo un
recente censo (Uriarte 1981, 1985) 3.800 - 4.000 risiedono in terri-
torio peruviano (2). Da questo lato della frontiera, fin dai primi
decenni del secolo patrones e commercianti fluviali hanno stabilito
contatti pacifici con alcuni settori di questa etnia, coinvolgendoli
progressivamente in diverse attività estrattive (resine elastiche,
pelli, legname). Gli Achuar hanno così ottenuto accesso diretto
agli attrezzi di metallo, alle armi da fuoco e ad un insieme di beni
manifatturati, che hanno in gran parte sostituito la tecnologia au-
toctona e sono oggi considerati indispensabili er la sussistenza e
le attività domestiche. Negli ultimi venti anni, fà crescita della do-
manda di legname sul mercato nazionale ed internazionale, la
esplorazione e lo sfruttamento dei giacimenti di petrolio situati nel
territorio indigeno (oggi attraversato da un importante oleodotto),
il consolidamento della presenza militare lungo la frontiera e, se-
gnatamente, le attività delle missioni e di alcune dipendenze dello
Stato, hanno determinato l'inizio di un rapido processo di moder-
nizzazione, nel quale la società achuar si trova oggi sempre più
profondamente coinvolta. Caratteristiche salienti di questa dina-
mica sono la progressiva pacificazione delle relazioni inter- ed in-
tra-etniche, la nucleazione della popolazione in villaggi stabili, la
scolarizzazione delle giovani generazioni, la diffusione del bilin-
guismo, la crescente importanza delle attività economiche verso il
mercato regionale e l'insor enza di nuove forme di aggregazione
politica, tese a garantire e šifendere gli spazi di autonomia etnica
concessi dalla vigente legislazione indigenista.

Aldilà di questi fermenti innovativi, ampi settori della società
achuar presentano tuttavia ancora oggi un carattere prevalente-
mente tradizionale e offrono all'etnografo l'immagine viva di una
tipica “cultura della foresta tropicale”. L°economia è uasi ovun-
que ancora prevalentemente orientata alla sussistenza,qbasata sulla
orticoltura “taglia e brucia” e la caccia-pesca-raccolta ed organiz-
zata in base alla divisione sessuale del lavoro. L'unità produttiva e
residenziale coincide con la famiglia nucleare spesso poligamica. Il
sistema di parentela ha un orientamento cognatico ed è descritto
da una terminologia di tipo dravidico (Colajanni 1977, 1982a;
Taylor 1979, 1982). Priva di gruppi di discendenza e di qualsiasi
altra forma di aggregazione corporata, Porganizzazione sociale si
articola intorno ad una rete di parentadi egocentrici bilaterali, so-
vrapposti ed interrelati dal sistema di scambio indiretto delle al-
leanze matrimoniali. Le maglie di questa rete si infittiscono in fun-



101

zione della prossimità geografica, della intensità degli scambi reci-
proci di donne, beni e servizi, e della solidarietà politico-militare e
rituale generata dalla emergenza di un “grande-uomo” (ach. júzm)
e/o di un potente sciamano (ach. wisbín). Gli estesi parentadi di
questi personaggi, per i quali Descola (1979, 1981, 1986) ha conia-
to il termine “area” o “nexus endogamo”, costituiscono le unità
politiche maggiori che si confrontano reciprocamente nel quadro
di una permanente conflittualità che caratterizza la socialità extra-
domestica e che trae quasi sempre origine da differenti interpreta-
zioni dei dirittie delle priorità relative agli scambi matrimoniali tra
affini geograficamente e socialmente lontani (Colajanni 1977,
1982a; Descola ôt Lory 1982). Il conflitto è tuttavia sempre soste-
nuto ideologicamente dalle accuse di stre oneria che conseguono a
tutte le morti per incidente o malattia un membro del paren-
tado.

Al pari di altre società amazzoniche, gli Achuar organizzano
l'universo intorno a tre piani cosmici- la volta celeste, la superfi-
cie terrestre e l'ipogeo -, ciascuno dei quali è associato a differenti
aspetti e modalità di conoscenza del reale (rispettivamente, i miti
cosmogonici, l'esperienza quotidiana e la magia) (3). Divenuto
inaccessibile in seguito alle vicende che hanno posto fine al tempo
del mito, il cielo è attualmente sede delle entità che fondarono il
mondo e che, senza più prendere parte alle sue vicende, ne scandi-
scono il divenire con i movimenti ciclici degli astri nei uali esse si
sono trasformate. La superficie terrestre è invece, per definizione,
il mondo dell'esperienza quotidiana, di quanto cioè è percepito nel
normale stato di veglia e può essere comunicato per mezzo del
linguaggio ordinario. A questo ordine di realtà pertiene in modo
pressoché esclusivo un°ampia categoria di oggetti ed eventi “bana-
li” (ach. nángkami “invano”) e “manifesti” (ach. nekásminiu “ciò di
cui ci si può rendere conto') che si risolvono interamente sul piano
empirico. Un approccio esclusivamente orientato in tale senso non
è tuttavia considerato adeguato per descrivere la collocazione co-
smica e la condizione ontologica dell°uomo e degli altri esseri
(fondamentalmente, molte piante coltivate, i grandi alberi della
foresta e gli animali maggiori terrestri ed acquatici) ai quali è attri-
buito il possesso di un'anima (ach. wakán) e dei quali si dice espli-
citamente che sono «come persone umane›› (ach. áints núnisan).
Per queste entità “animate” (vale a dire -1 qui e altrove nel testo -
«dotate di wa/eán››), le cause apparenti del mondo empirico non
sono che un epifenomeno rilevante, ma non esaustivo, che sotten-
de e cela una causalità “occulta” (ach. ne/eric/aminiu 'ciò di cui non



102

ci si può rendere conto°), alla quale vanno riferiti i processi che ne
determinano la vita, lo sviluppo e la morte. Questa dimensione
nascosta dell'esistenza è e istemologicamente identificata con gli
stati di coscienza non orcfinari - il sogno (ach. karár) e i vissuti
indotti dagli allucinogeni (ach. nampék) - e cosmologicamente as-
sociata col mondo, anch°esso occulto e misterioso, che si stende
sotto la superficie della terra e delle acque.

Così come la terra è il luogo dell'esperienza umana, l'ipogeo è
per definizione il mondo degli íwiancb, un eterogeneo insieme di
entità che come madri della selvaggina (ach. kuntínia nukurí) e
delle piante coltivate (ach. núng/eni) signori della foresta (ach.
ikiámnumia iwiáncbri) e delle acque (ach. tsúngki), s iriti tutelari
della vita sociale e della guerra (ach. arútama iwiáncfri), servitori
degli sciamani (ach. wisbínia iniátiri) e ricettacoli del loro potere
(ach. tsentsáka iwiáncbri “spiriti della freccia°) esercitano dalle loro
dimore sotterranee e nel corso di sporadiche visite alla superficie
un controllo indiretto sui processi fondamentali di produzione,
riproduzione ed estinzione della vita individuale e sociale. De-
scritti come un'umanità parallela e “lontana” e animata da un'in-
tenzionalità ambivalente, quando non fracamente ostile, gli
íwianch possono essere sedotti dalla parola e dalle manipolazioni
rituali ed essere così conquistati ad un'alleanza la cui intensità co-
stituisce per il punto di vista indigeno la misura del potere simbo-
lico e del successo nelle attività domestiche e pubbliche, che a que-
sto consegue. La comunicazione con queste entità è resa possibile
all'individuo dalla partecipazione a tre distinti complessi rituali: la
magia domestica, associata alle attività produttive ed alla vita fami-
liare (praticata da entrambi i sessi, anche se con finalità e modalità
diverse); la ricerca della visione e la conquista della tutela di uno
spirito arútam, orientata ad assicurare il successo nella vita pubbli-
ca e in guerra (e quindi prevalentemente anche se non esclusiva-
mente maschile); e lo sciamanismo, che costituisce una compo-
nente importante del sistema medico, sul quale avrò modo di tor-
nare più diffusamente tra breve.

2. Il sistema medico
Le credenze e le pratiche mediche sono uno degli aspetti me-

no conosciuti della etnografia achuar e dei gruppi jívaro in genera-
le. Una sintesi dei risultati (in gran parte ancora non pubblicati)
della ricerca da me svolta su questo tema è dunque necessaria per



103

introdurre gli argomenti specifici che verranno discussi nei succes-
sivi paragrafi.

In termini generali, la malattia è per gli Achuar la conseguen-
za dell'invasione dello spazio interno da parte di un principio pa-
togeno esterno, la cui natura e origine è oggetto delle discrimina-
zioni nosografiche implicitamente comportate da ogni asserzione
e giudizio in materia. In effetti, in assenza di un termine generico,
le voci lessicali maggiormente comprensive usate nel linguaggio
quotidiano in riferimento agli eventi patologici umani corrispon-
dono alle tre categorie játa, mímg/eau e sungkúr, nelle quali si
articola la classificazione indigena delle malattie.

Come attesta la stessa etimologia del termine játa (da jástin
“morire”), la prima di queste categorie comprende tutte le condi-
zioni patologiche che gli Achuar considerano gravi e in grado di
indurre il peculiare vissuto a sfondo depressivo che nella loro cul-
tura prelude al decesso. Tali sono in prima istanza le malattie attri-
buite alle aggressioni stregonistiche da parte di sciamani umani e
di spiriti sciamani (classe 'wai-wek). Sono inoltre considerate játa, le
condizioni patologiche provocate dallo spavento conseguente al-
l'incontro improvviso con un qualche s irito íwiancb (classe pá-
ju); dal contagio magico inintenzionale di; parte di persone previa-
mente portatrici della malattia, attivato in conseguenza di un forte
sentimento di vergogna, nel corso di certe particolari situazioni
stereotipe dell'interazione sociale (classe mipin); e da un intenso
ed incontrollabile desiderio nei confronti di un oggetto, un cibo,
una preda o - sessualmente parlando - una persona (classe sut-
mármau).

La categoria mímgkau comprende per definizione tutti gli
eventi patologici gravi riguardanti i lattanti, dalla nascita allo svez-
zamento. Queste malattie sono attribuite al contagio magico di un
oggetto, un evento o un animale, conseguente alla violazione da
parte dei genitori di una delle innumerevoli proscrizioni rituali del
puerperio e dell'allattamento. L°elenco di queste proibizioni in-
clude l'assunzione di certi cibi, la manipolazione di certi oggetti ed
il contatto ravvicinato con alcuni animali carnivori e/o non com-
mestibili. Da ciò deriva la tripartizione della categoria nelle classi
yumámu (“avendo mangiato°), takásamu ('avendo manipolato') e
tapimú (da tapíktin, verbo che indica la res irazione affannosa che
è al tempo stesso considerata propria dei llèlini e sintomo elettivo
di questa modalità di mímgkau).

Il termine szmgkzír si riferisce infine a tutti gli eventi patologi-
ci “minori” che gli Achuar attribuiscono a cause pertinenti l'ordi-



104

ne delle cose “banali” e “manifeste”. In questa categoria rientrano
le piccole lesioni, i disturbi sintomatici non debilitanti e certe sin-
dromi, prive di eziologia specifica, considerate come costitutive di
certi momenti del ciclo della vita. Sono inoltre classificate come
sungkúr tutte le malattie epidemiche (influenza, morbillo, ertos-
se, ecc.), la cui trasmissione è attribuita a entità invisibiii (ach.
sang/eám nukurí “madri del sung/eúr°), ma comun ue prive di wa-
/eán; e un ridotto insieme di condizioni atologicihe causate dalla
incidentale esposizione del corpo del maliàto alle esalazioni proce-
denti da un oggetto empirico contaminante.

La Tavola 1 evidenzia come ognuna delle 10 classi nosografi-
che ora sommariamente descritte sia definita dalla combinazione
di due fattori inerenti il processo eziologico: la natura e l'origine
del principio pato eno e le modalità attraverso le quali questo ha
invaso il _corpo defpaziente. Una certa ridondanza cognitiva (che
pure, come vedremo, ha una sua precisa funzione) non dovrebbe
comunque trarre in inganno. A ben vedere le dieci teorie eziologi-
che riportate nella Tavola 1 possono infatti essere ridotte a tre
modelli ideali: l'introduzione nel corpo della vittima degli spiriti-
freccia, che costituiscono il ricettacolo del potere sciamanico (clas-
se wáwek); una qualche forma di compartecipazione mistica tra il
malato e un oggetto o evento del mondo esterno, provocata da una
forte emozione patogena (classi páju, mipin e sutmármau, della
categoria játa), o associata a uno statuto esistenziale ancora preca-
rio e indefinito (le tre classi della categoria mímgkau); e l'invasio-
ne dello spazio interno da parte di oggetti empirici o entità “inani-
mate” (le tre classi di sungkúr, prive di un termine di riferimento
specifico). Nonostante si discosti in più di un punto dall°impianto
cognitivo formale della nosografia, questa interpretazione è in ef-
fetti alquanto significativa dal punto di vista pratico. Essa trova
infatti riscontro nell°organizzazione del sub-sistema terapeutico
che appunto prevede tre strategie di cura differenti, mutuamente
esclusive e non contemporaneamente cumulabili: (i) i trattamenti
sciamanici, volti a estrarre lo spirito-freccia dal corpo del malato,
indicati nei casi di stregoneria; (ii) le terapie rituali “sub-
sciamaniche” (4) eseguite per espellere dal corpo gli influssi pato-
geni mistici che negli adulti causano i páju, i napín ed i sutmár-
mau, e, nei lattanti, le tre classi di mímgkau; e (iii) le cure domesti-
che, basate su misure di ordine empirico o sull'autosomministra-
zione di piante medicinali o farmaci commerciali, elettivamente
praticate nei casi di sun kúr. Uno sguardo d'insieme a queste tre
modalità di gestione delš malattia permetterà di identificare il sen-



105

Tav. 1 - Definizione etiologica delle classi nosografiche nel sistema medico
achuar.

 fi_ m I ,I-1* 7 _ _

Classe
Categoria nosografica

Natura e origine
del principio patogeno

Modalità
della introicziene

G1 _Tia 'wa'~.«¢1¢ spirito-freccia o simili
controllato da uno scia-

mano umanooda uno
spirito-sciamano

U-I  F__ _ JT Pája' influsso mistico (paju)
grecedente da un
twianch

introduzione intenzionale
dell'eggetto patogeno
nei corpo della vittima

spavento (pdju) con-
seguente all'incontre

improprio con lo spirito

_-__ mfp.-,i ` 7

Sutmcfrmau

influsso mistico (t'›u'a'prin)
precedente da una persona
portatrice della malattia

vergogna (nat.s'a'mar)
conseguente al riconosci-
to pubblico di un compor-
to scenveniente e lieve-
mente trasgressìvo. '

influsse mistico (sumuirtin)
precedente da un oggetto
eccessivamente desiderato

desiderio intenso (szfrkal
fnistrato dalle circostanze

 l _ I

kau YurudmuÈ B cm influsso mistico precedente
da determinati tipi di came
o pesce e attivato dal loro cen-
cume da parte dei genitori

Tapimh

Takdssamu

Surtgkur Sungkxfr I I

saßšlnó zz

assimilazione di certe
caratteristiche della
specie consumata
(yuruainu imt'irtgkart'n)
 

influsso mistico precedente. assimilazione di certe
da alcuni animali carnivori
o velenosi e attivato un in_
contro incidentale tra une
dei genitori e un esemplare
di queste specie.

caratteristiche deilaz
specie I incentrato
(raptmu imtmgltarin)

influsso mistico precedente assimilazione di certe
da determinati oggetti .at- caratteristiche delle
tivato dalla loro manipeiazio- oggetto rnanipolato
ne da parte di uno dei genitori (takcísamu l'mt'm_gkart'n)

azioni ernpiriche accidentali ingestione. inspirazione.

entità "manifesto" c "inani-
nimate di piccole dimensioni
(sungktíra nukttrfj '

9 sangmff __ nr esalazioni di un oggetto
centaminante

penetrazione attraverso
lesioni su erfìcialiP

~inspirazione.penetrazione
attraverso gli orifizi e le
mucose.centatto

inspirazione. ingestione.
contatto-

- l 1

so e le funzioni di questa implicita classificazione operativa degli
eventi patologici umani.

Il potere sciamanico consiste per gli Achuar nella facoltà di
determinare la vita e la morte delle ersone che per una qualsiasi
ragione si trovino ad essere coinvoiie nei disegni stregoneschi e
contro-stregoneschi perseguiti da chi abbia conseguito (grazie a

 

 



106

un lungo, costoso ed estenuante apprendistato) il controllo sugli
spiriti-freccia (ach. tsentšaka iwiøincbri) che ne costituiscono la
fonte e il ricettacolo. Secondo l'escatologia indi ena, infatti, non
esistono morti naturali e tutti i decessi per mafattia o incidente
(con la sola eccezione di quelli di lattanti) sono invariabilmente
attribuiti alle aggressioni mistiche di sciamani ostili. Di regola,
questi ultimi appartengono a gruppi territorialmente lontani e
contestualmente nemici di quello della vittima; non è tuttavia raro
che della stregoneria sia accusato uno sciamano membro del pa-
rentado o anche lo stesso terapeuta cui il paziente era stato affida-
to. Agli spiriti-freccia è infatti attribuita una intenzionalità auto-
noma, malevola e omicida, che uò in certe circostanze prendere il
sopravvento sulla volontà del 'foro possessore e spingerlo ad un
comportamento irragionevolmente aggressivo e anti-sociale. Per
questa ragione le attitudini della gente comune nei confronti degli
sciamani sono ambivalenti: da un lato si riconosce che la loro atti-
vità è all'origine non solo dei lutti che si abbattono sul parentado e
delle faide che ne scaturiscono, ma anche, in ultima analisi, del
destino mortale degli uomini; dall'altro, si ammette che essi costi-
tuiscono pur sempre l°unica difesa sulla quale consanguinei e affini
possono contare per contrastare le aggressioni mistiche dei nemici.

Dal canto loro gli sciamani traggono da questo stato di cose
vantaggi materiali e sociali non indifferenti. Essi praticano infatti
la poliginia in misura più ampia del normale e, grazie agli esosi
onorari richiesti per le terapie condotte a buon fine, contano su
una disponibilità di denaro o articoli di scambio di gran lunga
superiore alla norma. Anche per questa ragione e nonostante l”alto
rischio comportato dall'esercizio della professione, il ruolo scia-
manico esercita una grande attrazione sugli uomini achuar: anche
se gli sciamani a pieno titolo (ach. ne/ads fwis/vin 'vero sciamano°)
sono relativamente pochi, circa un terzo degli adulti si è sottopo-
sto in gioventù ad una qualche forma di appredistato e vanta il
potere di diagnosticare e curare le malattie indotte dalla stregone-
ria “minore” degli spiriti-sciamani. Come vedremo, molto spesso
queste figure, situate alla base della gerarchia sciamanica e definite
júumchik wishín nékawai ('colu_i che sa un poco di sciamanismo°),
svolgono un'importante funzione di filtro della casistica di com-
petenza propriamente sciamanica (5).

Come si è detto, le terapie sciamaniche sono indicate solo per
questo tipo di malattie. Accertata la natura stregonistica del caso,
lo sciamano èp considerato libero di accettare o respingere il pa-
ziente, in base alla valutazione previa della natura e dell'origine



107

dello spirito-freccia e della sua capacità di assumere il controllo
(6). Una volta preso l'impegno egli è tuttavia tenuto a prodigarsi
con tutte le sue forze per sconfiggere lo stregone. La seduta tera-
peutica ha luogo di notte, quasi sempre nella casa dello sciamano,
e consiste basicamente nell”esecuzione di una lunga serie di canti,
volti ad ammaliare lo spirito-freccia e di una sequenza di azioni -
la sventagliatura ed il massaggio rituale (detti jaìpímu “lo spazzare°)
e la suzione (ach. mukumimu) - che simulano a sua estrazione. Il
trattamento dei casi di stregoneria umana richiede più sedute, che
possono talvolta essere eseguite nell'arco di due o tre settimane.
La terapia delle malattie causate dalla stregoneria degli spiriti-
sciamani, effettuata da <<coloro che sanno un poco di sciamani-
smo›› si risolve per contro in una o al massimo due sedute.

In entrambi i casi, la guari ione è segnata dal superamento
della fase acuta della malattia e (falla remissione dei sintomi com-
portamentali che come vedremo l'accompagnano. Eventuali mani-
festazioni somatiche residue sono considerate alla stregua di effetti
di una malattia sungkúr concomitante. Qualora i sintomi significa-
tivi rimangano o peggiorino, nonostante le rassicurazioni che lo
sciamano è chiamato a dare, per via dell'impegno preso, i familiari
possono decidere di condurre il proprio congiunto presso un altro
terapeuta. Se nonostante tutto, il malato muore durante il tratta-
mento, l'ultimo sciamano che l'ha avuto in cura, al fine di allonta-
nare i sospetti dalla propria persona, è tenuto a rivelare l°identità
dello stregone responsabile della morte. In entrambe queste even-
tualità, lo sciamano non percepisce alcun onorario per le sue pre-
stazioni. In caso di successo egli ha per contro il diritto di esigere
la retribuzione pattuita e di sottacere il nome del suo antagonista,
sottraendosi così al rischio comportato dalla formulazione di
un'accusa personale. e

Strettamente affine alla magia domestica, il sub-sciamanismo
è un'attività multiforme e diffusa, praticata in misura maggiore o
minore da gran arte degli anziani e degli adulti dei due sessi. Il
potere di curare iè malattie da contagio magico delle categorie játa
e mímgkau è infatti specifico e differenziato per ciascuna classe e
in alcuni casi per ciascuna sindrome. Queste facoltà possono esse-
re ottenute in dono o acquistate (classi páju e sutmármau), ricevu-
te nel momento in cui avendo contratto la malattia se ne è stati
guariti (ciascuna sindrome particolare della classe mípin), o anche
semplicemente acquisite per via dell'esperienza o dell'età (classe
mímgkau). Per questa ragione, anche se nel corso della loro vita
certe persone accumulano la capacità di curare molte di queste



108

malattie, non esiste un ruolo sub-sciamanico unico e istituziona-
lizzato, ma piuttosto un insieme di figure socialmente poco defini-
te. L'informalità dell'attività sub-sciamanica è evidenziata dal fatto
che questi trattamenti sono quasi sempre gratuiti o al iù retribuiti
in base alla usuale reciprocità che regola gli scambi di iieni e servizi
dentro il parentado. Inoltre essi hanno quasi sem re luogo nel
corso di una breve interruzione delle attività uotidiiane e si svol-
gono in un'atmosfera esente da tensioni, fondamentalmente coo-
perativa, in alcuni casi benevola e scherzosa ed in altri uasi di-
stratta e su erficiale. Basati su certi incantesimi del soffio (ach.
ampún), suile “medicine” preparate attraverso di essi (ach. am-
puármau) e su diverse modalità di pulizia rituale (ach. japímu),
questi trattamenti sono considerati possedere un°efficacia certa ed
immediata e permettere una guarigione rapida e completa. Que-
st'ultima caratteristica è ritenuta dagli Achuar sufficiente a supera-
re la contraddizione tra l'ascrizione dei lpáju, dei mipin e dei sut-
mármau alla categoria játa (effettuata in ase alla facoltà loro attri-
buita di indurre il particolare stato psichico che prelude alla mor-
te) e il fatto che in realtà a nessuna di queste malattie sia mai attri-
buito alcun decesso. Qualora il paziente non risponda immediata-
mente al trattamento sub-sciamanico si assume infatti che il conta-
gio magico abbia costituito la causa strumentale (ach. nájmak “ciò
che è fatto', la fattura) attraverso la quale è stata messa a segno la
stregoneria e si procede di conseguenza. Nel caso dei mímgkau,
per contro, l'insuccesso terapeutico, anche se seguito dalla morte
del paziente, è solitamente attribuito ad un errore nell'individua-
zione del comportamento parentale (tra i molti possibili) che in
quel caso specifico ha causato la malattia nel lattante. Ciò nono-
stante, dato che la vita di un neonato è considerata costitutivamen-
te labile e precaria, così come i genitori non sono ritenuti perso-
nalmente responsabili della trasgressione, l'errore diagnostico è
considerato alla stregua di un incidente di percorso che, una volta
esauriti il lutto e le esequie, può venire tranquillamente dimenti-
cato.

Ancora meno istituzionalizzato e formalizzato del sub-
sciamanismo, l°ap roccio empirico alla malattia si risolve in gran
parte all'interno tfèll°unità domestica. Fino a due generazioni or
sono, le donne ed in misura minore gli uomini anziani costituiva-
no probabilmente i depositari di un insieme di pratiche diagnosti-
che e terapeutiche mirate al trattamento dei sang/eúr tradizional-
mente conosciuti dagli Achuar (ferite, malattie della pelle, infezio-
ni e parassitosi intestinali ecc.). Negli ultimi trenta-quaranta anni,



109

tuttavia, sotto l'influsso combinato della nuova patologia intro-
dotta in seguito all'intensificarsi dei contatti commerciali e delle
pressioni acculturative, questo patrimonio è andato in gran arte
destrutturandosi. Non solo temi cognitivi della medicina moti)erna
e ““di frontiera” si sono sovrapposti al sostrato autoctono, ma an-
che e soprattutto la limitata farmacopea occidentale e meticcia,
ottenuta attraverso il commercio fluviale, ha quasi completamente
sostituito l'erboristeria nativa come risorsa elettiva per il tratta-
mento di queste malattie. Più spesso a torto che a ragione, una
particolare conoscenza ed esperienza a tale proposito è attribuita
dagli Achuar a quanti intrattengono rapporti più frequenti e assi-
dui con commercianti e missionari, di modo che in termini genera-
li il controllo di questa componente del sistema medico tende sem-
pre più ad essere allocato negli strati più modernizzati della società
indigena. Questa tendenza ha ricevuto negli ultimi anni una sorta
di ratificazione formale in conseguenza dell'installazione, dappri-
ma da parte di agenzie missionarie e statali e poi dello stesso orga-
nismo rappresentativo delle comunità legalmente riconosciute, di
una rete di posti sanitari affidate in gestione ad un ““promotor de
salud” nativo, presso i quali è possibile ottenere una consulenza
diagnostica più qualificata e acquistare a prezzi contenuti farmaci
essenziali (7).

In conclusione a questa rassegna, dovrebbe dunque ap arire
chiaro come gli Achuar rappresentino e classifichino le maifattie,
oltre che sulla scorta della etiologia e della prognosi, in base all°or-
dine ed alla qualità delle relazioni sociali che la loro dia nosi e
terapia chiamano in causa: quelle fondamentalmente conflittuali
che intercorrono tra aree endogame diverse, di cui stregoneria e
sciamanismo costituiscono la controparte simbolica; quelle coo-
perative che i membri del parentado intrattengono tra di loro ed
entro le quali si risolvono il contagio magico ed il sub-
sciamanismo; e quelle intrinsecamente solidali che vigono entro il
micro-cosmo della famiglia domestica alle prese con le difficoltà,
““manifeste” e ““banali”, ma non per questo meno cogenti, del quo-
tidiano familiare, a cui i sungkár sono considerati appartenere.
Nel funzionamento del sistema l'interazione tra queste due di-
mensioni clinica e sociale della malattia si realizza ogni qualvolta
sia richiesta un'opzione diagnostica. Essa assume tuttavia partico-
lare rilievo entro quel processo di elaborazione di un modello
esplicativo e di una strategia di cura da parte dell'unità domestica
del malato, che accompagna a distanza ravvicinata l'evoluzione di
ogni singolo caso. Le successive sezioni dell”articolo sono dedicate



110

alla descrizione di alcune modalità cognitive e di alcune proprietà
operative di questo processo, che propongo di chiamare pre-
dtagnost. t -

3. La pre-diagnosi come processo cognitivo

La multifocalità della nosografia e l'assenza di un ruolo dia-
gnostico-terapeutico unificato fanno sì che entro il sistema medico
achuar, il paziente e il suo gruppo di riferimento siano in prima
persona chiamati a costruire un modello esplicativo della malattia,
in base al uale decidere per l'una o per l'altra strategia di cura.
Questi giudizi sono usualmente formulati prendendo in conside-
razione la fenomenologia dell'evento patogeno, la sua sintomato-
logia ed alcuni fattori collaterali come il sesso, l'età o i precedenti
anamnestici riferiti dal paziente.

In termini formali, il primo livello di discriminazione concer-
ne l'allocazione categoriale del caso. I criteri che permettono que-
sto ordine di giudizio sono in parte contenuti nella stessa defini-
zione delle categorie. Fatto salvo un ridotto numero di eccezioni
(alle quali farò tra breve cenno), lo statuto esistenziale dei latitanti è
come si è detto condizione necessaria e sufficiente per considerare
mímgkau qualsiasi evento patologico ““ grave” - e le malattie neo-
natali lo sono o lo divengono spesso tra gli Achuar - riguardante

uesta classe di età. Meno univoche sono per contro le modalità
della discriminazione játa, vs. sungkúr, le quali dipendono in gran
parte dal vissuto del paziente e dal comportamento attraverso il
quale questi rivela il proprio malessere a seconde persone.

Nei casi che il malato percepisce come lievi, questa comunica-
zione è generalmente esplicita e verbale. Mantenendo le attitudini
stoiche prescritte dall'etichetta indigena, il paziente che intenda
ottenere dai membri più esperti dell'unità domestica un qualche
ragguaglio circa il proprio malessere introduce nella conversazio-
ne un°allusione ai sintomi avvertiti riferendosi ad essi con una voce
del verbo sungkúrmatin (“essere affetti da un sungkúf), chiarendo
così dall'inizio l'allocazione categoriale del caso. Ottenute mag-
giori informazioni, i suoi interlocutori giungono sempre a formu-
lare un qualche suggerimento rispetto alla natura del disturbo ed al
tipo di rimedio (ach. irimí, spagnolismo che designa indifferente-
mente farmaci commerciali e piante medicinali) che lo può allevia-
re. La responsabilità di seguire le indicazioni è tuttavia in questo
caso lasciata allo stesso malato (o se si tratta di un bambino, alla



111

madre), di modo che nei giorni successivi la questione non è og-
getto di preoccupazioni iù consistenti di quelle veicolate dalla
reiterazione dell'abituale fòrmula péng/eemk pujám? (“bene stai?').

Una condizione patolo ica acuta che si instaura improvvisa-
mente o in conseguenza def peggioramento di un disturbo lieve
pre-esistente e che determina' nel paziente la percezione di un in-
tenso stato di malessere (ach. te pasé pujámu, ““lo stare molto ma-
le”) è per contro generalmente comunicata attraverso l”esecuzione
della sequenza comportamentale che nella cultura achuar identifi-
ca inequivocabilmente il ruolo del malato. Come accennavo, indi-

endentemente dalle cause bio-mediche che possono determinar-
fà, tale condizione presenta molte caratteristiche fenomenologiche
e comportamentali di ciò che nella nostra cultura sarebbe psichia-
tricamente definito un quadro depressivo. La sua rappresentazio-
ne è nel pensiero indigeno strettamente associata all'idea della
morte imminente, intesa non tanto come un'evenienza clinica-
mente possibile, ma come un atto intenzionale cui il wakán del
paziente è spinto dalla malattia. Di un malato grave si dice infatti
che «ormai vuolesmorire» (ach. yáancbuk jakátasrm fwakémwai),
espressione che del resto è usata in fase terminale dallo stesso mo-
ribondo. Questo orientamento cognitivo è ritualmente conferma-
to dalla pratica di dare inizio al lamento funebre, a partire dalle
prime manifestazioni dell'agonia (8).

Così come l'esecuzione del ruolo del malato costituisce il cri-
terio differenziale rispetto alla natura mistica o empirica della ma-
lattia, Posservazione dei sintomi specifici e delle loro combinazio-
ni permette di stabilire con maggiore precisione (anche se pur
sempre tentativamente) la particolare unità nosografica cui esso va
ascritto. Un'analisi sistematica delle correlazioni stabilite dagli
Achuar tra sintomi e cause implicherebbe una discussione più det-
tagliata di quanto sia qui possibile, delle loro concezioni dell'orga-
nismo umano e della patogenesi. Alcuni esempi saranno tuttavia
sufficienti a illustrare le modalità di questo processo.

Soprattutto nel caso delle sindromi delle classi mípin e sut-
mármau e della categoria mímgkau, l'induzione delle cause è svol-
ta sulla base della corrispondenza simpatica tra certe manifestazio-
ni somatiche e gli oggetti da cui si sospetta il contagio magico
possa procedere: così per esempio una dissenteria particolarmente
maleodorante in un lattante verrà definita come jákamu aíntsa
ijiármau (“diarrea del cadavere°) o riuru ijiármau (“diarrea putrefat-
ta') e associata a un particolare tipo di takásamu, conseguente alla
manipolazione delle spoglie del morto da parte dei genitori (o an-



112

che a qualsiasi contatto ravvicinato da questi intrattenuto con una
terza persona che ha presenziato alle esequie). In altri casi, la rela-
zione verte più specificatamente o sulle cause strumentali o inter-
medie. Così, in termini generali, le emorragie (ach. númpa pwwá-
mu) o la presenza di sangue negli excreta (dissenteria, eanuria,
emottisi) sono considerate determinare una perdita di energia vita-
le che, specie se accompagnata da uno stato di deperimento (ach.
watsarú), pallore (ach. putsúmat) o astenia (ach. pimpíru) e ad un
dolore interno localizzato, indica univocamente la presenza di uno
spirito-freccia intento, secondo la sua intrinseca vocazione, a nu-
trirsi del sangue della vittima.

Analoghi criteri orientano le pre-diagnosi (che in questo caso
sono spesso anche diagnosi) dei szmg/eúr, conferendo loro un no-
tevole valore obiettivo. Per fare qualche esempio, il gonfiore del
ventre (ach. ampújmmu) associato con uno stato di deperimento,
è in un bambino elettivamente indicativo di una comunissima pa-
rassitosi intestinale da ascaridi (ach. námpicb); la dispnea, che nei
lattanti indica una sindrome tapimú, tra i bambini svezzati e gli
adulti è segno distintivo di una bronchite/asma (ach. tapímiat)
usualmente riferita ad un sung/eúr epidemico pre-esistente; le ma-
nifestazioni esantematiche (ach. ungkucbík-ung/eucbí/e) permetto-
no di riconoscere il morbillo (ach. sarámpi) e la varicella (ach. jápa
sarámpi).

Vorrei inoltre ricordare come accanto all°analisi dei sintomi,
il processo pre-diagnostico prenda spesso in considerazione fatto-
ri collaterali che definerei di ordine etno-epidemiologico. Come si
è detto più volte, la grande maggioranza delle malattie dei neonati
è intepretata come mímgkau. Durante le prime incursione nella
foresta o lungo il fiume i bambini dei due sessi sono specialmente
esposti alle sindromi páju. I mípin sono invece particolarmente
comuni tra i mítsa, gli adolescenti che come indica lo stesso termi-
ne di riferimento sono facilmente travolti dalla vergogna (ach. nat-
sámar) che ne attiva il contagio. In analogia con le nostre voglie, i
sutmármau colpiscono frequentemente le donne incinte, mentre la
stregoneria dell'anaconda (ach. pangkírmau) è specificatamente
causata dall°avversione di questi serpenti-s irito per le mestruanti.
Come si è detto, alcuni szmgkúr sono etioiògicamente considerati
costitutivi del ciclo della vita: così le parassitosi da ascaridi colpi-
scono prevalentemente i bambini; le piaghe yúnc/su (unità noso-
grafica omonima al suo sintomo distintivo e coincidente con l'ul-
cera tropicale o con la fase cutanea della leishmaniosi), gli adole-
scenti; e i reumatismi (ach. ekétmmu mícha “articolazioni fredde°)



p 113

gli anziani. Gli Achuar ammettono inoltre correlazioni tra l'insor-
genza di certi sungkúr e fattori ambientali come un viaggio in un
villaggio meticcio o l'attraversamento di una zona particolarmente
malarica.

La grande quantità e varietà degli elementi di giudizio presi in
considerazione nel corso della pre-diagnosi sembra dunque con-
fermare quanto dicevo poco sopra circa la tendenziale ridondanza
cognitiva del sistema medico achuar e lascia intravedere di riflesso
Pimportanza che considerazioni di ordine pratico e sociale assu-
mono ai fini della discriminazione tra i differenti possibili modelli
espicativi elaborati sul piano delle rappresentazioni per dare conto
del singolo caso. L'analisi di questo aspetto del processo pre-
diagnostico, mi consentirà, nella prossima sezione, di identificare
con maggiore chiarezza e precisione i criteri che presiedono a que-
ste operazioni e di mettere di conseguenza in luce alcune proprietà
sociologiche del sistema.

4. La pre-diagnosi come processo di socializzazione della ma-
lattia

Nel designare come ““pre-diagnostico” l”insieme dei giudizi
cognitivi e delle scelte operative che vengono effettuate in relazio-
ne alla gestione di un evento patologico, non ho fin qui inteso
riferirmi ad una priorità esclusivamente cronologica. E dunque
ora opportuno chiarire che il recesso in oggetto non si dà una
volta per tutte all'insorgere deiia malattia, ma piuttosto ne segue
gli sviluppi, riformulando se necessario le sue conclusioni rovvi-
sorie alla luce delle diagnosi specialistiche che precedono ii)tratta-
mento o sulla scorta dei successi e degli insuccessi terapeutici. Sal-
vo quando la prima pre-diagnosi è confermata nei fatti da una cura
che soddisfa le aspettative di un rapido miglioramento nutrite nei
confronti di ogni terapia, la storia clinica di una malattia achuar,
specie se prolungata o cronica, si configura come una serie di suc-
cessive ridefinizioni dell'allocazione nosografica del caso e come
una sequenza di eterogenei interventi terapeutici da parte di scia-
mani, sub-sciamani e agenti della medicina moderna. Questa
estensione temporale del processo pre-diagnostico implica altresì
un allargaento del suo ambito sociale. Nelle conversazioni che si
svolgono durante le visite, parenti e affini hanno infatti immanca-
bilmente un qualche suggerimento da aggiungere alle opinioni sul
caso dei familiari del malato.



114

Tuttavia, anche se membri vicini o relativamente lontani del
parentado possono essere cooptati nelle scelte pre-diagnostiche e
nelle azioni terapeutiche, l”onere economico e sociale di un evento
patologico ricade totalmente sull'unità residenziale. La malattia
benigna o maligna implica sempre una perturbazione delle attività
uotidiane, un'alterazione delle usuali relazioni interpersonali e in

definitiva una devianza da quelle pax domestica, cui contrariamen-
te a certi stereotipi etnici gli Achuar sembrano aspirare sopra ogni
altra cosa (Descola 1986). Il suo trattamento implica inoltre un
qualche storno delle energie e delle risorse comuni. Per questa
ragione, la malattia non solo va curata presto e bene, ma anche a
ragion veduta e con parsimonia. Il costo economico e sociale di un
evento patologico varia infatti sensibilmente in funzione dello sta-
tuto nosografico riconosciutogli dal gruppo di riferimento, vale a
dire del risultato della pre-diagnosi.

Per il loro carattere privato, i casi di sang/eúr non richiedono
generalmente alcuna mobilitazione sociale e implicano per l'unità
domestica solo la minima perdita di efficienza produttiva derivan-
te dall'eventuale astensione del malato dalle attività quotidiane. Il
costo monetario delle terapie empiriche prescritte in questa eve-
nienza è praticamente nullo (quando si impieghino piante medici-
nali) o modesto (se come tendenzialmente avviene, si ricorra ai
farmaci commerciali). Le malattie oggetto di trattamento sub-
sciamanico hanno spesso un maggiore impatto sociale. Qualora
nessun membro dell'unità familiare sia in grado di eseguire il com-
petente rituale, la loro intrinseca gravità costringe a rintracciare
urgentemente un parente non coresidente che conti su quello spe-
cifico potere terapeutico. D'altro canto, se la prediagnosi risulta a
posteriori esatta, il malato recupera rapidamente la piena salute ed
il terapeuta viene ricompensato nei termini dell”usuale reciprocità
con un dono.

Per quanto concerne la stregoneria, nella prospettiva che qui
ci interessa, è necessario distinguere tra i casi relativamente beni-
gni attribuiti alla malevolenza diffusa degli spiriti-sciamani e quelli
““a prognosi riservata”, conseguenti alle aggresioni mistiche “inten-
zionali di sciamani umani (9). Nella prima eventualità, la diagnosi
e la terapia sono affidati, come si è detto, a un membro del paren-
tado che «sa un poco di sciamanismo›› e che, sollecitato a tale
riguardo accorre prontamente alla casa del malato per eseguire il
competente trattamento o comunque vedere come può rendersi
utile. La mobilitazione richiesta in questi casi è dunque forse solo
lievemente superiore a quella delle malattie sub-sciamaniche, men-



115

tre - dati il decorso più lungo e il periodo di convalescenza che
segue ogni tipo di terapia sciamanica - sensibilmente maggiore è
l'incidenza sulle attività roduttive. Inoltre gli interventi di «colo-
ro che sanno un poco sciamanismo›› sono regolarmente retri-
buiti in beni o in denaro, in termini che esulano dall'usuale reci-
procità, tali cioè da generare un reale profitto dall'esercizio dell°at-
tività terapeutica (10).

L'attribuzione di un caso di játa alla stregoneria umana costi-
tuisce l'ultima spiaggia cui il processo pre-diagnostico spesso ap-
proda solo dopo che «colui che sa un poco di sciamanismo››, aven-
do esaminato misticamente il paziente dichiara la propria incom-
petenza a riguardo. Senza indugio i familiari responsabili devono
allora condurre il malato alla casa di un ““vero sciamano”, situata a
volte a più giorni di navigazione o cammino dal luogo di residen-
za, nella speranza che questi accetti di trattare il loro congiunto.
Veri e propri luoghi di cura, le case fortificate di questi temuti
personaggi accolgono malati e visitanti precedenti da ogni dove e
spesso è difficile ottenere che il loro titolare presti attenzione al
nuovo arrivato con l'urgenza richiesta dalle circostanze. Qualora
poi si giunga ad un accordo prima che il malato muoia e lo sciama-
no accetti il caso, la terapia può protrarsi per diverse settimane.
Durante questo periodo, gli accompagnatori oltre a dover provve-
dere ai bisogni del paziente e della cura, sono regolarmente ingag-
giati dallo sciamano in lavori di varia natura o comunque pagano
un tributo in selvaggina o pesce alla sua unità domestica. Infine se
la terapia dà il risultato sperato occorre saldare un onorario il cui
prezzo standard era fissato ai tempi del lavoro di campo in un
fucile a retrocarica o equivalenti in beni o denaro (nella zona, un
valore pari a cento dollari); una somma evidentemente enorme per
gli Achuar e che tuttavia, se pure in forma ampiamente dilaziona-
ta, occorre assolutamente pagare, per timore delle sempre possibili
ritorsioni del potente creditore. Il costo sociale ed economico di
una pre-diagnosi di stregoneria umana è dunque altissimo e, unita-
mente al rischio di trovarsi poi coinvolti in una sequela di accuse e
sospetti, costituisce un deterrente piuttosto efficace nel limitare la
ratificazione collettiva di un fantasma che si affaccia alla coscienza
di tutti coloro che «ormai vogliono morire››.

Queste osservazioni sul costo delle differenti strate ie di cura
previste dal sistema medico sono riassunte nella Tavofa 2 in un
ranking, basato su una quantificazione per giudizio esterno. Ciò
consente di avanzare l'ipotesi che nel processo pre-diagnostico le
considerazioni di ordine clinico-cognitivo. si combinano con un



116

Tav. 2 - Quantificazione per giudizio esterno del costo economico e sociale delle
_d1fferent1 categorie operative di giudizi predtagnostici.

Categoria Perdita di Mobilitazione Costo mone- Totale
operativa efficienza sociale richie- lario della

produttiva sta terapia

sungktir O-+ O 0-+ 0-2
 i 1 1 n _ 

mtmgkau/
ja"ta subsc. + - ++ + O - + 2 - 4

stregoneria
spiriti ++ +1- ++ 6

stregoneria
umana . +++ +++ +++ 9

Criteri in base ai quali é stato attribuito il punteggio:

Perdita di efficienza produttiva : nessuna perdita = 0; astensione dalle
attività quotidiane del malato = +; astensione dalle attività quotidiane del
malato e di un assistente = ++; astensione dalle attività quotidiane del
malato e più assistenti = +++.

Mobilitazione sociale richiesta: nessuna mobilitazione = 0: mobilitazione
interna all'unità domestica: +; mobilitazione di un membro "vicino" del
parentado non-co-residente = ++; mobilitazione di un membro "lontano "
del parentado = +++.

Costo monetario della terapia: nessun costo monetario = 0; reciprocità e
acquisto di medicinali: +; profitto da parte del terapeuta= ++; profitto alto
da parte del terapeuta = +++.

principio di economicità per il quale, nella gestione di un evento
patologico, il gruppo familiare tenderebbe ad ottenere il massimo
risultato terapeutico, con la minima perdita di efficienza nelle atti-
vità produttive, la minima mobilitazione sociale ed il minimo
esborso possibili. In questa prospettiva, almeno nei casi pertinenti
la categoria jata, la pre-diagnosi verrebbe a configurarsi come una
sorta di contrattazione tra il malato e i familiari, nella quale il
primo, mosso dall”idea della morte punterebbe per così dire al
rialzo; e i secondi, spinti da un'opposta preoccupazione di tipo
economico tenderebbero viceversa al ribasso. Considerando inol-
tre che nel gruppo residenziale le relazioni sono solidali ma non
ugualitarie e che combinando tra loro l'asimmetria sessuale e l'o-



117

rientamento gerontocratico della società achuar è possibile identi-
ficare in esso almeno sette classi gerarchiche -in ordine decrescen-
te di status: grandi vecchi (ach. júan), uomini adulti (ach. aish-
mang), donne sposate (ach. mifwa), vedovi/e (ach. apacbicb/nukiß
chicb), adolescenti maschi (ach. mitsa), bambini/e (ach. úc}9i/na-
-wanchi) e lattanti (ach. múntsa) (11) - all'ipotesi dell'economicità
conseguirebbe che il potere contrattuale del malato varierebbe in
funzione dello status associato alla sua posizione nell'unità dome-
stica.

Introducendo la nozione di categoria operativa (da intendersi
come «insieme delle unità nosografiche la cui strategia di cura pre-
senta lo stesso costo economico-sociale››), queste due ipotesi pos-
sono essere formulate nella seguente forma di previsioni stati-
stiche: _
(i) in un qualsiasi campione di casi, le pre-diagnosi ertinenti alle
categorie operative a minor costo economico e sociaiè saranno più
frequenti di quelle riferite a categorie operative maggiormente di-
spendiose, sotto entrambi i punti di vista; e
(ii) in un campione sufficientemente ampio di casi, a parità di fat-
tori clinici (assunzione del ruolo del malato), le pre-diagnosi perti-
nenti categorie operative a costo economico e sociale altissimo e
alto (““stregoneria umana” e ““stregoneria da parte di spiriti”) e
quelle riferite alla categoria operativa a medio costo economico e
sociale (mimg/eau/ja'ta sub-sciamanici), saranno rispettivamente
più frequenti nelle classi superiori (grandi vecchi, uomini adulti,
donne sposate) e meno in quelle inferiori (vedovi/e, adolescenti,
bambini/e, lattanti) della gerarchia domestica.

I dati quantitativi raccolti a Tsekuuntsa, una comunità di re-
cente nucleazione del corso superiore del fiume Huasaga, nei mesi
di aprile, maggio e giugno e ottobre e novembre 1983, consentono
una prima tentativa verifica di queste previsioni. Il campione in
oggetto riguarda 157 giudizi pre-diagnostici, riferiti a 145 eventi
patologici (12), raccolti attraverso l'osservazione partecipante di
una popolazione complessiva di 118 persone così distribuita per
classi gerarchiche: 10 lattanti, 55 bambini/e, 11 adolescenti ma-
schi, 3 vedovi/e, 22 donne sposate, 15 uomini adulti, 3 grandi vec-
chi. La Tavola 3 illustra la distribuzione assoluta delle pre-
diagnosi e la loro frequenza percentuale, per categorie operative
(13). L'elaborazione dei dati conferma pienamente la revisione (i)
circa l”economicità del processo pre-diagnostico. Ilp95.54% dei
casi è infatti stato allocato nelle categorie operative alle quali è
stato previamente attribuito un costo economico e sociale basso



118

(sangkúr: 0-2) o medio-basso (mimgkaa/jata sub-sciamanici: 2-
4). Le pre-diagnosi di ““stregoneria da parte di spiriti” e ““stregone-
ria umana” che hanno ricevuto un punteggio alto e altissimo ri-
spettivamente, costituiscono per contro nel loro insieme solo il
4.45% del totale dei casi, una figura che in concreto andrebbe
ulteriormente ridimensionata dato che tre delle pre-diagnosi di
““stregoneria umana” sono di tipo assiomatico, vale a dire formula-
te a posteriori, in conseguenza della morte del malato.

Tav. 3 - Distribuzione assoluta e frequenza % delle prediagnosi del campione di
Tsekuuntsa per categorie operative.

Categoria Costo economico Numero Frequenze
operativa e sociale casi %

.magktff lo-2 131 83.43
95.541 _

I

mímgkau 2-4 IO 6.36'
12.1

jára subsc. 2-4 9 5.73

stregoneria
spiriti 6 2 1.27

__ _ 4.45
stregoneria
umana 9 5* - 3.18

* include due diagnosi di stregoneria assiomatiche.
fa ~ __ fa 7 I

La schiacciante predominanza delle pre-diagnosi di sang/eúr
(131, pari al 83.43% del totale) richiede tuttavia qualche commen-
to. Aldilà della ovvia considerazione per la quale gli eventi atolo-
gici lievi sono probabilmente sempre iù frequenti di quellii gravi,
il risultato è sicuramente influenzato (fà due importanti fattori col-
laterali: Pepidemia di tosse convulsiva (ach. sbuwisbutoi sungkúr)
che tra febbraio e maggio ha colpito la comunità (35 casi ricono-
sciuti dagli Achuar pari al 26.71% del totale delle pre-diagnosi di
sangkúr); e la presenza mia e della mia compagna, che unitamente
alle reiterate visite del medico e dell'infermiere del programma con
cui collaboravamo, ha consentito un'insolita facilità di accesso ai
farmaci commerciali e ad una qualche forma di consulenza qualifi-
cata circa il loro uso. Almeno in due casi registrati, ciò ha determi-



119

nato la riduzione alla categoria sungkúr di eventi patologici ini-
zialmente pre-diagnosticati come paja (categoria operativa “játa
sub-sciamanici”). Ciò lascia pensare che i valori assoluti e percen-
tuali della categoria operativa “jata sub-sciamanici” (9 casi, pari al
5.7% del totale) abbiano risentito in misura maggiore di questa
influenza delle figure relative agli ““items” mimg/eau. (10 casi,
6.36%), ““stregoneria da parte di spiriti” (2 casi, 1.27%) e ““strego-
neria umana” (5 casi, 3.18%), rispetto ai quali nessuna osservazio-
ne ha permesso di riscontrare un'analoga tendenza._

La Tavola 4a illustra la distribuzione delle pre-diagnosi relati-
ve alle differenti categorie operative per classe gerarchica. I valori
fuori parentesi indicano il numero assoluto di casi mentre uelli
che li seguono in parentesi sono stati ottenuti moltiplicando nu-
mero assoluto dei casi di ciascuna categoria operativa per una co-
stante (K = 16.8) ricavata dalla composizione numerica media del-
le classi gerarchiche del campione e dividendo quindi questo pro-
dotto per il numero degli appartenenti alla classe gerarchica in
oggetto. Queste figure, tra loro aritmeticamente proporzionali e

Tav. 4a - Distribuzione delle prediagnosi del campione di Tsekuuntsa per cate-
orte o erattve e classi erarchtchez valori assoluti n e ro orztonah8 P 8 P P

(x=nk/p).

Classe s ti rt g Ic _u r m t' m g lc a tt jara stregoneria stregoneria
subsciam. spiriti umana

_. - - 7 _ iv" _ _

Lattanti 29 10 1 --- --
(p = 10) (48.72) (16.8) (1.68) -- --

Bambmi/6 65 5 7 7 7 2
(6 = 55) -(19.s5) (1.52) (0.61)
Adolescenti 5 -- C2 -- 1
(P = 11) (7.63) --- (3.05) -- (1.52)

vedovi/6 3 I I
(p= 3) (16.8)
Donne 23 -- 1 _ 1
(p = 22) (1156) (0.76) (0.76)
U o mini 3 --- --- 1* E --
(p = 15) (3.36) ..- (1.2)
Grandi vecchi 3 --- --- --- 2
(p = 3) (16.8) -._ -_ (11.2)



120

uindi comparabili, sono state ordinate nella Tavola 4b, in un ran-
ging che per ciascuna classe gerarchica ordina in una sequenza
decrescente (da sinistra a destra) le frequenza relative a ciascuna
categoria operativa (14). _

Tav. 4b - Ranking delle frequenze percentuali proporzionali (x=nK/p) delle dif-
ferenti categorie operative in ciascuna c asse.

ciasseii 7 It mi 111*" 7 "mtv 7 DI
Lattanti 48.72 16.8 1.68 ?

(sang/car) (mimgkau) (fata subsc.)

Bambini/e 18.85 1.52 0.61 ?
(sungkttr) (fata subsc.) (streg.um.)(_

Adolescenti 7.63 3.05 1.52 ?
(sungkur) (jara subsc.) (streg. um)

Vedovi/e 16.8 '? É' ?
(sungkur)

Donne 17.56 0.76 0.76 ?
(sungkur) (fata subsc.) (streg. spir.)

Uomini 3.36 0.98 ? ?
(sungkur) (streg. spir.)

Grandi vecchi 16.8 11.2 ? ?
g (sttngkur) (streg. um.)

La lettura verticale del primo rango conferma i risultati otte-
nuti attraverso l'analisi della distribuzione assoluta delle re-
diagnosi, vale a dire l'ipotesi dell'economicità. Tutti i valori daelle
frequenze pro orzionali sono relativamente alti (vale a dire, con
l'eccezione del) caso dei grandi vecchi, maggiori del doppio del
valore della frequenza proporzionale corrispondente del secondo
rango) e univocamente riferiti alla cate oria operativa a costo bas-
so (sz-mgkz-ir). Va inoltre osservato che fa frequenza proporzionale
delle pre-diagnosi di sungkúr, alta nel caso dei lattanti (48.72),
diminuisce notevolmente nelle successive classi gerarchiche bam-
bini (19.85), adolescenti (7.63), vedovi/e (16.8), donne sposate
(17.56), uomini adulti (3.36) e grandi vecchi (16.8). Questa ten-
denza indica in primo luogo l°aderenza del punto di vista indigeno
ad un dato di fatto incontrovertibile: la maggiore esposizione dei



121

neonati, bambini e, in misura minore, anziani ai numerosi agenti
patogeni empirici che infestano l'ambiente tropicale e, più in gene-
rale, alle conseguenze delle dure condizioni imposte dai modi e dai
ritmi della vita quotidiana achuar. Essa costituisce tuttavia anche
un primo argomento a favore di una possibile correlazione tra
pre-diagnosi e status sociale del malato. Un ulteriore elemento a
soste no della previsione (ii) è dato poi dalla riduzione della totali-
tà deña patologia neo-natale grave (valore proporzionale 16.8) al
mimgkaa, una pre-diagnosi a costo economico e sociale medio-
basso che solidalmente con la teoria nosografica non è stata modi-
ficata neanche a posteriori nei casi terminali.

. I dati che più coerentemente sembrano quanto meno confer-
mare la plausibilità di una correlazione ositiva tra pre-diagnosi e
status sociale, sono tuttavia raccolti nefie seguenti linee della se-
conda colonna della Tavola 4b. Dalla loro lettura verticale è infatti
possibile desumere che gli eventi patolo ici comportanti l'esecu-
zione del ruolo di malato ricadono: a) esciusivamente nella catego-
ria a costo economico-sociale medio-basso, “jata sub-sciamanici”,
per quanto riguarda i bambini/e (valore proporzionale, 1.52) e gli
adolescenti maschi (valore proporzionale, 3.05); b) alternativa-
mente, nelle categorie operative a costo economico-sociale medio-
basso, “jata sub-sciamanici”, e medio-alto, “stregoneria da parte
di spiriti”, per quanto riguarda le donne sposate (valori propor-
zionali ex-aeqao 0.76); c) esclusivamente nella categoria operativa
a costo medio-alto, ““stregoneria da parte di spiriti”, nel caso de li
uomini adulti (valore proporzionale, 0.98); d) esclusivamente nefla
categoria ad alto costo ““stregoneria umana” in quello dei grandi
vecchi (valore proporzionale, 11.2). 9

Considerando che queste figure sono espresse da un campio-
ne di solo 15 eventi patologici pre-diagnosticati come jata, l'inter-
pretazione di questo risultato richiede la massima rudenza. Te-
nuto presente ciò e abbandonando il piano dell°anaIlisi quantitati-
va, i materiali di Tsekuuntsa mi consentono tuttavia di identifica-
re, prima di concludere, un ulteriore caratteristica del processo
prediagnostico.

Lasciando da parte due casi concernenti lattanti, nel periodo
al quale le osservazioni in oggetto si riferiscono, a Tsekuuntsa si
sono verificati tre decessi: due di bambini (coincidenti con le ri-
cordate pre-diagnosi assiomatiche di ““stregoneria umana” conte-
nute nel campione) e uno di un júurz. A questi tre casi va aggiunta
la morte di una delle due mogli di questo grande vecchio, avvenuta
due mesi dopo la chiusura del registro delle osservazioni. Ora,



122

come mostra il seguente resoconto, tutti e quattro questi decessi
sono stati rappresentati e gestiti dai membri della comunità come
episodi di una stessa vicenda della quale l'escatologia “stregonisti-
ca” autoctona ed i problemi strutturali del diritto matrimoniale
indigeno hanno costituito i temi conduttori.

La prima di ueste morti riguarda una bambina di 8 an-
ni, chiamata Cantiilida, figlia di un commerciante meticcio che
da lungo tempo trafficava nella zona, e di una donna achuar
di nome Maria, sorella per parte del padre, lo júun Jimpíkit,
di altri due grandi, Nantíp e Chiráp, che una vecchia que-
stione di diritto matrimoniale o poneva al fratello maggiore
Mashiánt (per seguire ueste e fè altre relazioni di parentela
contenute nel testo, il (iettore può avvalersi della Tavola 5).
Nella seconda metà del marzo '83, Candida, per sfuggire a
una punizione della madre, si era inoltrata nella foresta e ave-
va finito col perdersi, evento che nel caso dei bambini è in-
terpretato dagli Achuar come rapimento da parte dello s iri-
to di un parente morto (ach. aints jakama iwiancbiri), diesi-
deroso di compagnia e quindi non malintenzionato (15). Per
circa una settimana, le ricerche nelle quali si erano impegnati
tutti gli uomini della comunità erano state vane, fino a quan-
do, dietro consiglio del grande sciamano Nayásh del Viraya-
cu, la bambina era stata ritrovata in una remota località disa-
bitata. Anche se le sue condizioni non erano sembrate a pri-
ma vista allarmanti, la bambina moriva alcuni giorni dopo
per una dissenteria che il giovane júamcbik wisbin néleawai,
Ti, figlio di Mashiánt, aveva diagnosticato come stregoneria
provocata da un spirito della foresta (ach. iwiancb takuama)
e si era impegnato a curare senza successo. Consultato nuo-
vamente a tale pro osito dall'altro zio materno Nantíp (a lui
legato da un vincofò cognatico), Nayásh aveva dichiarato che
la stregoneria in questione era stata in realtà provocata dallo
stesso Ti durante la cura. Questi intendeva infatti vendicarsi
per il rifiuto opposto da Maria e dagli zii paterni Chiráp e
Nantíp al suo matrimonio con Nevia, la giovane e attraente
sorella di Candida. Di conseguenza i familiari di Chiráp e
Nantíp, rinnovando le vecchie ruggini con l'unità domestica
di Mashiánt avevano cominciato a fare circolare voci circa la
crescente attività stregonistica di Ti.

Circa un mese dopo, questi commenti avevano acquisi-
to una maggiore consistenza quando il giovane sciamano,
chiamato dal fratello per parte di padre Armando - che in
conseguenza del matrimonio con una figlia del júun Urík
(morto al tempo della ricerca) si era ormai definitivamente
separato dall”area di influenza del genitore - a curare il figlio



__;___m_u____

_"____°z:_v______U__°___ø_;_"_
É

___:›_z:____uã“:::_:_:__:Q°___=_____:___:___=_____u°_______::__:_°____E___FP:_::___a°t_____å:___:_0:05_

¬'_"'-"-.IIUIIII'I'II'-"_"Dl'

IIIIIIIIIIII'IIllilllllilìliillllllìllullllllllfi

______??_____;v_____^_›_f:__::Ea_

__

__::_____:____;_;____:___________:______;È:__:__________________;_ö_____°____:____`u__fi___:__;_

_ g4_

otlk

_%__:___:___:________z"____u_:_:____)__________U______;_________:____:__:_)_“wii__:_:_____

Q0II

_IH_Q2ih

_ ______."_i%l°%l°_I°_%ImI___°_PII0.UIIIIDIIII'U-IIIUIIIIIIO..IIII.IB"\__``"``_\¬"`W`` ;i'l_lil"`È›1"H"Aill!

___5_ ____________________“______u____v___† 1 Â A

_^°ä_ñ_Eoämv22gä=a_8_H__8w3_å3S__o&___w_Uä8_&:UEomN_“_UMIm_ä_H_



Manuel, affetto da gravi complicazioni della tosse convulsiva
e fino a quel momento trattato con poco successo con farma-
ci commerciali, aveva negato i suoi servi i, sostenendo che il
bambino era affetto da un semplice sangìúr. Questa diagno-
si veniva tragicamente smentita due giorni dopo dalla morte
di Manuel, che determinava così una presa di osizione ostile
nei confronti di Ti da parte di Armando e dièi suoi due co-
gnati Kúunt e Taísh, figli di Urík a loro volta legati da rap-
porti di affinità col júun Nantíp (che ne aveva in età avanzata
sposato la sorella Yamanchík). Come avrei confidenzialmen-
te appreso alcuni mesi do o, dietro iniziativa del grande vec-
chio, una delegazione del?gruppo offeso si sarebbe nel mese
di maggio recata da Nayash, per richiedergli di combattere
misticamente il nuovo pericoloso stregone. Lo sciamano del
Virayacu avrebbe tuttavia rifiutato questo invito, accampan-
do un pretesto.

Divenuto partecipe attraverso i suoi spiriti adiutori di
questo tentativo, Ti avrebbe allora lasciato passare un con-
gruo periodo di tempo, al fine di allontanare i sospetti, e
quindi nelle rime settimane di ottobre si sarebbe vendicato
provocando lia morte di Chiráp. Recatosi a visitare i propri
affini del Constanchi, questi avrebbe trascorso una notte nel-
la foresta, durante la quale sarebbe stato attaccato da un
grosso pipistrello-spirito-servitore dello sciamano. Al ritor-
no a casa, colpito da una violenta dissenteria, Chiráp dichia-
rava di ““voler morire” e, senza che fosse possibile intentare
alcuna terapia, effettivamente decedeva alcune ore dopo.

t Le analogie dei sintomi della malattia di Chiráp con
quelli che alcuni mesi prima avevano accompagnato il deces-
so di Candida, avevano lasciato pensare a Pítru e Antúnish, i
due figli adolescenti dell'júan, e alle sue mogli Mikúri e Ru-
rían, che il responsabile della morte fosse ancora una volta
Ti. Ciò nonostante, l'altro zio paterno Nantíp aveva consi-
gliato prudenza ai due ragazzi, che intendevano farsi giusti-
zia con le armi. Egli aveva tuttavia offerto i suoi auspici pres-
so Nayash in modo da punire misticamente il vero col evo-
le. Di lì a qualche giorno, il fratello di Ti, Chúmpi, anciffegli
con le mani in asta nello sciamanismo, si feriva accidental-
mente col macfete ad un braccio, riportando una profonda
ferita, la cui suppurazione induceva una grave malattia e
spingeva Chúmpi a ricorrere alle cure del fratello. Ufficial-
mente pre-diagnosticato come simgkúr, questo evento veni-
va segretamente interpretato da quanti erano partecipi del
proposito di fare stregare il responsabile della morte di Chi-
ràp, come una prova della colpevolezza di Ti.

La vendetta del giovane sciamano era dunque attesa tan-



to nella casa di Chiráp, quanto in quella di Nantíp. In questo
senso veniva pre-dia nosticata una grave malattia (apparen-
temente un attacco di malaria) che nell'ultima settimana di
novembre colpiva il grande vecchio Iimpíkit, padre di Maria
e zio paterno di Nantíp. Accompagnato dal figlio Wayús sul
Virayacu, Jimpíkit veniva rapidamente curato da Nayásh, il
quale non era perciò tenuto a rivelare l'identità dello strego-
ne. Ciò nonostante, i sospetti nei confronti di Ti andavano
crescendo di modo che, uando nel mese di gennaio, una
delle vedove di Chiráp cadeva vittima di una grave forma di
artrite reumatoidea, il caso veniva attribuito ad una ritorsio-
ne stregonistica di quello sciamano.

Al nostro ritorno a Tsekúuntsa, dopo un soggiorno in
città, la donna di nome Mikúri si trovava già da Nayásh che
la stava trattando con scarso successo da circa due settimane.
Recatici a visitarla, dietro richiesta dei figli e della stessa don-
na che aveva espresso il desiderio di morire in casa sua, la
riaccompagnammo a Tsekúuntsa, dove moriva poche ore
dopo avere raggiunto il proprio letto. A questo punto, il fi-
lio maggiore Pítru, sconvolto dal dolore, aveva afferrato il

fucile del padre e si era imbarcato su di una canoa, diretto
verso la casa di Ti. Sul cammino, egli era stato tuttavia ferma-
to ancora una volta da Nantíp, che, evidentemente, riteneva
più opportuno non rispolverare i vecchi problemi col fratello
Mashiáant e, piuttosto, conquistarsi l'alleanza di quel giova-
ne promettente sciamano (un esempio, questo, del realismo
politico che fa veramente tale un júun). .

Effettivamente, dopo un periodo in cui era completa-
mente sparito dalla circolazione, Ti si era ripresentato alcuni
mesi dopo a Tsekúuntsa, accompagnato da Nantíp, e aveva
chiarito tutta la vicenda, negando le proprie responsabilità ed
accusando dell'accaduto un lontano sciamano del Wakám-

entsa, che nel frattempo era rimasto ucciso nel corso di una
iàida. Durante la mia visita a Tsekúuntsa, nei primi mesi
dell'85, egli aveva ripreso la propria attività terapeutica nella
comunità ed aveva acquisito in tutto il fiume la fama di un
potente ““vero sciamano”.

Non intendo qui prolungare ulteriormente questa discussio-
ne, entrando nel merito delle numerose implicazioni micro-sociali
dt questo caso di accuse di stregoneria. Mi limiterò pertanto a
osservare che l'intera vicenda si svolge a partire dal tentativo di T1
di forzare le regole matrimoniali all'interno di uno stesso parenta-
do Come dimostra il reiterate rifiuto di Nantíp - vero leader m1l1-
tare e rituale del gruppo - di ricorrere alle armi, esso non costitut-



126

sce pertanto un esempio significativo dei processi che conducono
al conflitto tra aree endogame lontane (Colajanni 1977, 1982b;
Descola öc Lory 1982). Ciò che questo caso esteso esemplifica è
piuttosto il carattere strettamente interrelato in un unico processo
sociale di tutte le pre-diagnosi di “stregoneria umana” - quelle
riferite ai grandi vecchi e quelle “assiomatiche”, conseguenti alle
morti di bambini - presenti nel campione di Tsekúuntsa.

La terza ipotesi, che i dati in mio possesso mi consentono
solo di enunciare, ma non di verificare quantitativamente, è per-
tanto che, nel processo pre-diagnostico, la frequenza delle diagno-
si di stregoneria umana è direttamente proporzionale al numero di
casi terminali riguardanti qualsiasi classe gerarchica dell'unità do-
mestica verificatisi in tempi relativamente recenti ed im utati ad
uno stesso attore sciamanico. Se questa proposizione risulitasse ac-
certata, allora il sistema medico indigeno opprerebbe alternativa-
mente secondo due distinte modalità: l'una propria dei tempi in
cui nessun evento luttuoso (esclusi quelli riguardanti i neonati)
colpisce le unità domestiche, fondamentalmente “pacifica” e carat-
terizzata da una generale tendenza al “ribasso” nelle pre-diagnosi
di játa; e l'altra tendenzialmente “conflittuale”, attivata nei periodi
in cui una serie di decessi ravvicinati determina - come è illustrato
dal caso di jimpíkit (non terminale, ma pre-diagnostico fin dalle
prime manifestazioni come “stregoneria umana”) e da quello di
Mikúri (oggetto in prima istanza di un analogo giudizio, ratificato
poi dalla morte della donna) - un'inversa tendenza al “rialzo” del-
le opzioni cognitive ed operative, relative a eventi patologici carat-
terizzati dall'assunzione del ruolo del malato.

S. Conclusioni
Pur tenendo presente il carattere ipotetico di alcuni dei suoi

risultati, l'analisi del rocesso pre-diagnostico mi spinge in con-
clusione a potere riaílfermare con maggiore fondamento la com-
presenza entro il sistema medico achuar di due logiche comple-
mentari: l°una di ordine clinico-cognitivo riferita al singolo evento
patologico e pertinente l°identificazione delle sue possibili spiega-
zioni etiologiche ed allocazioni nosografiche; e l'altra, di tipo so-
cio-operativo, volta a selezionare tra questi possibili modelli espli-
cativi quello più rispondente ad un'opzione terapeutica economi-
ca, proporzionale all°entità del danno sociale indotto dalla malattia
e opportunamente contestualizzata nel quadro della situazione



1

127

contingente delle relazioni interne ed esterne al gruppo di riferi-
mento, situazione che la casistica precedente ed il suo esito hanno
contribuito in misura sostanziale a creare.

Dal punto di vista sistemico, la relazione tra questi due livelli
- analiticamente distinguibili, ma empiricamente in “emulsione”
(Cirese 1984) in un unico flusso di pensiero e azione - è quella che
intercorre tra l'emica mentale e l'emica dei comportamenti (Harris
1984: 47-49) o, in parole povere, tra il dire ed il fare degli attori
etnografici: per quanto paralleli e biunivocamente corrispondenti
essi sono in effetti separati da uno scarto la cui ampiezza non è
quella del mare proverbiale, ma che è pur sempre dato dall'impre-
vedibilità di ogni caso clinico e dall'aleatoria abilità indigena di
controllarne il decorso e l'esito. La ridondanza e la plasticità delle
teorie achuar della malattia (vale a dire, la loro capacità di enerare
un ventaglio di modelli esplicativi e di permettere in modgo inter-
namente coerente il passaggio dall'uno all'altro), si combinano co-
sì con il pluralismo del subsistema terapeutico e con le regole della
mutua esclusività e non contemporanea cumulatività dei tratta-
menti, nel conferire ai processi innescati dalla malattia un output
definitivamente non più medico, ma sociologico: la conferma dei
vincoli di solidarietà interni al parentado, sancita in positivo dalla
guarigione che attesta il successo dello sforzo comune di gestire la
malattia; e, in negativo, dall°attribuzione dell'insuccesso all'inten-
sa ostilità degli sciamani nemici e lontani. In questa prospettiva, il
sistema medico non solo offre agli Achuar un insieme di metafore
attraverso le quali conferire un senso culturale al male, ma anche
un raffinato strumento di controllo dei processi omeostatici che
nella loro società regolano le dinamiche del conflitto e dell'al-
leanza.

Note

1. Il programma in oggetto è stato finanziato dal Ministero degli Affari
Esteri e gestito da Terra Nuova - Centro per il Volontariato, in collaborazione
con il Vicariato Apostolico di Yurimaguas, le dipendenze regionali di Loreto del
Ministerio de Salud peruviano e ORACH, organismo r presentativo delle Co-
munità Achuar del Rio Huasaga. Le attività di ricerca suljsistema medico achuar
si sono svolte sotto gli auspici del Museo Peruano de Ciencias de la Salud. Colgo
qui l'occasione per ringraziare il Dott. Fernando Cabieses, direttore di questa
istituzione, per il supporto amichevolmente prestato.

2. Anche se la frontiera è per gli Achuar facilmente permeabile, certe carat-
teristiche del processo storico recente di questo gruppo, di seguito descritte nel



128

testo, sembrano avere determinato un certo scollamento tra i settori peruviano ed
equadoriano dell'etnia. Soprattutto per quanto concerne la descrizione del siste-
ma medico, il contesto specifico di riferimento della trattazione è quello dei
gruppi stanziati lungo il corso peruviano del fiume I-Iuasaga, presso i quali è stato
svolto il lavoro di campo.

3. Do qui er buone alcune indicazioni generali sulla visione del mondo
achuar emerse dalimateriale etnografico personalmente raccolto, che in più di un
punto si discostano da quanto riportato dalla letteratura esistente (in particolar
modo, Karsten 1923; I-Iarner 1972; Colajanni 1982b; Descola 1983, 1986) e che,
in realtà, richiederebbero una discussione più articolata di quanto qui, per motivi
di spazio, non sia possibile fare.

4. Utilizzo il termine sub-sciamanismo per designare un insieme di prati-
che terapeutiche rituali, associate in parte alla magia domestica, ma non comple-
tamente coincidenti con essa, che si caratterizzano per essere eseguite nel norma-
le stato di veglia e er non contem lare, se non in misura marginale e meccanica,
la manipolazione del mondo occuffo e delle entità íwiancb (vedi oltre nel testo).

5. Un altro aspetto dello sciamanismo achuar che bisognerebbe tenere re-
sente è la sua consistente dipendenza dal mondo esterno all'etnia. Gli Acliiuar
considerano infatti che alcuni gruppi limitrofi, come i Quichua del Pastaza o i
Cocama, abbiano una conoscenza superiore della realtà occulta e, di conseguen-
za, un maggiore potere sciamanico. Per questo molti wishín manten ono una
relazione preferenziale con un qualche sciamano quichua, cocama o ancl-ie metic-
cio, al quale si rivolgono per consolidare ed espandere il proprio potere.

6. Gli Achuar ammettono l'esistenza di un numero virtualmente aperto di
tipi di spiriti-freccia, ciascuno dei quali è considerato alla stregua di un potere
specifico: uno sciamano cioè può controllare a fini stregonistici e terapeutici solo
gli spiriti-freccia che ha ricevuto dai suoi maestri nel corso dell'iniziazione e dei
successivi apprendistati o, più raramente, in sogno da uno spirito-sciamano.

7. Comunque limitati a questa componente del sistema medico, la penetra-
zioneed il successo della medicina moderna tra gli Achuar si spie ano in gran
parte in base alla grande efficacia che un numero limitato di risorse farmacologi-
che - gli analgesici.-antipiretici, alcuni antibiotici e li anti-malarici - hanno di-
mostrato positivamente di possedere nei confronti tfella nuova e vecchia patolo-
gia rubricata come sungkúr. Va del resto tenuto presente che la definizione di
queste malattie come eventi patologici banali e beni ni, non significa in nessun
modo che ad esse si presti scarsa attenzione, né che agfi Achuar sia sfuggito l'esito
invalidante e spesso mortale di alcune di esse (segnatamente, di quelle e idemiche
di periodica reimportazione). Fedele alle proprie assunzioni escatofogiche, il
punto di vista indigeno tende tuttavia a ricomporre anche questa contraddizione,
argomentando che queste affezioni, per quanto di per sé non allarmanti, espon-
gono comunque maggiormente l'individuo al rischio di essere stregato o possono
addirittura costituire, al pari delle sindromi da contagio magico, la causa stru-
mentale grazie alla quale lo stregone introduce lo spirito-freccia nel corpo della
vittima. In questa prospettiva, oltre a costituire inconvenienti fastidiosi che è
comunque bene eliminare, questi sungkúr sono spesso descritti come in grado di
alterare le difese magiche ed empiriche della persona. Essi vanno perciò prevenuti
e controllati, ricorrendo a quelle risorse -le vaccinazioni e i farmaci commerciali
- che hanno in ultima analisi la loro stessa origine e provenienza. Alcuni aspetti
del complesso e articolato processo di assimilazione di certi temi e risorse della
medicina moderna “di frontiera” (e del folklore medico ad essa associato) entro il

l
l

F

1

l
l

l
l

l
l
i'



129

sistema medico indigeno sono stati discussi in Raffa e Warren (1985) e Warren
(1986). Per una discussione più complessiva si veda Warren (1988).

8. Dal unto di vista sicologico (A. Raffa, comunicazione personale),
Passunzione dèl ruolo del maljato non implica tuttavia necessariamente una reale
tendenza ad una sorta di suicidio passivo. Al contrario, essa sembra piuttosto
l'espressione di un rifiuto del ruolo sociale ricoperto in circostanze normali e del
bisogno di una temporanea regressione ad una condizione di de-
responsabilizzazione e dipendenza infantili. Questa ipotesi parrebbe confermata
dai comportamenti attraverso i quali tale condizione è comunicata ai familiari.
Autosegregandosi nella parte “privata” e “femminile” della casa (ach. e/eént), il
paziente giace sul proprio letto a piattaforma, spesso occultandosi ulteriormente
alla vista degli astanti con una co erta o la zanzariera: una sequenza, questa,
spesso eseguita dai bambini quanciio un evento insolito li spaventa. Da questa
posizione egli si nega alla partecipazione ai riti quotidiani ed alle altre attività
sociali che si svolgono nel settore “pubblico” e “maschile” della casa. Rifiuta
altresì i cibi e le bevande che gli vengono offerti, fatta eccezione per il puré di
banane dolci che è generalmente preparato per i bambini piccoli che «ancora non
sanno bere la birra di manioca››. La comunicazione verbale è effettuata su un
registro quasi afonico, che contrasta con il tono alto e impostato delle normali
conversazioni e specialmente con le vere e proprie grida modulate dagli uomini
nei differenti stili di discorso rituale. Mettendo da parte l'usuale stoicismo egli
lamenta reiteratamente a bassa voce i sintomi che lo affliggono, chiede agli uomi-
ni di non abbandonarlo durante l'agonia e di seppelire come dovuto le sue spo-
glie, ed alle donne di lamentarlo a lungo. Gli Achuar sembrano d'altro canto
saper distinguere adeguatamente i casi in cui questo comportamento è giustifica-
to dalle circostanze da quelli più chiaramente, per così dire, ipocondriaci. In
entrambe le eventualità è tuttavia per essi assiomatico che il paziente è colpito da
una malattia játa e che se non si procederà ad un adeguato trattamento, “il pensa-
re (col cuore) tristezza” (ach. náapc/mu inintímu) condurrà effettivamente il ma-
lato alla morte. Accettato quindi il bisogno di regressione e deresponsabilizza-
zione che questo comportamento comunica, il gruppo familiare assume su di sé,
nei termini che vedremo più in dettaglio nella prossima sezione, la responsabilità
della gestione del caso.

9. La ragione per la quale la stregoneria degli spiriti-sciamani tsúngki (si-
gnori delle acque) e numínia ifwiánchri (spiriti dei grandi alberi della foresta) è
considerata costitutivamente meno grave sembra risiedere nel fatto che gli spiriti-
freccia posseduti da questi sono del tipo iù comune e facilmente riconoscibile.
Alcuni informatori contrappongono inoiire il carattere diffuso dell'ostilità nei
confronti degli uomini rovata da queste figure, solo relativamente coinvolte
nelle vicende terrene, allà forte motivazione specifica che spinge uno stregone
umano ad uccidere una determinata persona. Va d'altra parte tenuto resente che
spesso, nel corso del processo pre-diagnostico, la stregoneria di-:gli spiriti-
sciamani si configura come causa intermedia o strumentale (ach. nájmak) di
un'aggressione mistica perpetrata da uno sciamano umano.

10. L'asimmetria del ruolo sciamanico è dunque presente, se pure in forma
ridotta, nella figura del juumcbi/e fwisbín nékafwai. Occorre d'altra parte conside-
rare che questo statuto è per alcuni il primo vero passo verso l'assunzione del
ruolo sciamanico propriamente detto. Un esempio delle modalità che consento-
no la mobilità tra sciamanismo minore e sciamanismo propriamente detto è of-
ferto dal caso di Ti, più oltre menzionato nel testo.



130

11. Oltre che dall'osservazione empirica e dal riscontro linguistico, l'iden-
tificazione di questi sette ranghi nell'organizzazione domestica deve molto ai
contributi 'di Taylor (1979), Kelekna (1981) e Descola (1986) sull'asimmetria ses-
suale nella società achuar. A tale proposito va osservato che il ruolo adolescenzia-
le è, in questa cultura, una prerogativa esclusivamente maschile, dato che, per le
ragazze, il passaggio dalla fanciullezza alla condizione di donna sposata è, di
regola, immediato. La subordinazione dei vedovi e delle vedove indica per contro
come, tra gli Achuar, il potere degli anziani non derivi tanto dall'età ana rafica,
quanto dalla sua combinazione con la capacità di mantenere inalterato iI ruolo
sociale proprio dell'età adulta (per esempio, per gli uomini attraverso una saggia e
preveggente politica matrimoniale che permetta loro di evitare la vedovanza e,
per le donne, grazie a particolari abilità nell'orticoltura o nella manifattura che
spingano il fratello del marito a prenderle in sposa anche quando l'età ha tolto
loro l°attrattività fisica).

12. La differenza tra i totali delle pre-diagnosi e degli eventi atologici si
deve al fatto che dieci casi (uno dei quali terminale), inizialiinente pre-
diagnosticati come szmgkúr, sono successivamente passati, in seguito ad un ag-
ravamento della malattia, alla categoria játa; e due casi, uno dei quali terminale,

lãanno ricevuto due re-diagnosi játa diverse. Dato che sette delle 17 unità fami-
liari che facevano rifèrimento alla comunità mantenevano ancora il tradizionale
insediamento dis erso, il campione non coincide, probabilmente, con la globalità
degli eventi patofègici registratisi nel periodo di osservazione, anche se la dispo-
nibilità degli Achuar a discutere le faccende relative alla malattia, mi lascia pensa-
re che esso includa almeno il 95% del totale.

13. In questa tavola e nelle successive i dati relativi alla categoria operativa
mímgkau/játa sub-sciamanici sono presentati separatamente per ciascuna delle
sue com onenti, al fine di potere evidenziare nella discussione alcuni aspetti spe-
cifici della relazione intercorrente tra mímgkau e condizione del lattante.

14. A tale proposito va osservato che il campione risulta in questo caso
parzialmente inadeguato a provare l'ipotesi in oggetto. I dati in mio possesso
permettono, infatti, di riempire solo 18 delle 26 posizioni logicamente possibili
nel ranking [(n = 7 classi gerarchiche X 5 categorie o erative - 8 possibilità smen-
tite a priori dalla nosografia (6 mimgkau dei non l)attanti + stregoneria spiriti
lattanti + stregoneria umana lattanti) - 1 ex-aequo = 26]. Le osservazioni che mi
accingo a formulare hanno, pertanto, dal punto di vista statistico un valore mera-
mente indicativo.

15. Animati da una stru gente nostalgia per il mondo dei vivi, li spiriti dei
morti sono ritenuti vagare perla foresta sotto spoglie animali, generafmente di un
cervo (ach. jápa iwiáncbri). Qualora si imbattano in un parente essi, tuttavia,
riprendono nuovamente le sembianze umane e tentano con ogni mezzo di con-
durlo nella loro dimora sotterranea, nel folto del bosco. Mentre gli adulti, ren-
dendosi conto della situazione, riescono sempre a rifuggire da questo adescamen-
to (ricavandone ad ogni modo un articolare tipo d páju), si ritiene che i bambini,
per essere più facilmente ingannagili, finiscano spesso col seguire lo spirito e col
passare con lui un qualche tem o, dopo il quale ven ono restituiti al mondo
empirico in un qualsiasi punto cièl non abitato. Seconšo i miei informatori, nel
caso citato nel testo, la bambina, dopo essere stata ritrovata, avrebbe in effetti
raccontato di avere vissuto per diversi giorni nella foresta con il fratello del non-
no Use, che gli appariva talvolta in forma di cervo e talvolta sotto spoglie umane.

l
L

l

I

\

l

\
l



131

Bibliografia

Cirese, A. M. 1984. Segnicita, fahrilita, procreazione. Appunti et-
no-antropologici. Roma: CISU.

Colajanni, A. 1977. Trasformazioni sociali e conflitti tra i jifuaro-
Shuar e Achuar dell'Equador Orientale. Bari: Università de-
gli Studi, Facoltà di Lettere e Filosofia. Materiali didattici
della cattedra di Etnologia.

__ 1982a. “Gli Jívaro dell'Equador”, in Uomini e re. Saggi di
etnografia, a cura di M. Arioti, pp. 49-98. Bari: Laterza.

__ 1982h. Shamanism and social change. The killing of an
Achuar shaman: facts and interpretation. Comunicazione
presentata al 44° Congresso Internazionale degli Americani-
sti. Manchester.

Descola, P. 1979. Territorial adjustements among the Achuar of
Ecuador. Social Science Information 21: 301-320.

__ 1981. “Del habitat disperso a los asentamientos nucleados:
un proceso de cambio socio-economico entre los Achuar”,
in Amazonia Ecuadoriana. La otra cara del progreso, a cura
di N. Whitten, pp. 83-113. Sucua: Mundo Shuar.

__ 1983. Le jardin de Colibri. Procès de travail et categoriza-
tions sexuelles chez le Achuar de l”Equateur. L'Homme 22,
1: 61-89.

__ 1986. La nature domestique. Usage et répresentation de la
hiosphêre chez les Achuar du Haut Amazone (Equateur). Pa-
rigi: Edition de la Maison des Sciences de l°Homme

Descola, P. 86 ]. L. Lory. 1982. Les guerriers de l'invisible. Socio-
logie comparative de l'agression chamanique en Amazonie
(Achuar) et en Nouvelle Guinée (Baruya). L°Ethnographie
87-88: 85-109.

Harner, M. 1972. The jicaro. People of the sacred waterfalls. Gar-
den City, N. Y.: Doubleday - Natural History Press.

Harris, M. 1971. Ijefvoluzione del pensiero antropologico. Una
storia della teoria della cultura. Bologna: Il Mulino.

__ 1984. Materialismo culturale. La lotta per una scienza della
cultura. Milano: Feltrinelli.

Karsten, R. 1935. The head hunters of (Western Amazonas. The
Life and Culture of the ]iharo Indians of Eastern Ecuador
and Peru. Helsinki: Societas Scientiarum Fennica Commen-
tationes Humanarum Litterarum VII, 1.

Kelekna, P. 1981. Sex asimmetry in jivaroan Achuara society: a
cultural mechanism promoting helligerance, Ph. D. Disserta-



132 .

tion. Albuquerque: University of New Mexico.
Raffa, A. 8( P. Warren. 1985. “Medicina tradicional y moderna

entre los Achuar del Rio Huasaga”, in Experiencias de desar-
rollo popular en el campo de la medicina tradicionaly moder-
na, a cura di L. M. Saravia e R. Suero Cabredo, pp. 73-97.
Lima: DESCO.

Taylor, A. C. 1979. Some aspects of the system ofgender relations
and its transƒorrnations among the Ecuadorian Achuar. Co-
municazione presentata al 43° Congresso Internazionale de-
gli Americanisti. Vancouver.

__ 1982. The marriage alliance and its structural variations in
jivaroan societies. Social Science Information 22: 331-353.

Uriarte, L. 1981. Pohlación y asentamientos de los jifoaro-Achuar
4 de la Amazonía Peruana. Iquitos: Documento de Trabajo.
__ 1985. Los nativos y su territorio: el caso de los ]ívaro-

Achuar en la Amazonía Peruana. Amazonia Peruana 6,11:
39-64.

Warren, P. 1985. El enfoque sistémico en antropologia medica: el
caso de los jifuaro-Achuar. Comunicazione presentata al Pri-
mer Congreso Nacional de Investigaciones en Antropologia.
Lima: Consejo Nacional de Ciencias y Tecnologia.

__ 1986. Interculturalismo nell°educazione sanitaria: un”espe-
rienza nell'Amazzonia Peruviana. Comunicazione presenta-
ta al Seminario Educazione bilingue e hiculturale e progetti
di cooperazione. Roma: Ricerca e Cooperazione.

__ 1988. Etnocidio, Etnodesarrollo y Atención Primaria de Sa-
lud. Notas para una ecologia politica de las enfermedades en
la Amazonía Peruana. Arinsana. Revista de la Cooperación
Internacional en Areas Indígenas de America Latina 6,9 (in
st.).

Sommario
Sulla scorta della proposta di Young per un'antropologia del-

la socializzazione della malattia, l'autore mostra come fra gli
Achuar meridionali dell'Alta Amazzonia Peruviana, gli eventi pa-
tologici umani siano presi in considerazione tanto dal punto di
vista delle rappresentazioni cognitive quanto da quello della loro
gestione sociale. In questa prospettiva, la multifocalità delle cre-
denze e la compresenza di diverse alternative terapeutiche all'in-
terno di uno stesso sistema medico fanno sì che le decisioni pre-



133

diagnostiche dei familiari (grazie alle quali il caso è demandato
all°uno o all'altro livello specialistico per la diagnosi ed il tratta-
mento) costituiscano un fattore determinante nel funzionamento
complessivo del sistema. Attraverso l'analisi quantitativa di un
campione di decisioni prediagnostiche, l'autore mostra come i
principi soggiacenti questo processo rimandino direttamente alla
dinamica della alleanza e del conflitto che pervadono la organizza-
zione sociale di questo gruppo. I

Summary
In the wake of Young°s proposal for an “antropology of sick-

ness”, the present author shows that the Southern Achuar of the
Peruvian Upper Amazon consider human pathological events in
terms of cognitive representation and community management. In
the framework of a multifocal structure of beliefs and the coexi-
stence of several alternative therapies within the same medical sy-
stem, the prediagnostic decision of family and friends (concerning
which specialist level to approach for diagnosis and treatment) are
a decisive factor in the overall operation of the medical system. A
quantitative analysis of a sample of prediagnostic decisions is used
by the author to show that the underlying principles refer directly
to the dynamics of conflict and alliance that pervade the social
organization of this group.


