
SPIRITI, SANTI E “BUONSENSO”: IDEOLOGIA E PRASSI
DI ALCUNI GUARITORI IN UNA VALLE DELL°ALTO
SANNIO o*

Patrizia Burdi

Introduzione
Questo scritto nasce come un primo tentativo di sintesi ed

elaborazione interpretativa di dati riguardanti alcuni guaritori tra-
dizionali in una zona rurale dell'Appennino centrofmeridionale,
privilegiando l°attenzione sui loro modelli di percezione della real-
tà e sul dispiegarsi dei conseguenti rapporti terapeutici. Tale con-
tributo conoscitivo, in fase di ulteriori approfondimenti, s'inqua-
dra nell'ambito di una più ampia ricerca di gruppo, diretta alla
comprensione del sistema medico tradizionale locale nella sua in-
terezza (1).

L'uso della denominazione “sistema medico” cela il pericolo
di ambiguità e riduzionismi, come a ragione Peter Worsley (1982)
fa notare, dal momento che l'esperienza di un disturbo nella sfera
del corporeo trascende la sua esclusiva caratterizzazione medica e
meglio si in uadra in una struttura di pensiero “metamedica”,
nella quale alcune categorie ontologiche, connesse ai vari livelli
di esperienza e conoscenza della realtà, vengono portate alla luce e
messe in relazione tra loro: le concettualizzazioni del malessere
fisico e psicologico - e quindi la loro accezione medica - sono
formulate in base alle stesse coordinate che informano la costru-
zione della realtà' e attraverso le quali si esprime e si organizza il
processo di roduzione simbolica del guaritore, sia in fase di ela-
borazione idIi=:ologica sia in uella più strettamente operativa.

Ciò che viene messo in (discussione, quindi, attraverso un uso
critico dell'espressione “sistema medico” è che la percezione della
pro ria minacciata o minata integrità psico-fisica vada intesa come
un fliinomento di esclusivo dominio medico, nel quale operare ana-
liticamente tramite processi interpretativi e coppie di opposizioni

L'Uomo, Volume I n.s. - nn. I/2, 1988



192

che non appartengono al sistema osservato ma al quadro di riferi-
mento concettuale nel quale si colloca il sistema medico “moder-
no”, familiare all'investigatore, facendo così comparire distinzioni
fra “religione” e “guarigione”, o fra “simbolico” e “strumentale”
(Bourguignon 1976; Comaroff 1983) (2).

Se, dunque, i cosiddetti sistemi medici, tradizionali e non,
sono fondati su idee, credenze e pratiche che in primis appartengo-
no al atrimonio culturale di una determinata società, essi vanno
consicierati come parte integrante di un più vasto sistema di cono-
scenze: non solo le patologie, ma anche e soprattutto le idee intor-
no ad esse debbono essere oggetto primario di attenzione (Fábrega
1971, 1973; Young 1976; Lieban 1977; Comaroff 1978).

Nell'espressione individuale dello stato di malessere così co-
me attraverso le risorse utilizzate per fronteggiare ed eliminare tale
condizione, emergono valori, dinamiche socioculturali, tendenze
ideologiche: come Comaroff (1981a:367) sottolinea, «the context
of affliction is an important locus both for the reinforcement and
the reformulation of sociocultural categories». Un'indagine antro-
pologica sulle cause, i meccanismi e le manifestazioni di ciò che
viene considerato “malattia”, e sulle attività inerenti alla sua riso-
luzione, deve fondare i suoi presu posti teorici su un approccio
olistico e non biomeccanicista, nel) quale «the multidimensional
concept of disease» (Hengelhardt 1981 :37) e delle tecniche utiliz-
zate per fronteggiarla possa essere meglio apprezzato (Kleinman
1973; Fábrega 1973, 1981, 1984; Comaroff 1978; White 1984): il
corpo umano «is not only a natural entity: it is at the same time a
mindful entity, socially and cu1turallyimbued›› (Hahn 1985: 170).

Nell°ambito di questa trattazione mi limiterò ad esaminare la
figura di tre guaritori operanti nell'area studiata, le dinamiche dei
loro interventi terapeutici e le loro elaborazioni interpretative, ri-
considerando quelle che vengono definite le caratteristiche del “ti-
pico” guaritore tradizionale (Romano 1965; Worsley 1982; Low
1988),_ vista la spiccata eterogeneità che mostrano all'interno di
uno spazio socio-geografico ristretto come quello in esame. Cia-
scuno dei tre guaritori si muove in maniera diversa, sia per quanto
riguarda l'aspetto eziologico sia per le modalità del trattamento,
sullo sfondo però di un omogeneo contesto culturale che proprio
nella capacità di confrontarsi con le differenti “logiche” che tali
approcci implicano fonda la sua possibilità di rimanere dinamico e
vitale.

Le peculiarità, le analogie e le differenze che emergono dalla
loro osservazione verranno interpretate in una prospettiva che pri-



193

vilegia una visione della dimensione culturale come livello di inte-
razione sociale totale, nel quale informazioni, conoscenze e cre-
denze continuamente si creano ex novo e si riorganizzano in siste-
mi simbolici.

Ci sembra che attraverso un'attenzione al “fenomeno”, alle
modalità e alle circostanze della creazione del significato dell'e-
vento, si possa superare un concetto di cultura intesa come model-
lo superimposto di comportamenti, come insieme di categorie
ideologiche che strutturano rigidamente l°esistenza e gli scambi
umani, perfettamente impermeabili alle sollecitazioni derivanti
dalla creazione e dall'elaborazione del singolo. Ciò consente anche
di apprezzare il guaritore non soltanto come risolutore di conflitti
intersociali e di patologie individuali, ma anche e soprattutto come
artefice culturale, creatore di modelli ideologici e detentore del
sapere tradizionale; un sapere continuamente rimesso in discus-
sione e alimentato dalle individuali potenzialità di interpretazione
simbolica. Ed è proprio questo apporto individuale, questo conti-
nuo e contestuale processo di creazione di significati che ci appare
rappresentare la chiave di volta dei cosiddetti sistemi medici tradi-
zionali e, in senso più vasto, uno dei momenti di maggior dinami-
smo e creatività di una cultura.

L'ambiente
La posizione geografica dell'Alto Sannio e le caratteristiche

della sua vita sociale ne fanno una zona marginale, con un certo
grado di distanza rispetto alla vita politica e culturale, regionale e
nazionale. Questa condizione, comunque, è relativa a diverse va-
riabili, prime fra tutte la residenza e l°occupazione, ed è natural-
mente non indifferente al processo acculturativo ormai da tempo
in atto a livello nazionale.

Un tempo, nell°area la tendenza era verso il modello residen-
ziale patrilocale, a tutt'oggi non ancora scomparso. L'attuale do-
minanza della neolocalità è dovuta ad una serie di fattori, primo
fra tutti la fortissima emigrazione avutasi negli anni '50-'60; i valo-
ri di cooperazione e di scambio, divisi una volta all'interno del
gruppo familiare congiunto, sono comunque ancora tangibili nelle
relazioni sociali fra residenti di una stessa zona. La princi ale oc-
cupazione rimane il lavoro agricolo anche se qualche fabgrica, di
abbigliamento nella fattispecie, è stata impiantata nell'ultimo de-
cennio.



194

Le condizioni di miseria e di arretratezza che caratterizzava-
no l'area sono state ormai fortunatamente superate, anche se esiste
un certo numero di nuclei familiari che vivono ancora in stato di
indigenza.

Per quanto riguarda le risorse mediche, nella zona esiste una
Unità Sanitaria Locale situata in San Bartolomeo in Galdo, dalla
quale dipendono i vari medici che operano mutualisticamente in
ogni paese; insieme a loro, una discreta schiera di liberi professio-
nisti coadiuvati da numerosi centri diagnostici: solo in San Marco
dei Cavoti (3) esistono ben tre laboratori di analisi cliniche, segno
questo di una crescente possibilità di investimenti economici più
che di reali esigenze della comunità. L'ospedale si trova nel capo-
luogo di provincia (Benevento). Un altro, in via di ristrutturazio-
ne, nel comune sede dell°USL. Inoltre, da diversi anni è in funzio-
ne, in località Molinara, un istituto psico-pedagogico la cui attività
è, o meglio, dovrebbe essere, a vasto raggio: sono di sua compe-
tenza, infatti, portatori di handicap, invalidi, individui affetti da
turbe mentali. Tale istituto rappresenta un punto di riferimento
non solo per coloro che sono affetti da tali disturbi e per le loro
famiglie, ma anche per gli operatori terapeutici tradizionali della
zona, i quali inviano lì i casi che necessitano di un intervento mag-
giormente incisivo, anche e soprattutto dal punto di vista farmaco-
logico (4). Tale “dirottamento” terapeutico è ben accetto dai pa-
zienti e dalle loro famiglie e non costituisce un'incoerenza, se si
considera il modello di «gerarchie delle risorse» (Romanucci-Ross
1969) quasi sempre presente in situazioni, come questa, in cui più
risorse mediche convergono (Colson 1971; Romanucci-Ross
1986; Stoner 1986).

Nel complesso, il servizio assistenziale costituisce un appara-
to medico ampiamente utilizzato, ma è gestito con modalità che
inquadrano l'incontro tra paziente ed operatore in un ra porto
gerarchico e formale, nel uale il malato - e le persone che gli sono
vicino - trova notevoli diflficoltà a comprendere il significato della
diagnosi e/o della terapia, che spesso viene recepito come un'inde-
cifrabile e angosciosa definizione tecnica. I «modelli esplicativi››
dei fruitori di tale transazione medica, per usare un'espressione
felicemente adottata da Kleinman (1980), si sviluppano su livelli di
significato che non hanno possibilità di confronto dialettico e di
conoscenza reciproca, entrambi chiusi in differenti ed impenetra-
bili universi semantici. Tale incomunicabilità, di natura culturale,
non esistenziale, nasce dall'incontro fra realtà sociali vicine spa-
zialmente ma storicamente lontane, fra universi di discorso, quello



195

del paziente e quello della burocrazia medica, per struttura incon-
ciliabili.

All°interno del contesto rurale della zona, coinvolto in poten-
ti rocessi acculturativi, l'insorgenza della malattia, l'alterazione
della sfera di benessere fisico e morale, acquista una dimensione di
esperibilità, di conoscenza, attraverso i valori e i significati che
appartengono alla cultura tradizionale ma, al contempo, specular-
mente la rappresenta nelle sue modificazioni ed incongruenze: il
cor o malato diventa esso stesso «both the substance and the me-
tapgor of contradiction›› della più ampia sfera sociale (Comaroff
19s1b= s).

I valori, le credenze e le esperienze culturalmente acquisite
legate all°insorgenza e al trattamento dello stato di malattia costi-
tuiscono il sapere medico tradizionale di una società: i guaritori,
che andremo ora ad osservare più da vicino, nella loro opera di
mediatori culturali ne rappresentano la condensazione più signifi-
cativa.

Qualche considerazione sulla figura del guaritore tradizionale
L'attenzione posta dalle scienze antropologiche alla figura del

guaritore ha reso possibile individuarne alcune costanti - caratte-
riali e socioculturali -. che permettono una messa a fuoco compa-
rativa dei sistemi di cura “tradizionali” e che riflettono e veicolano
in primis i particolari e contestualizzati orientamenti ideologici e
organizzativi delle singole società che li esprimono.

Considerando le caratteristiche fisiche, il sesso non sembra
essere una discriminante di base nella scelta del ruolo di guaritore
tradizionale: le “virtù” che ne permettono l'adempimento - acqui-
site secondo le più variemodalità (“chiamate”, apprendimento,
ricerche estatiche, malattie o situazioni letali superate, ecc.) - ap-
artengono ad una sfera di alterità sovrannaturale nella quale, nel-

là maggior parte dei casi, le differenziazioni sessuali cessano di
avere significato. Ciò non toglie che specializzazioni tera eutiche
e grado di potere siano elementi ampiamente sensibili aliia diffe-
renziazione sessuale che variamente si combinano con quest°ulti-
ma dando luogo a configurazioni differenti a seconda delle aree
geografiche considerate (cfr. a questo proposito Lisón Tolosana
1979:177,222,288). L'età sembra invece essere una discriminante:
generalmente è quella della maturità, in connessione alla capacità
di espressione carismatica della propria personalità, alla profonda
influenza e all'innegabile potere personale che l'attività curativa



196 .

implica e che risulterebbe quanto meno contrastante con l'even-
tuale giovane età dell'operatore (Metzger 8c Williams 1963; Ro-
mano 1965).

Da un punto di vista della dinamica socioculturale, l'interven-
to del guaritore è di mediazione e reintegrazione nella comunità
degli individui che, per vicende fisiche o interpersonali, abbiano
assunto otenzialità disgreganti rispetto ad essa: l'atteggiamento
morale cièl guaritore, così come il suo carisma, non si esplica in
una gestione del rapporto con il paziente in termini di potere - e
uindi di dipendenza - personale, ma tende a consentire all°indivi-
duo e alla comunità di riallacciare quei rapporti temporaneamente
interrotti, riconsolidando le virtù del quadro ideologico che la cul-
tura esprime (Adamas 8( Rubel 1967; Lieban 1967; Kiev 1968).

Per quanto riguarda le peculiarità riscontrate nella dimensio-
ne più strettamente operazionale emergono innanzitutto l°utiliz-
zazione di procedimenti diagnostici e classificatorì che fanno rife-
rimento a categorie concettuali (5) ampiamente condivise dal pa-
ziente (Frake 1961; Glick 1967; Fábrega 8: Silver 1973; Kleinman
1980; Finkler 1985); la primaria attenzione alla dimensione psico-
sociale del malessere; l'organizzazione dell”incontro terapeutico
basata sulla parteci azione e coinvolgimento dell'insieme familia-
re, con una articol-àre attenzione al vissuto dei rapporti personali
all'interno essa; Pambivalenza del potere terapeutico e la conse-
guente ambiguità del guaritore dovuta alla sua capacità di generare
quei processi devastanti a livello individuale che è chiamato poi a
neutralizzare socialmente; la virtuale assenza di onorari obbligato-
ri e/o necessariamente pecuniari (6).

Enunciazioni, queste, tuttora oggetto di ampi approfondi-
menti e sottoposte al vaglio di sempre nuovi confronti cross-
culturali. La loro schematicità, inoltre, non esclude l°interna diffe-
renziazione e la varietà di sfumature concettuali spesso presenti
anche in aree geograficamente e culturalmente omogenee.

Una invariante della figura del terapeuta tradizionale è per
contro la sua capacità, frutto delle sue conoscenze esoteriche, di
tradurre metaforicamente il corporeo in ideologico e viceversa: in
conclusione, di operare il passaggio, universalmente difficile, fra
natura e cultura. Se, infatti, nel momento diagnostico le manifesta-
zioni fisiche acquistano un”essenza ideologica tramite la loro clas-
sificazione, nel momento più propriamente terapeutico sono, al-
l'inverso, i fattori ideologici, simbolici a riversarsi sul fisico, a do-
verne correggere e riorientare il funzionamento.

Se questo è l'elemento unificante, il principio logico posto

›

44L4



197

alla base dell'esistenza e della funzionalità dei guaritori tradiziona-
li, ogni guaritore presenta però sue proprie caratteristiche perso-
nali, propri elementi differenziali da cui conseguono successo, po-
polarità, posizione gerarchica all'interno della categoria operativa.

Tre guaritori

- Luigi Riwemzzi (Carapella)
«Il paradiso è pieno di anime del Purgatorio. L”Inferno è vuo-

to: sono tutte sulla terra ad ammorbare gli uomini». Così si espri-
me Zì Luigi. La sua residenza è in località Calise, una zona parti-
colarmente suggestiva dal punto di vista delle bellezze naturali ma
decisamente isolata e ra giungibile solo attraverso strade sterrate.
Ha 70 anni, statura mecfio bassa, magro, dimesso nel vestire, con
una cicatrice sul lato sinistro del naso che nulla toglie però all'e-
spressione bonaria ed allegra del volto. E agricoltore e ciabattino
ma la sua attività di guaritore occupa quasi tutta la sua giornata. La
sua biografia è ricca di particolari romanzeschi, prevalentemente
legati ad eventi bellici. Dopo un'infanzia caratterizzata da uno
spiccato sentimento religioso che lo portava ad andare solitario
per la campagna «co' 'na cosa dindo a la mente che dovevo pregà››,
nel 1939, all'età di 23 anni, viene richiamato alle armi, iniziando
una vera e propria personale odissea bellica. Durante la sua vita
militare, Zì Luigi cominciò a realizzare di avere capacità che lo
contraddistinguevano dai suoi commilitoni. Più specificamente, si
accorgeva che, senza bisogno di mappe o indicazioni, poteva facil-
mente raggiungere luoghi non conosciuti precedentemente, ed an-
che in minor tempo rispetto ai suoi superiori provvisti di carte.
Inoltre, durante un bombardamento particolarmente intenso, si
verificò un avvenimeno cruciale per la sua futura attività di uari-
tore: l°apparizione della Madonna e di S. Rita che, esortanãolo a
spostarsi subito dalla sua posizione, fecero sì che la granata che
stava per cadere proprio in quel punto non investisse lui e le per-
sone vicine. Tale evento è da lui considerato come una vera e pro-
pria “chiamata”: attraverso tale visione egli ebbe il dono dello Spi-
rito Santo e non è un caso che solo dopo di questa suo padre,
guaritore anch'egli, gli comunica la sua “conoscenza”.

Zì Luigi è particolarmente reticente a parlare di suo padre e
del tipo di relazione che li univa: da altre fonti all'interno della
famiglia e parlando con la gente apprendo che Carapella (sopran-



198

nome del padre e, ironicamente, il nome con il uale è maggior-
mente conosciuto il figlio nella zona), era particoillarmente famoso
e svolgeva una vera e propria leadership nella contrada.

Sembrerebbe, quindi, che la reticenza a arlare della figura
paterna così invadente sia dovuta al timore veder sminuito il
proprio prestigio personale, le proprie capacità “naturali” ratifica-
te sovrannaturalmente. Ciò è perfettamente congruo con la sua
impostazione ideologica: i suoi interventi terapeutici sono la ma-
terializzazione di un sapere la cui fonte diretta è la sfera divina, di
cui lui solo è inte rete e intermediario.

La confermalå tale capacità mistica arrivò fuori dal suo am-
biente familiare. Appena dopo la guerra, in una stanza d'albergo
ad Albano, vicino Roma, per la prima volta utilizzò quello che oi
sarebbe divenuto il suo principale mezzo diagnostico: il Croceiis-
so. Nella strada, dinnanzi alla finestra della camera stazionava una
chiromante di nome Anna, dalla uale si recava sempre un gran
numero di persone. Infastidito dafle attività della donna - da lui
reputate di origine maligna - improvvisamente si sentì ispirato -
«me lo so' sentito›› - e ponendo un Crocefisso nella mano di un
suo compagno di stanza gli chiese: <<che fa in mano?». La replica
dell°amico indicò immediatamente l°entrata_ in scena di forze so-
vrannaturali: «pesa, nun lo posso tene°». Dopo uesta ris osta, Zi
Luigi si sentì in diritto - e in dovere - di procedere con l”invoca-
zione: <<vattene Satana, nun fa' vende' chiù bugie ad Anna co' le
carte››. Il giorno dopo Anna sparì e da quel momento lui cominciò
a ricevere pazienti (grazie anche alla ubblicità dell°amico il quale
era rimasto particolarmente scosso ciàlla performance mistica).

Zì Luigi attribuisce le pro rie capacità terapeutiche, o me lio,
taumaturgiche, direttamente ailo Spirito Santo. Quest°entità åivi-
na gli permette di interpretare contingenze, particolari spesso ov-
vii e naturali come segni di patologie in atto, e di comunicare di-
rettamente con gli agenti causativi di tali patologie. La presenza
dello Spirito Santo permette inoltre di unificare, direi quasi di fon-
dere, le opposte categorie morali, il bene e il male: «l°anima è
una››, «Dio ha creato il bene e il male, Dio sa fare il male e poi
piglia uno pe” levarlo››. -

Il suo procedimento diagnostico si sviluppa quindi da questa
“ispirazione” e presumibilmente solo con il tempo ha condensato
la ritualità che attualmente lo contraddistingue. Le sedute si svol-
gono nella stanza attigua alla cucina, sullo stesso banchetto su cui
ripara le scarpe e sul quale, alla rinfusa, sono appoggiati oggetti
sacri e profani: attrezzi da calzolaio, immagini religiose di plastica,



199

olio benedetto ed incenso, penne, fotografie, ecc.. Molto spesso il
paziente è accompagnato da amici o familiari i quali partecipano
attivamente alle procedure. Dopo una breve conversazione, du-
rante la quale viene esposto il roblema, e dopo aver posto uno dei
suoi numerosi Crocefissi neliè mani del paziente, segue qualche
attimo di concentrazione e, con gli occhi chiusi e la mano sinistra
alzata e tremolante, Zì Luigi inizia con le invocazioni: «Beata Ver-
gine, Immacolata Concezione, S. Michele Arcangelo, tutti i Santi
venite a conciliazione in me e pregate per mia massima culpa»
Segue poi l'elencazione di una serie di sensazioni che il Crocefisso
dovrebbe suscitare: caldo/freddo, pesantezza/leggerezza, formi-
colio/sudore: «fa come nu calore sotto la Croce nella mano di...››.
Sono segni questi che lui deve sentire per primo: «se nun fa a me io
non te lo domando››. Per ognuno chiede conferma al paziente e
appena vi è rispondenza produce la diagnosi. Di solito questa fase
è particolarmente breve e l”elemento causativo è individuato subi-
to. Ciò per un duplice ordine di motivi: 1) il coinvolgimento emo-
tivo da parte del soggetto è notevole: il sentir pronunciare il pro-
prio nome - Zì Luigi costantemente ripete il nome del paziente
nelle sue invocazioni - durante un'occasione rituale e all°interno di
formule verbali considerate sacre, crea uno stato di leggera altera-
zione sensoriale e di attesa; 2) i fattori eziologici* a cui il guaritore
fa ricorso non lasciano spazio al dubbio: è sempre il demonio la
causa scatenante e la scelta di una o di un'altra delle sue manifesta-
zioni- fatture, legature, striature, paure (8) - rimane inappellabile
per il paziente, visto che la conoscenza di tali fenomeni non è di
sua competenza. Inoltre, Zì Luigi dichiara di non essere lui a pro-
durre la diagnosi, ma direttamente lo Spirito Santo.

Non si riscontra nessuno sdoppiamento di personalità o stato
di trance, come spesso rilevato dalla letteratura sulle peƒormances
sciamaniche (Bourguignon 1972; Peters 1982); lo stato resta quel-
lo di realtà non alterata nella quale il rapporto mistico con l'entità
extra-umana si manifesta con l°intuizione, l'illuminazione. Ciò è
erfettamente coerente con la natura dell'entità sovrannaturale per

là quale Zì Luigi agisce da medium. Lo Spirito Santo, nella sua
accezione religiosa ed esegetica rappresenta l'essenza della cono-
scenza, la sua presenza nei mortali dona la capacità di ca ire razio-
nalmente Dio e l'universo, illumina la mente più che ilpcuore. In
certo senso, il pensiero tradizionale segue questa linea interpretati-
va culta, come rivela l'espressione di Zì Luigi che lo chiama «lo
penziero›› (9). .

Non sembra esserci una vera e propria coerenza esplicativa



200

rispetto a questi fenomeni che la mano percepisce - e, spesso, an-
che il corpo - nel senso che non vi è una precisa corrispondenza
segno-causa scatenante: il sudore sul palmo della mano o sul Cro-
cefisso è stato interpretato in due differenti situazioni come “invi-
dia” e malanimo da parte di una persona estranea e come “nervosi-
smo” e poca concentrazione. Il nervosismo, inoltre, diviene spesso
la causa che impedisce al paziente di avvertire i suddetti segni.

La cosa realmente importante è che ci sia una corrispondenza
di sensazioni tra il guaritore e il paziente, segno questo di un im-
manente intervento divino: «Dio ha da venì' pe' me e poi passa a
te››. In questo modo le possibili grazie dello Spirito Santo sono
incanalate e dirette verso la risoluzione della problematica situa-
zione del paziente.

L'estemporaneità e la creatività legate all'interpretazione di
questi segni sono evidenziate nella fase più propriamente terapeu-
tica durante la quale, per esempio, la presenza del sudore è consi-
derata positivamente, diviene la prova che «la Croce di Cristo suga
il male: se esce asciutto nun c'è niente da fa'». Insieme a questa
vera e propria tecnica divinatoria Zì Luigi produce le sue dia nosi
avvalendosi anche di metodi “scientifici”, come il prelievo defsan-
gue: ciò si verifica quando il aziente, comunicando i suoi proble-
mi, evidenzia disturbi nella sii-:ra sessuale o rileva episodi di malat-
tia con rilevante alterazione della tem eratura corporea. In uesti
casi l'attenzione si sposta sull'attività fisiologica, della quale san-
gue è lo spazio simbolico per eccellenza: ciò che è reso in consi-
derazione, ovviamente, non è la sua composizione liiiochimica, ma
la sua “qualità”: nel caso di “legature”, per esempio, esso «è an-
nacquato, sbianchito››; alcune sue pazienti tossicodipendenti, in-
vece, l'avevano «scuro e dromito›› (grumoso). In entrambi i casi
l'uso di una tecnica moderna fonda e dà ulteriore significato ad
una diagnosi di tipo tradizionale.

Nel caso di fatture sono altri gli indizi che portano a una sua
diagnosi, ma il sangue torna in qualche modo a essere punto focale
dell'evento morboso: si crede che gli spiriti, una volta entrati nel
corpo di un individuo, si situino nei punti in cui, secondo la locale
idea della fisiologia del corpo, maggiore è il flusso sanguigno, cioè
nelle giunture. Tale credenza quasi certamente si collega alla diffu-
sa pratica diagnostica seguita da numerosi guaritori per rilevare la
presenza di spiriti e che consiste nel tastare l'interno dei gomiti del
paziente (10).

Per quanto riguarda Zì Luigi, la presenza di spiriti e quindi di
fatture, diventa evidente quando, nel corso delle sue sedute, il pa-



201

ziente è so getto a crisi di vomito (11). Numerosi sono i suoi
racconti sulI°argomento, iù o meno spettacolari, ma sempre con-
nessi a situazioni in cui if)paziente è una vera e propria vittima di
possessioni demoniache; tale concomitanza di fenomeni- vomito
e fatture - è spiegata da lui in termini scientifici: essendo la fattura
costituita spesso da sostanze (appartenenti alla sfera dei morti co-
me la polvere d'ossa, “la pulverella”) essa viene in erita e «scegne
allo fegato, poi passa alle arterie e poi alle vene capiilari». Inducen-
do il vomito tramite isuoi scongiuri, Zì Luigi ritiene di .insinuarsi
in questo circuito interno ed innescare una positiva reazione fisio-
logica che, come lui dice, fa sì che il fegato reagisca contro la so-
stanza nefasta. Questa è la spiegazione “scientifica” che egli fa
corrispondere alla diffusa credenza nell°impossibilità, anche da
parte del guaritore più dotato, di risolvere situazioni in cui il sog-
getto presenti da molto tempo sintomi di fattura.

Se si considera infatti che il passaggio della fattura dal fegato
al circuito sanguigno implica a questo punto un totale possesso da
parte di uno spirito (12) e quindi rappresenta la fase più acuta del
male, si com rende come essa sia pertanto l'espressione culturale
privilegiata clèi disagi psichici o psicologici, quale che sia la loro
natura e gravità. Espressione in cui è facile cogliere il processo
metonimico attraverso il quale il sangue e la sua circolazione sono
messi in relazione con i casi non trattabili (probabilmente vere e
proprie psicosi irreversibili), mentre gli organi spazialmente defi-
niti lo sono con quelle situazioni che si presentano modificabili
(neurosi, crisi temporanee). Ancora una volta concettualizzazioni
legate alla sfera corporea roiettano simbolicamente il loro signifi-
cato nella sfera sociale una comunità: tali <<strutture culturali
simboliche» agiscono inoltre come elementi potenzialmente tra-
sformativi nell'esperienza psicologica dell'individuo così come nei
suoi stati fisici (Murray 1977).

L'attività curativa di Zì Luigi, quindi, si articola essenzial-
mente su un-piano religioso in cui l°elemento fede ha un ruolo
predominante (13). Solo attraverso la fede l'attività terapeutica ac-
quista la sua efficacia, dando la possibilità al paziente di ricostruire
in termini comprensibili la propria esperienza e di dare un senso
alla sua esistenza. Seguendo Geertz, se una religione può essere
definita come <<1) un sistema di simboli che agisce 2) stabilendo
profondi, diffusi e durevoli stati d°animo e motivazioni negli uo-
mini per mezzo della 3) formulazione di concetti di un ordine
generale dell'esistenza del 4) rivestimento di questi concetti con
un'aura di concretezza tale che 5) gli stati d'animo e le motivazioni



202

sembrano assolutamente realistici» (Geertz 1987:141), l°attività te-
rapeutica di Zì Luigi non può che essere qualificata come fonda-
mentalmente e strutturalmente religiosa.

Le interviste con i pazienti testimoniano come, attraverso gli
incontri con lui, spesso protratti dopo la risoluzione del problema
specifico e anche solo per telefono (14), quelli ac uisiscano da un
lato la conferma delle credenze tradizionali e deillla loro efficacia
euristica, dall'altro la possibilità di rinascere a nuova vita spiritua-
le: l'interazione attiva con la cosmogonia religiosa, il “sentire”
concretamente l'operato dei santi e di Dio, realizzare che vi è stato
un miracolo, contribuisce alla creazione - o al consolidamento - di
una visione spirituale della propria esistenza e del mondo in cui si
è posti. .

- Don Vito
Ha 63 anni, vive in campagna, nella zona di Castelpagano: è

agricoltore ed allevatore. La sua ospitalità, com'è la prassi nella
zona, è squisita, dispensa ampi sorrisi ma diviene estremamente
sospettoso e riservato se nel corso della conversazione il mio inte-
resse si sposta verso particolari tecnici delle sue performances ri-
tuali.

A differenza di Zì Luigi, Don Vito non ama parlare di sé e
tende a considerare la sua attività di guaritore in maniera non mol-
to diversa da come considera le sue fatiche quotidiane: non sente,
cioè, di essere coinvolto in una missione divina, ma di perpetuare
una “conoscenza” che gli è stata tramandata e che lui comunicherà
ad uno dei suoi discendenti.

La sua esperienza come guaritore iniziò tardi, intorno ai cin-
quant'anni, ed è stata caratterizzata da un profondo scetticismo
iniziale. Don Vito non ha ricevuto alcuna “chiamata” e non è stato
testimone di alcuna “apparizione”. Suo zio, fratello del padre, era
un famoso maano della zona, riconosciuto ufficialmente dal Mago
di Arcella, ed in possesso di un diploma di “secondo mago d'Ita-
lia”. Non avendo quello discendenti diretti, come depositario del-
le conoscenze esoteriche della famiglia venne scelto Don Vito, in
quanto figlio maggiore di suo fratello. Egli non accettò volentieri
tale incombenza e nel primo periodo del suo apprendistato fu te-
stimone distratto e disincantato alle sedute dello zio, che lo spinse,
invece, con determinazione a memorizzare le invocazioni e le pre-
ghiere recitate; dopo qualche mese cominciò ad eseguire ersonal-
mente le tecniche apprese e a rendersi conto della loro efficacia o,



3 203

meglio, si accorse di poter guarire, di aver acquisito,,de»i poteri. Per
lui, infatti, Papprendimento delle:-“parole rnagiche” non implica
automaticamente la possibilità di guarire: vi deve' essere una predi-
sposizione, una qualità interiore“dell'individuo che renda tali pa-
role efficaci. Tale qualità è avvertitanon da chi è scelto come “ap-
prendista stregone”, ma da colui che sceglie il suo discepolo.

Fino a 50 anni della sua esistenza Don Vito non aveva avverti-
to alcun tipo di vocazione o tendenza verso attività magiche: lo
zio, designando lui e lui solo come depositario delle sue conoscen-
ze, crea ex novo in lui una predisposizione, lo investe, a posteriori,
di qualità particolari: <<devi esse' un ommo riale, a posto, giusto››.

Essere scelti da un maano come depositari delle sue cono-
scenze implica un doppio ordine di considerazioni: da un lato si
sviluppa una nuova personalità che risponde in modo positivo alle
sollecitazioni di un universo, allo stesso tempo distante e ptente,
quello della magia; dall°altro implica una doverosa, piena accetta-
zione della scelta. Metterla in questione, così come negare la pro-
pria predisposizione all'attività magica significa negare la stessa
esistenza di quest'ultima, mettendo in dubbio la scelta fatta o con-
siderandola casuale e immotivata. Questo determinerebbe una
doppia rottura di equilibrio: anzitutto ci si porrebbe in aperto
contrasto con valori culturali prestabiliti, in base ai quali l°operato
dal maano si avvale di capacità di osservazione e discernimento
“altre” che proprio per esser tali non possono essere messe in di-
scussione; si creerebbe poi una situazione di rottura e di insicurez-
za all'interno del gruppo familiare. Da quanto Don Vito mi rac-
conta, infatti, subito dopo essere stato scelto e aver acquisito le
cognizioni necessarie, iniziò la sua attività con scarso entusiasmo:
il suo preciso intento, la sua motivazione “ufficiale”, si basavano
sulla possibilità che tale attività offriva di poter prote gere la salu-
te dei propri familiari. In seguito, la fama dello zio fginì per coin-
volgerlo portandolo ad allargare il suo raggio d'azione.

L'inizio tardivo della sua attività gli precluse d'altro canto la
possibilità di apprendere nuove tecniche da altri maani, un arric-
chimento conoscitivo che comporta una crescita di prestigio (suo
zio, come abbiamo visto, era riuscito ad ottenere un diploma da
uno di essi).

La sfera d'intervento di Don Vito è quella delle malattie “pro-
curate” derivanti cioè da intervento magico. Egli quindi «leva cose
fatte co' le parole», non tratta le cosiddette “malattie di Dio” (15),
e nemmeno ciò chechiama gli «allontanamenti naturali». Que-
st°ultima categoria comprende le rotture di legami sentimentali



204

dovute alla volontà consapevole di uno dei partner; quelle, cioè,
per le quali non vi è stato alcun intervento magico esterno. Inoltre,
evita di prendere in cura persone “affatturate” da molto tempo,
perché ritiene che in questo caso esse sono possedute dagli spiriti e
che pertanto necessitano di un altro tipo di intervento: «è un°altra
materia».

Nell°elaborazione personale di Don Vito, quindi, la fattura,
generalmente considerata il veicolo della possessione spiritica, ac-
quisisce questa valenza solo quando diventa cronica, quando «è
entrata nelle ossa, come un'infezione››. Non a caso, infatti, egli
sottolinea più volte l'importanza del momento in cui è interpella-
to: se si va da lui dopo qualche tempo che si accusano i sintomi «è
troppo tardi e (lui) se ne lava le mani››, « erché co” chilli nun se
guarisce chiù». Le fatture a morte, «quellè che te prendono alla
testa e a tutta 'a vita››, possono essere inviate, a differenza delle
“attirazioni”, solo dal «diretto padrone››; cioè «da uno (come lui)
che fa lo buono e malamente››; il quale deve provare personalmen-
te profondi sentimenti di odio. E assai improbabile, mi spiega Don
Vito, che un maano si prenda la pericolosa responsabilità di “am-
mazzare” qualcuno per conto di terzi.

Le sue principali sfere d'intervento sono le “guastature” e le
“attirazioni”. In quest'ultimo caso i suoi pazienti sono retendenti
o ex fidanzati respinti che tentano di trovare un rimediio - ed una
spiegazione - ad una rottura sentimentale non desiderata. L°inge-
rimento di sangue mestruale sciolto in qualche innocente bevanda
è il rincipale mezzo magico per attirare a sé un uomo, qualunque
sia ià situazione sentimentale che lo leghi ad altre donne. Vittima
del cosiddetto “biscottino”, l'uomo non è più padrone della sua
volontà, «per lui nun c'è pace chiù», si sente potentemente attratto
verso la persona artefice del malefizio - «per quella persona ce va
paccio» - sviluppa cioè una specie di “fissazione” considerata pa-
tologica, una vera e propria malattia. Nel caso infatti che una per-
sona diversa dalla vittima designata ingerisca la bevanda affattura-
ta, le conseguenze possono essere gravissime: «va a finì 'na sciagu-
ra», si può anche morire. Don Vito, quindi, interviene per annul-
lare gli effetti di tale malefizio, dopo che il suo procedimento dia-
gnostico ne ha confermato l'esistenza.

La condizione di '“abbeveratura”' comporta, insieme al cam-
biamento drastico di obiettivi sentimentali, manifestazioni e atteg-
giamenti inusuali, caratterizzati da nervosismo, irritabilità, asocia-
lità, manie, ed anche effetti fisici, quali il dima rimento, l°inappe-
tenza, la stanchezza. Prevalentemente sono le ãonne abbandonate



, 205
che si rivolgono a lui, ma abbastanza spesso sono i familiari che
interpellano Don Vito, preoccupati del repentino cambiamento Q
da inusuali comportamenti di uno dei maschi della famiglia. E
estremamente raro che una donna sia l'obiettivo di tale azione ma-
gica: in una società in cui è l"uomo che opera le scelte economiche
ed esistenziali sarebbe incongruo, da un punto di vista ideologico,
ammettere la sua impotenza in campo sentimentale, la necessità
cioè di far ricorso alla magia per conquistare una donna. La scelta
di una moglie, al di là degli imperativi della passione amorosa,
implica considerazioni più pratiche, come la tenuta della casa e la
sua economia, l'accudimento dei figli e familiari, un aiuto nell'atti-
vità lavorativa del marito: una moglie conquistata magicamente
non darebbe alcuna garanzia da questo punto di vista; come mi
riferisce Don Vito, «nun è conveniente prende' 'na moglie a
forza». e

Nel caso di '“guastature”' qualsiasi anomalia o disturbo nella
crescita del bimbo è una ragione più che sufficiente per una visita a
Don Vito che, comunque, è sempre posteriore ad un intervento
medico o ospedaliero, considerato non soddisfacente o effettivo.

La procedura dia nostica utilizzata è affascinante: al paziente
- o chi per lui - è riclâiesto il nome ed il cognome di un parente
morto. Avuta questa informazione Don Vito scrive questi dati su
un quaderno e si ritira in una stanzetta attigua nella quale, tramite
formule invocative, si mette in comunicazione con il morto, chie-
dendogli se la persona fosse stata o no soggetta ad attacchi magici.
Il defunto manda dei “segnali” che si manifestano in un piccolo
treppiedi di legno, ereditato dallo zio, che Don Vito tiene in ma-
no. Spesso succede che arrivi una voce: in quest'ultimo caso né
Don Vito né il paziente può comprenderla, ma solo un estraneo
che passi lì per caso e non abbia alcun rapporto con loro: «se se
trova 'na persona 'stranea che passa accussì, chillo è capace che
sente 'a voce». Nel riferirmi questi particolari il maano assume
un'aria solenne, come se ciò legittimasse indubitabilmente l'effet-
tiva presenza di defunti nel corso dei suoi interventi.

I morti dun ue sono capaci di linguaggio, possono comuni-
care con la sfera (dei vivi ma il loro idioma non è una langue, non
dà cioè la possibilità di intendere la struttura e i significati di quel
mondo altro che tramite essa si esprime: ciò sarebbe troppo, il
mar ine di sicurezza si ridurrebbe pericolosamente. Don Vito mi
confgessa che sarebbe terrorizzato al sentir “parlare i morti”. Solo
l'inconsapevolezza, una sorta di intoccabile distanza derivante



206

dalla propria ingenuità ed estraneità alle manipolazioni esoteriche
permette di ascoltare, senza pericoli, la loro voce.

Il linguaggio, con la potente capacità evocativa e rappresenta-
tiva dei simboli con i quali si costruisce è qui drammaticamente
esperito e negato al contempo, come potenziale “culturale” utiliz-
zato da attori troppo “naturali” e quindi come un pericoloso tra-
valicare spazi 'semantici che si cerca attentamente di mantenere
circoscritti. I defunti si esprimono, si devono esprimere, attraver-
so “segnali”, potremmo dire tramite significanti e non significati:
essi vengono interpretati dall'operatore magico in quanto segni
naturali traducibili culturalmente, in quanto legittimano e poten-
ziano le sue azioni.
' La funzione essenziale dell°oggetto medium della comunica-
zione è quella di accertare la presenza di ingerenze magiche sul
paziente: nel caso esse non fossero presenti - se il defunto non
desse indizi tramite esso - Don Vito non otrebbe intervenire. Il
manifestarsi di una risposta positiva im iica l'inizio dell'attività
magico-curativa che si può articolare in die direzioni: contro l'ef-
fetto dell'azione magica e contro il mandante di essa. Questa se-
conda eventualità si presenta quando il suo intervento è richiesto
non er qualche persona ma per cose, ad esempio stalle o camion,
un°afia mortalità di animali, il frequente deterioramento dei pro-
dotti caseariiò agricoli-, continui problemi con macchine o motori,
possono essere causati da qualche agente stregonesco; nel qual ca-
so Don Vito dirige la sua attività magica direttamente contro di
esso. Ciò lo pone in una situazione estremamente pericolosa, per-
ché lo fa il bersaglio di controattacchi o ritorsioni: «so' il primo ad
esse' colpito››; così commenta le conseguenze di questa sua atti-
vità.

La delicatezza e l”ambiguità della sua posizione gli impongo-
no un'estrema cura nell'esecuzione dei rituali: un'invocazione o
una preghiera proñunciata con parole diverse o in diverso ordine
può avere nefaste conseguenze: le entità invocate possono irritarsi
e “battere” `- colpire fisicamente - l'invocante.

Le terapie o, più esattamente, le contromagie utilizzate, sono
basate essenzialmente su formule verbali: la prassi è quella di reci-
tarle a bassa voce e molto velocemente in modo che sia estrema-
mente difficile, se non impossibile, che il paziente ne possa capire
il senso. Il punto di riferimento di tali formule è San Cipriano. Sia
le invocazioni che le richieste specifiche sono quasi sempre indi-
rizzate a lui.

La storia del Santo è esemplare in questo contesto. Cipriano è



207

un mago, consacrato fin dalla gioventù a demoni: «parea che con-
vertisse le donne in bestie». Innamoratosi di una cristiana, Giusti-
na, egli usa tutte le sue arti magiche per averla ma lei con un sol
segno di croce rompe tutte gli incantesimi. Interpellato il Principe
dei Demoni per un aiuto nell°impresa, anche lui deve riconoscere
la sua impotenza di fronte al segno della_Croce. A questo punto,
convinto della supremazia di Cristo, Cipriano decide di seguire il
Crocefisso e di convertirsi. Per la sua sapienza è poi fatto vescovo
(16).

L'attività di Don Vito sembra quindi articolarsi in uno spazio
più specificamente magico che terapeutico. Innanzi tutto l°acquisi-
zione della conoscenza è decisamente un°esperienza terrena, con-
creta, in cui è fondamentale il concetto di potere più che quello
d°illuminazione: maggiore è il numero delle fonti dalle quali trarre
insegnamenti, più potenti divengono le proprie capacità esoteri-
che. Tramite l'esperienza, inoltre, tali capacità vengono affinate e
rese meno vulnerabili. Esse gli permettono di gestire con successo
i rapporti con un mondo, quello dei defunti, che ra presenta il
polo essenzialmente negativo, asociale, distruttivo ciiei rapporti
umani: qualsiasi contatto improprio con esso può dimostrarsi ne-
fasto.

Don Vito rappresenta l°anello di congiunzione tra due realtà
che dovrebbero rimanere distinte, il suo potere sta nella capacità di
esistere ed agire fruttuosamente in una zona di confine intrinseca-
mente pericolosa: non si può appartenere a due realtà antitetiche,
alla vita e alla morte, al mondo dei viventi e a quello dei defunti, è
una contraddizione in termini. Solo tramite la magia tale contrad-
dizione può superare se stessa e divenire azione. L'ambiguità della
condizione impone, quindi, una codificazione accurata dei com-
portamenti, un'attenzione quasi esas erata al rituale: uno sbaglio,
una dimenticanza ed il delicato equilibrio si rompe, la ro ria in-
vulnerabilità è messa in pericolo. Non è un caso, quincii, clie Don
Vito non tratti malattie -le cosiddette fatture croniche, come lui le
chiama -in cui gli spiriti rappresentano il fattore eziologico: qual-
siasi azione contro di essi sarebbe da lui considerata un'azione
contro lo stesso proprio potere, contro quelle stesse essenze che lo
aiutano nelle sue attività magiche. Il fulcro della sua attività è nella
capacità di comunicazione con il mondo dei morti, non nella sua
manipolazione o nel totale dominio di esso: gli spiriti, infatti, ri-
mangono muti - ribadendo, con il loro silenzio, l°impotenza da
parte dell°operatore di servirsi di loro - se i disturbi per cui si
chiede conferma appartengono ad una sfera di ingerenza non ma-



208

gica ma divina. La sfera d'azione di Don Vito, quindi, è decisa-
mente magica - e non religiosa - e il suo intervento si configura
come una contrapposizione tra domini esoterici: nel caso, come
abbiamo visto, si richieda la sua opera per oggetti o attività sospet-
ti di essere stati influenzati magicamente, il suo potere non si diri-
ge a restaurarne l'integrità - come Zì Luigi- ma si indirizza contro
il responsabile, in vero e proprio confronto fois-iì-fvis. Da questo
confronto, in caso di vittoria, deriva la guarigione del paziente o
l'arrestarsi della serie di accadimenti sfortunati che, proprio per-
ché considerati in successione temporale - una vera sequenza ine-
sorabile di effetti- sono interpretati come diretto risultato di atti-
vità malvagie (cfr. Favret-Saada 1980:6).
La sua 'figura è decisamente ambigua, com'è ambigua quella di

colui che lui invoca: significativamente, Don Vito non si considera
un guaritore ma un maano, sottolineando lessicalmente la diversa
struttura della sua attività.

- Sbamba (Giovanni Capozza)
Giovanni Capozza, “in arte” Sbamba, viveva in una masseria

isolata nelle campagne circostanti Pesco Sannita (17). La sua “pro-
fessione” si svolgeva in una stanza a pian terreno della casa, esclu-
sivamente adibita a “studio”: lì, seduto ad un tavolo-scrivania con
numerosi libri in fila e con un diploma di “Enigmista Scelto” in
bella vista sulla parete, riceveva i suoi pazienti dal lunedì al vener-
dì, orario 7-12.

Questi pochi tratti poco forse ci dicono sulla sua impostazio-
ne, sulla sua tensione conoscitiva, nella quale è presente un costan-
te indirizzarsi verso uno status di scientificità, verso l'applicazio-
ne, personale ma rigorosa, di principi logici ed empirici. Le con-
cettualizzazioni relative agli stati patologici elaborate da Sbamba
sono frutto dell'attenzione costante e critica posta su qualsiasi in-
formazione di tipo fisico e/o medico proveniente dall'esterno, sia-
no esse anche soltanto un incontro con un antropologo o una tra-
smissione televisiva (nella sua cucina vi sono ben due apparecchi
televisivi, uno accanto all°altro).

Dalle teorie sull'atomo alle istruzioni per massa gi orientali,
qualsiasi indicazione in qualche modo “scientifica” è ãa lui assimi-
lata e rielaborata attraverso l'ottica della sua personale concezione
del mondo che, in quanto tale, riflette - e interagisce con - altri
orientamenti cognitivi. Il malessere psichico, ad esempio, la paz-
zia, è dovuta «ai neuroni che si accumulano e danneggiano››; la



209

bassa pressione sanguigna «ferma il sangue» e la alta «lo aumenta››.
Durante il periodo post Chernobyl l'ipotetico tasso di inquina-
mento radioattivo dell'aria divenne la causa scatenante, il fattore
eziologico di una malattia, “il fuoco di S. Antonio”, tradizional-
mente curata e diagnosticata dai guaritori della zona. Nell'univer-
so di discorso di Sbamba l°attuale, la realtà nel suo manifestarsi
quotidiano trova costantemente i suoi spazi per divenire categoria
eziologica, fattore terapeutico: nel caso citato una malattia curata
arcaicamente è interpretata in chiave addirittura postmoderna.

In gioventù Sbamba era un modesto venditore ambulante di
pettini e spille. Il passaggio alla professione di uaritore - che in
questo caso rappresenta un vero cambiamento (fi status socioeco-
nomico - si attua per mezzo di una presa di coscienza delle sue
facoltà rabdomantiche: si scoprì infatti molto giovane la capacità
di individuare sorgenti e corsi d'acqua. La sua trasformazione in
guaritore viene anch°essa dispiegata secondo “logica”: dato che era
in grado di riconoscere l'acqua nella terra, ne conseguì la possibili-
tà anche di determinare la presenza di malattie nel corpo umano.
La struttura biofisica dell'uomo è quindi rappresentazione meta-
forica del mondo: le stesse forze che agitano quest'ultimo influi-
scono sul primo. Microcosmo umano e macrocosmo naturale so-
no due espressioni della stessa realtà, rappresentano un continuum
nel quale accadimenti naturali e “fenomeni” si susseguono e spes-
so si sovrappongono.

Sbamba mostrava forti reticenze a parlare specificamente di
malattie causate da azioni magiche ed era solito usare con estrema
disinvoltura l'aggettivo “psicologico” («i disturbi so” psicologici››)
in riferimento a quelle manifestazioni patologiche delle quali ten-
tavo di carpire una definizione “tradizionale”.

L°approccio con i suoi interlocutori- pazienti e non - tende-
va a confondere, a creare aspettativa, con la negazione decisa del-
l'esistenza di fatture, “legature” o spiriti, o raccontando casi parti-
colarmente interessanti e difficili: i cosiddetti «fenomeni provocati
dagli uomini». Usava spesso il termine fenomeno, come per sotto-
lineare la sua distanza scientifica dal mondo magico nel quale co-
munque era immerso, la sua capacità di osservare oggettivamente
le manifestazioni sovrannaturali e, nello stesso tempo, di negare
tale sovrannaturalità, dal momento che, secondo lui, sono gli uo-
mini che promuovono tali accadimenti.

Nel momento diagnostico in special modo Sbamba confer-
mava la sua propensione verso le scienze esatte: la sua relazione
con il paziente iniziava con la richiesta della data di nascita: l°ela-



210

borazione dei dati numerici in un calendario perpetuo lo portava a
conoscere a quale giorno della settimana essa corrispondeva. Que-
sta informazione veniva successivamente interpretata in chiave
astrologica (18), e tale chiave di lettura ispirava le sue prime osser-
vazioni sulla personalità - fisica e psichica - e sugli eventuali pro-
blemi del paziente. Sia Sbamba sia Zì Luigi, quindi, sembrano at-
tingere - anche se con ampi margini di elaborazione personale - ad
un sapere di tipo astrologico.

Successivamente, senza parlare troppo - o rimanendo in asso-
luto silenzio nel caso di persone particolarmente agitate o distur-
bate -imponeva sul corpo del malato una bacchetta, la “mazzerel-
la”: tale azione aveva un duplice effetto, permettendo di “sentire”
la malattia nel corpo (così come con il ramoscello di salice riusciva
a sentire l°ac ua) e nello stesso tempo placare i pazienti più riottosi
o, meglio, ridurre all'impotenza le entità che malvagiamente indu-
cono le persone a “pazziare”, a comportarsi cioè come pazzi.
«Contro i fenomeni- spiegava Sbamba - è come 'na lotta: bisogna
provare ma l'intervento deve essere logico››.

Al di là della funzione diagnostica, uindi, Pimposizione del-
la bacchetta e il suo rimanere muto («par(fo solo quando il paziente
sta bene››) si configurano come azioni di contrasto rispetto alle
forze negative interagenti nell'individuo: la loro logicità è nel con-
trapporsi rispettivamente come potere e passività alla furia dei “fe-
nomeni” in atto.

Anche se mai esplicitamente, attraverso le sue espressioni e le
sue narrazioni, ottenute a fatica, in trasparenza si legge il ricorrere
costante di fatture e di comportamenti parossistici ad esse connes-
si, elementi ormai “classici” dei casi di possessioni spiritiche: dalla
rigidità assolutamente innaturale di un giovane portato di peso da
lui agli atteggiamenti stravaganti di un°attempata madre di fami lia
(«rideva sempre, cantava e ballava pe” strada››). Nei casi particofar-
mente difficili Sbamba utilizzava manipolazioni corporee: per far
diventare un uomo «placido, calmo e bello››, per calmare cioè una
persona agitata, la toccava in un punto specifico della nuca; il suo
contatto e, più importante, la conoscenza del punto esatto da sfio-
rare, sembravano avere effetti rilassanti immediati sul paziente.
L°imposizione delle mani e l°uso di massaggi rappresentano una
costante del suo intervento terapeutico, venendo utilizzati anche
nel caso di disturbi non derivanti da azioni malvagie umane. La
fama di Sbamba nella zona era dovuta in special modo alle sue
conoscenze pratiche, sia dell'organismo umano e del suo funzio-
namento sia dei metodi naturali da adottare come cure. Rispetto ai



211

suoi colleghi nella zona utilizzava più estesamente medicamenti a
base di erbe.

La sua volontà di apparire “scientifico” lo portava ad essere
estremamente esplicito con le persone che lo inter ellavano, senza
remore nel comunicare l'eventuale incurabilità defimale. Tale dra-
sticità della diagnosi, lungi dall'essere considerata come un'inca a-
cità a guarire, era vissuta dai pazienti come dimostrazione dellìe-
sattezza della sua conoscenza curativa, dell°“onestà” dei suoi giu-
dizi diagnostici.

Con Sbamba, quindi, non si attua quella trasmutazione di si-
gnificati che porta gli altri guaritori descritti ad interpretare in
chiave tradizionale e simbolica le manifestazioni fisiche e gli avve-
nimenti della realtà sociale del paziente; il suo intervento si svilup-
pa attraverso una categorizzazione sistematica degli eventi patolo-
gici osservati, sottolineando le differenze fra livelli di esperienza
corporea e riflessi sociali invece di unificarli sotto un comune refe-
rente concettuale: i disturbi sono «psicologici» o sono «fenomeni
provocati dagli uomini», così come «il male fisico è 'na cosa, il
male mentale è 'nata cosa››. La sua peculiare im ostazione co niti-
va lo portava a fondare la sua visione della maiàttia su coordginate
che possono essere considerate “tradizionali” solo in riferimento
alle modalità del momento più strettamente diagnostico. Indivi-
duato il male attraverso la “mazzetta”, l'intervento curativo si
esplicava poi con atteggiamenti ed azioni che sono decisamente
più vicini ai “modelli esplicativi” della medicina scientifica, con
ampio uso di medicamenti prescritti con rigore e la tendenza a
considerare il paziente in termini fisici e meccanicisti, distinguen-
do eventuali influenze “psicologiche” dalla reale patologia in atto.

Per concludere, all'interno di un'area culturalmente omoge-
nea e geograficamente ristretta quale quella esaminata, le attività
dei guaritori tradizionali si esplicano in modi tra loro decisamente
diversi che restano purtuttavia coerenti con il quadro concettuale
di fondo su cui si muovono le idee relative a salute e malattia.



212

Si potrebbe così schematizzare:

ACQUISI-
ZIONE DI
sTATUs

MODALITÀ Mezzi CONFIGU-
RAZIONE

SFERA DI
INTER-
VENTO

ZI LUIGI “Visione” Incantesimi, Dio e Santi,
preghiere, Crocefisso
€SOI'C1SI`l'11

Medium
di potere

Malattie
di Dio e
del demo-
I1lO

DON VITO Passaggio
di cono-

Incantesimi Morti,
tre piedi

scenza in- di ljegno
trafamiliare

Potere
personale

Malattie
causate
dagli
uomini

SBAMBA Apprendi- Incantesimi Conoscenza
stato per- manipolazio- pragmatica,

Autorità
della espe-
rienza

Malattie
naturali,
fenomenisonale ni fisiche, mazzetta

medicamenti

La arola, nella sua accezione più vasta, costituisce l'elemento
che uniflica questi tre operatori: in essa risiede la capacità di guari-
gione, il potere di modificare la realtà. Le parole si articolano at-
traverso gli incantesimi, le preghiere, le formule invocative e, vio-
lando la loro funzione comunicativa, sono rispettivamente emesse
ma non comprese, pronunciate ma non recepite. La loro forma
scritta, la loro «esistenza fisica›› (Tambiah 1968:182) le rende an-
cor più potenti, condensa la loro forza e, fermandole nel tempo
con il richiamo a un sacro evento fondante, protegge la loro inalte-
rabilità.

Tutti e tre i guaritori, in maniera diversa, utilizzano la fasci-
nazione della parola scritta, dei testi “sacri e misteriosi”: Zì Luigi
fingendo di leggere un libro ecclesiastico e onendolo sulla testa
del malato, Don Vito comunicandomi che fà sua acquisizione di
sapere da parte dello zio previde un passaggio di testi; Sbamba
scrivendo minuziosamente i suoi casi e sfoggiando volumi sulla
sua scrivania. .

Attraverso i differenti orientamenti ideologici di questi ope-
ratori tradizionali il potere magico della parola affiora costante-
mente, come per sottolineare che tali differenti orientamenti non
si oppongono concettualmente l'uno all'altro, ma rap resentano
diverse modalità di acquisizione e gestione del sapere. IIpassaggio



213

allo status di guaritore, infatti, viene a configurarsi in modo diver-
so per i tre e le modalità di apprendimento sembrano conferire
forme e contenuti differenti alle tipologie di conoscenza e azione.
L'esperienza di una dimensione spazio-temporale “altra”, dove
l'inten/ento extraumano modifica - perennemente - la realtà (Zì
Luigi), quella invece legata al tempo reale, al dispiegarsi del quoti-
diano (Don Vito), e quella invece che fonda autonomamente una
sua propria “realtà terapeutica” (Sbamba), sembrano conformare
il tipo di approccio utilizzato, lo sfondo concettuale su cui si muo-
vono gli eventi da interpretare.

Al di là di questo, è la produzione simbolica, la creazione di
simboli attraverso processi metaforici e metonimici che risulta es-
sere elemento unificante del sistema medico tradizionale e la sor-
gente primaria dell°efficacia terapeutica dei guaritori. Se essi pos-
sono essere considerati come depositari dei valori culturali tradi-
zionali, è attraverso il loro processo di simbolizzazione che questi
ultimi vengono ad essere riformulati in modo da connettersi alla
realtà sociale del paziente e modificare significativamente la sua
entità fisica minacciata: nei rituali di cura è il livello simbolico
messo in atto ad avere potenzialità curative nei confronti dell'indi-
viduo, rappresentando lo spazio d'azione del culturale nel natura-
le. In quest°ottica, dunque, considerare i guaritori come veri e pro-
pri <<fisiologi culturali» (Moerman 1979:59) mi pare tanto sugge-
stivo quanto legittimo.

L'organizzarsi di tali processi di creazione simbolica, inne-
scati in primis nel momento della classificazione diagnostica e svi-
luppati poi nel corso dell'intervento terapeutico, anche se espres-
sione indubbia della personale, e spesso idiosincratica visione del
mondo del guaritore - e quindi, da un punto di vista antropologi-
camente ortodosso, non valutabili come emblematica espressione
“condivisa” dei valori culturali di una comunità (19) - può essere
decifrato come la manifestazione più viva e percettibile della dina-
mica culturale di una società e dei suoi orientamenti concettuali
nonché, come abbiamo visto nel caso specifico, come risultato di
differenti approcci al sapere terapeutico.

Note

1. La ricerca, finanziata con un contributo sul 40%, è coordinata dal Prof.
Italo Signorini (Cattedra di Etnologia II dell'Università “La Sapienza” di Roma).
A lui va tutta la mia più sincera gratitudine per avermi offerto questa possibilità



214

di lavoro sul campo (aprile - settembre 1986): senza di lui e senza i suoi preziosi
suggerimenti questo scritto non avrebbe potuto realizzarsi.

2. Molto interessante, a questo proposito, la distinzione proposta da
Young fra le diverse modalità di capacità cognitive («teoretica», «empirica››, «ra-
zionale», «intersoggettiva», «negoziale››) in relazione ai differenti stadi e aspetti
dell'iliness (Young 1981). '

3. San Marco dei Cavoti è uno dei 77 comuni della provincia di Benevento
e costituisce la base logistica dei collaboratori alla ricerca nell'area. Per un appro-
fondimento delle sue caratteristiche socio-politiche si veda Costanzo (1985).

4. Comunicazione personale della Dott.ssa Luisa Califano, psicologa del-
l'Istituto. Sono i casi in cui maggiore è il pericolo di una «regressione psicotica»
per i quali di solito il guaritore consiglia una visita all'Istituto.

5. L'uso del termine “concettuale” è qui intenzionalmente preferito a quel-
lo di “ideologico”, condividendo le osservazioni di Keesing (1987) che sottoli-
neano come quest'ultimo implichi un riferimento preciso a realtà politiche ed
economiche e alle conseguenti dinamiche di potere che non appartiene al primo,
associato al livello di produzione mentale di idee, di “concetti”, scevri da colora-
zioni politiche e otenzialità coercitive. Pertinente mi pare in questo contesto
Paffermazione deil”autore: «knowledge is a key to power as well as to meaning»
(Keesing 1987: 165). L'utilizzazione dei due termini nel testo prende atto di tale
differenziazione di significato.

6. Su questi argomenti, comunque, eventuali specifici riferimenti biblio-
grafici riguarderebbero l'intera comunità accademica interessata alle teorizzazio-
ni medico-antropologiche.

7. L'invocazione può cambiare nella forma: spesso è rivolta direttamente a
Dio, ma la Madonna e S. Michele sono sempre interpellati.

8. Questi termini classificano tradizionalmente condizioni patologiche de-
rivanti da azioni magiche umane e/o extra-umane e da contatti impropri con il
mondo dei defunti. Nel caso di “fattura”, res onsabile è sempre un maano che
uò inviare spiriti che prendono possesso defcorpo della vittima, come anche
iàrgli ingerire sostanze magicamente manipolate. Entrambe le procedure causano
in primis forti disagi psichici espressi in comportamenti asociali e parossistici e un
rapido processo di deperimento organico che può portare alla morte. La “le atu-
ra” (s'intende del sangue) è sempre opera di un maano, più precisamente ãi un
ƒattuccbiaro, il quale si serve semplicemente di “parole”, incantesimi che sembra-
no avere conseguenze patologiche meno devastanti della fattura, non toccando la
sfera psichica dell'in'dividuo. Nel caso di “striature” (o “guastature”), è un agente
extra-umano, la strega, che dirige le sue manipolazioni magiche revalentemente
nei confronti dei bambini, causando malformazioni, disturbi nella crescita, ano-
ressia, ecc. Per quanto riguarda la “paura”, essa corrisponde alla componente
spiritica di una persona morta violentemente o per disgrazia, la quale rimane nei
luoghi ove è avvenuta la morte e spaventa le persone, causando una serie di
disturbi di carattere nervoso - tremolio, balbuzie, insonnia, tachicardia, depres-
sione. E in corso di elaborazione, da parte del prof. Signorini, una più ampia
analisi e una pro osta di classificazione delle malattie tradizionali, di eziolo-gia
magica e non, della zona.

9. Nella recitazione del Rosario, la discesa dello Spirito Santo sugli Apo-
stoli è considerata un “mistero glorioso”: «A parvero loro lingue come di fuoco
che si dividevano e si posarono su ciascuno loro; ed essi furono tutti pieni di
Spirito Santo» (Atti 2, ss.).



215

10. Una tecnica largamente diffusa anche in Mesoamerica (cfr. Aguirre
Beltrán 1963; Adams 8C Rubel 1967; Nash 1967; Fábrega 8: Silver 1973; Signori-
ni 8( Tranfo 1979; Finkler 1985).

11. Per una discussione sul fenomeno nel contesto di altre culture, si veda
Hudson (1975).

12. Una situazione analoga a quella descritta da Guggino (1986), che parla
di entrata di “esseri”. =

13. Tale elemento può essere messo in connessione, se non addirittura
identificato, con il fenomeno placebo. Recenti studi hanno evidenziato una rea-
zione fra la somministrazione di sostanze inerti ma credute efficaci dal paziente e
l'attività del cosiddetto oppiaceo endogeno, Pendorfina. In un esperimento con-
dotto con il metodo del double blind (Levine et al. 1978), si notava un aumento
delle sensazioni di dolore quando alla somministrazione di sostanze placebo si
sostituiva quella di naloxone, sostanza antagonista degli op iacei. Al di là di
queste s erimentazioni di natura più strettamente biomedica, Ia natura dei risul-
tati attribuiti alle pratiche della medicina tradizionale e l'ideolo ia degli elementi
sui quali esse si basano sembrano chiamare in causa il suddetto effetto placebo e la
sua affascinante connessione con la produzione di oppiacei endogeni.

14. Durante la mia permanenza nella sua casa, Zì Luigi era costantemente
chiamato al telefono, dal quale “scongiurava” a distanza.

15. Con tale termine, che trova riscontro nelle classificazioni delle infermi-
tà in molte altre culture, s'intendono que li stati patologici di diversa natura e
gravità che sono considerati espressione deiproprio destino individuale, derivan-
ti quindi dalla volontà divina e che pertanto non possono essere curati magica-
mente.

16. Si veda, per il racconto riportato, Bargellini (1960).
17. Nel periodo in cui questo scritto veniva redatto e dato alle stampe,

Giovanni Capozza veniva a mancare, improvvisamente, nel sonno.
18. Lunedì: Luna; Martedì: Marte; Mercoledì: Mercurio; Giovedì: Giove;

Venerdì: Venere; Sabato: Saturno; Domenica: Sole.
19. Cfr. le posizioni della cosiddetta “antropologia interpretativa” all'in-

terno dell'attuale dibattito antropologico (Shankman 1984; Keesing 1987; Re-
motti 1987).

Bibliografia
Adams R.N. SC A.]. Rubel. 1967. “Sickness and social relations”,

in Handbook ofMiddle American Indians, a cura di R. Wau-
chope, vol. 6:336-356. Dallas: University of Texas Press.

Aguirre Beltrán, G. 1963. Medicina y magia. México: Instituto
Nacional Indigenista. -

Bourguignon, E. 1972. “Dreams and altered states of consciou-
sness in anthropological research”, in Psycbological anthro-
pology, a cura di F.L.K. Hsu, pp. 403-434. I-Iomevvood: The
Dorsey Press.



216

_ _ 1976. The effectiveness of religious healing movements: a
review of recent literature. Transcultural Psychiatric Re-
search Review 8:5-21.

Colson, A.C. 1971. The differential use of medical resources in
developing countries. journal of Health and Social Beha-
füiour 12:226-237.

Comaroff, ]. 1978. Medicine and culture: some anthropological
perspectives. Social Science and Medicine 12B: 247-254.

_ _ 1981a. Helath and cultural transformation: the Tswana of
Southern Africa. Social Science and Medicine 15B: 367-378.

__ 1981b. Symbolic healing: medicine as a socio-cultural system.
Dattiloscritto.

__ 1983. The defectiveness of symbols or the s mbols of defec-
tiveness? On the cultural analysis of medical”systems. Cultu-
re, Medicine and Psychiat 7, 1: 3-20.

Costanzo, P. 1985. Interesse, 'ualhlre e strategie nelprocesso politico
in un “paese” del Sannio. Tesi di laurea non pubblicata. Na-
poli: Facoltà di Lettere e Filosofia, cattedra di Sociologia.

Fábrega, H. jr. 1971. The study of medical problems in preliterate
setting. Yale journal of Biolo y and Medicine 43: 385-407.

__ 1973. An integrated theory oëdisease: ladino-mestizo views
of disease in the Chiapas Highlands. Psychosomatic Medicine
35, 3: 223-239.

_ _ 1981. “The scientific usefulness of the idea of illness”, in
Concepts ofhealth and disease. Interdisciplinary perspectioes,
a cura di A.L. Caplan, H.T. Hengelhardt jr., McCartney,
pp. 131-142. Londra: Addison-Wesley Publishing Co.

__ 1984. “Culture and psychiatric illness: biomedical and eth-
nomedical aspects”, in Cultural conceptions ofmental health
and therapy, a cura di A.]. Marsella e G.M. White, pp. 39-
68. Dordrecht: D. Reidel Publishing Co.

Fábrega H. jr. 8( D.B. Silver. 1973. Illness and shamanistic curing
in Zinacantan. Stanford: Stanford University Press.

Favret-Saada, ]. 1980. Deadly words. s Witchchraƒt in the Bocage.
Cambridge: Cambridge University Press.

Finkler, K. 1985. Spiritualist healers in Mexico. Successes and fai-
lures of alternati-ve therapeutics. South Hadley: Bergin 8:
Garvey.

Frake, C.O. 1961. The diagnosis of disease among the Subanum of
Mindanao. American Anthropologist 63: 113-132.

Geertz, C. 1987. Interpretazione di culture. Bologna: Il Mulino.



217

Glick, L.B. 1967. Medicine as an ethnographic category: the Gimi
of the New Guinea Highlands. Ethnology 6: 31-56.

Guggino, E. 1986. Un pezzo di terra di cielo. Palermo: Sellerio.
Hahn, R.A. 1985. “A sociocultural model of illness and healing”,

in Placebo theory, research and mechanism, a cura di L. Whi-
te, B. Tursky e G.E. Schwartz, pp. 167-195. New York: The
Guilford press.

Hengelhardt, H.T. jr. 1981. “The concepts of health and disease”,
in Concepts ofhealth and disease: interdisczplinary perspecti-
fves, a cura di A.L. Caplan, H.T. Hengelhardt jr., ].].
McCartney, pp. 31-45. London: Wesley Publishing Co.

Hudson, C. 1975. “Vomiting for purity: ritual emesis in the abori-
genal Southwestern United States”, in Symbols and Society, a
cura di C.E. Hill, pp. 93-102. Athens: University of Georgia
Press.

Keesing R.M. 1987. Anthropology as interpretative quest. Cur-
rent Anthropology 28, 2:161-176.

Kiev, A. 1968. Curanderismo: mexican-american folk psychiatry.
. New York: The Free Press.

Kleinman, A. 1973. Medicine”s symbolic reality. On a central pro-
blem in the philosophy of medicine. Inqui 16: 206-213.

_ _ 1980. Patients and healers in the context o?culture. Berke-
ley: University of California Press.

Levine, ].D. et al. 1978. The mechanism of placebo analgesia. The
Lancet 23: 654-657.

Lieban, R. 1967. Cebuano sorcery. Berkeley: University of Cali-
fornia Press.

__ 1977. “Symbols, signs and success: healers and power in a
Philippine city, in The anthropology ofpower, a cura di R.
D. Fogelson e R. Adams, pp. 57-66. New York: Academic
Press.

Lisón Tolosana, C. 1979. Brujeria, estructura social y simbolismo
en Galicia. Madrid: Akal Ed.

Low, S. 1988. The medicalization of healing cults in Latin-
America. American Ethnologist 15, 1: 136-154.

Metzger, D. 8C G. Williams 1963. Tenejapa medicine: the curer.
Southwestern journal ofAnthropology 19: 216-234.

Moerman, D.E. 1979. Anthropology of symbolic healing. Cur-
rent Anthropolgy 20, 1: 59-80.

Murray, D.W. 1977. “Ritual communication: some considera-
tions regarding meaning in Navajo ceremonials”, in Symbo-
lic Anthropology, a cura di ].L. Dolgin, D.S. Kemnitzer,



218 s

D.M. Schneider, cap. 11. New York: Columbia University
Press.

Nash, ]. 1967. The logic of behaviour: curing in a Maya indian
town. Human Organization 26: 132-140.

Peters, L.G. 1982. Trance, initiation and psychotherapy in Ta-
mang shamanism. American Ethnologist 91: 21-46.

Remotti, F. 1987. “Clifford Geertz: i significati delle stranezze.
Introduzione all'edizione italiana”, in C. Geertz Interpreta-
zione di culture, pp. 9-33. Bologna: Il Mulino.

Romano, O.I. 1965. Charismatic medicine, folk healing and folk
sainthood. American Anthropologist 67: 1151-1173.

Romanucci-Ross, L. 1969. The hierarchy of resorts in curative
practices: the Admiratly Islands, Melanesia. ]ournal of
Health and Social Behafuiour 10: 201-209, (scritto come Ro-
manucci-Schwartz).

_ _ 1986. Creativity in illness: methodological linkages to the
- logic and language of science in folk pursuit of hlth in central
Italy. Social Science and Medicine 23, 1: 1-7.

Shankman, P. 1984. The thick and the thin: on the interpretive
theoretical program of Clifford Geertz. Current Anthropo-
logy 25, 3: 261-279.

Signorini, I. 8: L. Tranfo. 1979. “Le infermità: classificazione e
terapia”, in I. Signorini Gente di laguna. Ideologia e istitu-
zioni sociali dei Huafve di San Mateo del Mar, pp. 164-197.
Milano: Angeli.

Stoner, B.P. 1986. Understandin medical systems: traditional,
modern, and syncretic health care alternatives in medically
pluralistic societies. Medical Anthropology Newsletter: 44-
48.

Tambiah, S.]. 1968. The magical power of words. Man 3, 2: 175-
208.

White, G.M. 1984. “The ethnographic study of cultural knowled-
geof 'mental disorder”, in Cultural conceptions of mental
health and therapy, a cura di A.]. Marsella, G.M. White, pp.
69-95. Dordrecht: D. Reidel Publishing Co.

Worsle , P. 1982. Non-Western medical systems. Annual Review
oj2lAnthropology 11: 315-348.

Young, A. 1976. Some implications of medical beliefs and practi-
ces for social anthropology. American Anthropologist 78: 5-
24.

_ _ 1981. When rational men fall sick: and inquiry into some
assumptions made by medical anthropologists. Culture, Me-
dicine and Psychiatry 5,4: 317-335.



219

Sommario
Nell'ambito di questa trattazione sono descritti ed analizzati

tre guaritori tradizionali operanti in una zona rurale dell°Italia
centro-meridionale. Ne viene tratteggiata la personalità, l'orienta-
mento ideologico, le modalità di acquisizione della conoscenza.
Particolare attenzione è posta al livello di creazione simbolica e di
produzione contestuale del significato emergente nel rapporto te-
rapeutico e strettamente connesso alle sue modalità di apprendi-
mento. Tutto ciò ha consentito di vagliare il grado di dinamismo
culturale della società di cui quei guaritori sono espressione, e del-
la sua organizzazione concettuale.

Summary
This paper comprises a description and analysis of three tra-

ditional healers who work in a rural area of south-central Italy.
An outline is given of personality, ideological stance, and the ways
in which knowled e is ac uired. There is articular attention to8 fl _ P . \
the plane of symbol creation and the simultaneous production of
meaning that emerges in the therapeutic relationship, closely coik
nected to the way knowledge is acquired. All of this makes it
possible to assess the degree of cultural dynamism of that commu-
nity of which the healers are an expression and of its conceptual
structure.


