AFFARI DI FAMIGLIA. NOTE PRELIMINARI SULLA
PROPRIETA’ E LA TRASMISSIONE DEL POTERE
SPIRITUALE TRA GLI NZEMA DEL GHANA SUD-
OCCIDENTALE

Pino Schirripa

Universita di Pisa

Il contributo qui presentato nasce da un lavoro svolto tra gli
Nzema, nell’ambito della Missione Etnologica Italiana in Ghana,
durante un primo sopralluogo di ricerca che ¢ parte di una piu ampia
indagine sulla medicina tradizionale nzema e sui suoi attori (1) Quel
che & mia intenzione mettere in luce in questa sede riguarda
essenzialmente la trasmissione del potere spirituale tra i sacerdoti-
guaritori tradizionali (komenle; pl. ahomenle). Essa, a mio avviso, si
delinea come una teoria del potere, o meglio di una sua forma
particolare, e della sua trasmissione. Tale tipo di indagine evidenzia,
come cercherd di dimostrare, diversi tratti che accomunano I’insieme
delle elaborazioni nzema sul potere.

Tornerd in sede di conclusioni su alcune linee di ricerca che da
quanto verra esposto qui di seguito possono essere sviluppate, € su
alcune implicazioni che tali teorie possono avere in una piu generale
valutazione di alcuni aspetti, quali ad esempio le trasmissioni
ereditarie, della socicta nzema.

Luogo classico dell’etnologia italiana, gli nzema sono da piu di
trent’anni al centro della ricerca ¢ della elaborazione teorica di una
parte cospicua e significativa di ricercatori italiani che, nel corso del

L’Uomo, Volume VIII n.s. — n. 2, 1995



214

tempo, si sono avvicendati all’interno della Missione Etnologica
Italiana in Ghana. La diffusione delle conoscenze su questa
popolazione akan, mi consente di soffermarmi solo su alcune
sommarie informazioni etnografiche. Ove nel corso del discorso vi
fosse necessita di chiarire qualche opacita, si daranno ulteriori
chiarimenti nel testo o in note a pie’ di pagina. ;

Gli Nzema, che vivono nella fascia costiera del Ghana al confine
con la Costa d’Avorio, come quasi tutti i gruppi akan sono organizzati
in clan matrilineari (mbusua: sing. abusua) privi di ogni funzione
reale. Punto cardine dell’organizzazione sociale ¢ familiare & invece il
matrilignaggio (suakunlu abustia). La combinazione della regola di
discendenza matrilinea con la residenza virilocale fa si che tali gruppi
corporati risultino dispersi nel territorio. Da un punto di vista
terminologico la parentela nzema, pur se con “spiegabili stranezze”,
pud essere ricondotta al sistema Crow (Signorini 1977, 1978;
Signorini & Palumbo 1992).

Come si vedra meglio in seguito, la regola di trasmissione
matrilinea convive con, € viene attenuata da, I’importante ruolo che
gioca il padre; il quale deve occuparsi dei suoi figli, provvedere al loro
sostentamento e, al momento opportuno, fornire loro quei beni (egya
padeg, vedi oltre) che permettano di intraprendere un’attivita
economica autonoma e che garantiscano a lui la perenne gratitudine
dei figli (Pavanello 1992: 171).

L’economia nzema si basa principalmente sull’agricoltura ed in
parte sulla pesca. Negli ultimi decenni le coltivazioni per
"autosostentamento (essenzialmente manioca, igname, taro e riso)
hanno progressivamente lasciato il posto a quelle di prodotti da
commercializzare (cash-crops): noci di cocco, cacao e altro ancora.
Cio ha comportato un brusco mutamento del paesaggio che si € via
via riempito di coccheti. Attualmente, viaggiando nel territorio nzema,
si ha spesso I’impressione di trovarsi all’interno di una enorme
monocoltura di cocchi.

Ma il pii brusco mutamento si & avuto sul piano sociale; a -
differenza delle coltivazioni da autosostentamento, piante annuali che
si coltivavano su terreni sottoposti a rotazione, i cash-crops sono



215

piante da lungo fusto con una vita media di diverse decine di anni.
Cio, ad esempio, significa che la terra impegnata in un coccheto non
& per lungo tempo disponibile per altri usi, il che comporta la
necessita di diversi aggiustamenti ¢ I’insorgere di complesse questioni
di trasmissione e di eredita.

1. Storie di fondazione dei villaggi

Narra Nana Nwia Arzane IV, belemgbunli (capo villaggio) di
Allewule (Western Nzema) (2), che i suoi antenati dopo un lungo
peregrinare raggiunsero finalmente il luogo in cui sarebbe sorto il
villaggio di Ngelekazo. 11 suo racconto continua cosi:

«Costruito il villaggio essi mandarono un messaggio
all’'Omahene [capo supremo] di Beyin, che era Amihya Kpanynli.
L’Omahene non pose obiezioni sul luogo da loro scelto, e cosi essi
poterono continuare a costruire. Non molto tempo dopo, un uomo della
famiglia si ammalo. Fu fatta la divinazione e si scopri che il posto in
cui si erano sistemati era quello di uno spirito. Questi spiegd loro che
al momento del loro insediamento non gli avevano comunicato la loro
missione. Essi allora dichiararono la loro volonta di pacificarsi con lo
spirito e gli chiesero cosa potevano offrirgli. Lo spirito allora rispose
che mangiava solo cani. I miei antenati comunque presero un gallo ¢
una gallina e poi alcune uova per preparare I’afoto(3) che aspersero e
immediatamente dopo sacrificarono un cane allo spirito, cosi I’uomo

guari ...»

1l racconto di Nwia Arzane prende poi altre strade, continuando
a descgivcre la dispersione della sua famiglia ed enumerando i capi di
Allewule. Del resto, il suo ¢ un racconto di fondazione della
supremazia politica ¢ territoriale di un determinato gruppo parentale
su di un determinato territorio. E* comunque significativo che in un
contesto del genere si citi un episodio come quello sopra riportato. La
domesticazione di un territorio, e la sua politicizzazione, si
accompagnano allo stabilirsi di rapporti con lo spirito o gli spiriti che
abitano quello spazio (4). Rapporti che continueranno con



216

’avvicendarsi delle generazioni, affidati a specialisti dei rapporti con
il sovrannaturale, quali appunto gli ahomenle. Ma il rapporto tra
domesticazione ed umanizzazione del territorio da un lato, e relazioni
con gli spiriti del luogo dall’altra, ¢ da intendersi in modo multiforme
e complesso, come I'intrecciarsi di due forme di potere pensate come
non molto distanti tra loro.

2. Awozonle

Bozonle (pl. Awozonle) ¢ il termine nzema con cui si designano
gli spiriti che abitano, invisibili accanto a noi, il mondo.
Nell’ideologia religiosa attuale, corrotta da pii di un secolo di
penetrazione missionaria, essi sono il tramite tra gli uomini e Dio ¢
per questo sono detti anche small-gods. Sono gli awozonle a
possedere gli uomini, che per loro tramite potranno cosi guarire gli
ammalati, render feconde donne sterili, contrastare |’azione delle
streghe, vedere nel passato e prevedere il futuro. Naturalmente gli
uomini preposti al rapporto con gli awozonle sono gli ahomenle. In
pagine molto belle e pregnanti sia Grottanelli (1978: 96-102) che
Lanternari (1988: 150-151) ci raccontano di come nasca il difficile, e
sulle prime tumultuoso, rapporto tra gli uomini e gli spiriti. Di come
ogni carriera sia preceduta, similmente a quel che si ¢ visto prima a
proposito della relazione tra spirito ¢ villaggio, da malattie e disgrazie,
preludio obbligato ad una scelta comunque non facile.

La letteratura sugli Nzema non sembra perd essersi soffermata
sulle particolari forme che regolano la trasmissione dello spirito tra un
individuo ed un altro; in effetti, pur se viene accennato che esso pud
essere ereditato dalla madre o dal padre, al momento non si & svolta
una indagine esaustiva su quali siano le regole che presiedono tale
trasmissione. Allo stesso modo non sono state approfondite le
implicazioni di una particolare classificazione che gli Nzema fanno a
proposito degli awozonle, che invece risulta centrale ai fini del



217

discorso che sto qui portando avanti. Nel corso della mia indagine ho
potuto verificare che tali spiriti possono essere classificati, a seconda
di chi sia considerato come il legittimo “possessore”, come spiriti
della famiglia, del seggio, del villaggio e altro ancora. E’ questa
classificazione a permettere la definizione dei modi e delle linee
attraverso cui gli awozonle possono essere trasmessi.

Prima perd di presentare € discutere questo particolare tipo di
classificazione, vorrei meglio precisare in che senso I’elaborazione
nzema sembra avvicinare le forme del potere politico e di quello
spirituale. A questo proposito un punto di partenza pud essere trovato
nella discussione del termine kamenle. Supporto umano dello spirito, e
per suo tramite mediatore tra gli uomini ¢ il dio supremo, in effetti il
komenle, almeno per certi versi, pud essere visto come il punto in cui i
diversi discorsi sul potere sembrano intrecciarsi. O almeno cosi
sembra dirci un’analisi linguistica e semantica di questo termine.

3.Ko- e_menle

- Parlami dell’emenle

- Se vuoi ti posso mostrare alcuni medicamenti a base di
emenle, ma la pianta, quella non te la faré mai vedere. Si tratta di una
medicina troppo potente perché tu, un estraneo, la possa conoscere (5).

Cosi mi rispondeva Azira, komenle di Ellonyi, da me sollecitata
a parlare dell’emenle. La radice emenle compare nel termine che
designa i sacerdoti-guaritori; komenle infatti puo essere scomposto nei
due radicali ko ed emenle. 1l primo ¢ il radicale che designa il
movimento, k2 infatti significa anche “andare”, dunque ad una prima
approssimazione potremmo dunque dire che il termine komenle, pud
_essere reso come “colui che va con I’ "emenle”.
Ben altre e pili complesse implicazioni presenta invece il radicale
emenle. Nel suo dizionario Aboagye da di questo termine la seguente
definizione: «Un tipo di erba le cui foglie sono usate per allontanare



218

gli spiriti dei morti (ghosts); un albero il cui tronco & usato per
intagliare i seggi» (1992: 71).

1l seggio, ebia in nzema, ¢ uno dei simboli centrali del potere tra
le popolazioni di ceppo akan. Su di esso € incentrata una complessa
simbologia politica e religiosa che non puo essere qui riassunta (6), mi
limiterd dunque ad alcuni brevi cenni. Sull’ebia siedono quanti
detengono una determinata carica all’interno della gerarchia del
potere, cosi come anche i sacerdoti tradizionali. Esso & anche
intimamente legato alla proprieta del suolo; ¢ infatti la facolta di
sedere sul seggio, di possedere il seggio, che permette di controllare la
terra (7). Ma, simbolo dell’autoritd, I’ebia ¢ anche il simbolo della
continuita del lignaggio, del profondo legame che esiste tra i membri
attuali ¢ quelli passati (cioé gli antenati) di una unita parentale, ma
anche di piu vasti aggregati sociali: il villaggio € la nazione nel suo
insieme.

Per quel che riguarda gli spiriti dei morti (nwomenle), va
sottolineato che nella cultura nzema essi presentano un carattere
fortemente ambivalente; tale dato informa fortemente la relazione che
1 vivi instaurano con essi. Cosi riassume Grottanelli (1978: 154)
questa complessa relazione:

E” chiaro che la relazione tra vivi e morti ¢ molteplice e che
deve essere valutata secondo i vari gradi di vitalita e di potere che per
credenza tradizionale sono attribuiti agli spiriti stessi. I termine
nwomenle, acquista diverse sfumature quando ¢ applicato: 1) alle
anime delle persone defunte dimoranti una volta per sempre nella loro
sede normale, 1’Ade; 2) ai defunti che si reincarnano nei neonati; 3) ai
defunti che mediante tecniche culturalmente accettate vengono
richiamati in questo mondo dai viventi per specifici scopi temporanei;
4) ai defunti che di loro iniziativa si manifestano nei sogni; 5) alle
apparizioni spontanee in forma di spettri.

Un defunto puo apparire ad un vivo perché ha nostalgia di
questo mondo, o perché intende punire un parente vivo, colpevole di
qualche mancanza nei suoi confronti, o infine perché intende utilizzare
un vivo per un suo scopo specifico, quale ad esempio procurarsi oro o
denaro di cui gli Nzema dicono che i morti siano molto bramosi
(Grottanelli 1978: 133-147). In tutti questi casi si tratta di un incontro



219

non gradito ai vivi e gravido per loro di conseguenze nefaste. Quando
il morto si manifesta in questo modo ¢ necessario che intervenga il
komenle, affinché venga ristabilito il giusto confine che separa 1 vivi
dai morti e questi ritornino nella loro sede naturale. Sono questi i casi
in cui il komenle, fa uso del fiore dell’arbusto chiamato emenle (8).

Dunque il radicale emenle, permette di racchiudere in un solo
termine due differenti connotazioni entrambe relative alla sfera del
potere. Il potere di governare gli spiriti dei morti, e dunque di liberare
quando cid & necessario gli uomini dalla loro persecuzione; il potere
incarnato dall’ebia. 1l campo semantico di emenle permette di porre
assieme in uno stesso ambito il potere spirituale ed il potere politico;
“colui che va con I’emenle”, il komenle, partecipa dunque del potere,
di un potere che nell’elaborazione nzema si estende dallo spirituale al
politico.

Una breve analisi dei termini twi (la lingua degli Asante e degli
Akwapim) che designano i sacerdoti-guaritori mostra come questi
vengono formati con radici che rimandano ad ambiti semantici molto
diversi (9). Due sono i termini twi che designano il sacerdote-
guaritore: obosomfo e okomfo (Christaller 1881: 42 e 242). Il primo €
formato dal sostantivo obosom, che indica lo spirito tutelare (cfr. Il
corrispondente nzema: bozonle), e dal suffisso fo che indica “persona”
o “possessore” (Christaller 1881: 129); tale termine pud dunque
essere reso con “colui che ¢ possessore di uno spirito™.

1l termine okomfo invece &€ composto, oltre che dal gia analizzato
suffisso fo, dalla radice verbale kom, il cui verbo corrispondente puo
essere tradotto con “danzare in stato di estasi o di possessione”
(Christaller 1881: 240); okomfo dunque pu0 essere reso con
I’espressione “colui (la persona: f0) che danza in stato di possessione”
(10).

In modo molto diverso da quanto visto piu sopra per gli Nzema,
Asante ed Akwapim dunque sembrano enfatizzare la possibilita di
essere proprietario di uno spirito, o il comportamento rituale (la danza
in stato di possessione) di colui che ¢ posseduto. Sembra dunque che
sia specifico degli Nzema e degli Ahanta, riferirsi al sacerdote-
guaritore con un termine che richiama immediatamente alla mente la



ere. O meglio, considerando che emenle si
a cui si intagliano 1 seggi quanto all’arbusto
morti (11), ad un termine che rimanda ad un
1vi € sui morti.

biettare che quelle qui discusse sono delle
non possono spiegare molto, e che senza un
afico potrebbero anche indurre ad equivoci €
nunque sono una traccia che permette di
ampo che ¢ quello dell’elaborazione di una
.

rante questa prima missione di ricerca
quali siano le tcorie nzema rispetto alla
one del potere spirituale. Una comparazione
proprieta ¢ di ercditarieta applicate dagli
possono permettere inoltre di verificare

ione, proprieta e trasmissione dello spirito,
verse categorie di spiriti cui si accennava in

dunque, nel discuterle, descrivere
> classificazione.

120 con Kodwo, un noto erbalista, ¢ Bonya
esso lignaggio del clan Ezohile di Alumua,
un villaggio vicino. Si parlava del lavoro di
c komenle, e della sua vocazione.

nienle Alumua.
Mame Alumua sta facendo ¢ quello che Nana

cquisire il potere da lei?
 abusua bozonle

(B.) - Si, quan
questo e quello fin qu
abbiamo dato tutto I’a
che adesso fa.

Riferendosi a pote
spirito. Non ¢ strano ch
che sostituisca quello n
girovaghi alla ricerca d

- Come fate ad ¢

(B.) - 1l motivo
esso era il bozonle «
appartiene al nostro
possedeva. Quando |
persona nella famig]
bozonle (12)

Lo spirito puo es
perché qualcuno ha m:
uno spirito affinché I
dell’aggressore questi |
portavoce, facendola ¢
pezzo di foresta per la
spirito che dimorava 1
membro della famiglia.
trasmessi dentro il lign
in grado di dire come ¢
un abusua bozonle fa
viene trasmesso di gen
potrebbe obiettare che |
modo una forzatura, € ¢
del suakunlu abusua
patrimonio di quella fa
integrante del patrimon
esplicito, e ’'abusua bo

Agya padee (ag
Nzema usano per indic



221

(B.) - Si, quando lei & morta il suo potere ha girovagato tra
questo e quello fin quando, infine, non ha scelto Alumua, allora noi le
abbiamo dato tutto I’aiuto necessario affinché lei potesse fare il lavoro
che adesso fa.

Riferendosi a potere, essi intendevano 1’essere posseduti da uno
spirito. Non ¢ strano che lo spirito prima di scegliere un nuovo adepto
che sostituisca quello morto, di innamorarsi come dicono gli Nzema,
girovaghi alla ricerca della persona giusta. Il discorso continu6 cosi:

- Come fate ad essere sicuri che si tratti di un abusua bozonle?

(B.) - 1l motivo per cui diciamo che & un abusua bozonle & che
esso era il bozonle della madre della madre di nostra madre; €sso
appartiene al nostro suakunlu abusua, il suo nome & Tanoe, lui la
possedeva. Quando lei & morta, allora kei lo ha dato ad un’altra
persona nella famiglia. E* per questo che viene chiamato abusua
bozonle (12)

Lo spirito pud essere entrato nella famiglia per motivi diversi:
perché qualcuno ha maledetto un membro di questa ed ha invocato
uno spirito affinché lo uccidesse, ma contrariamente ai propositi
dell’aggressore questi ha scelto la sua potenziale vittima come sua
portavoce, facendola diventare komenle. Altre volte preparando un
pezzo di foresta per la coltivazione si ¢ entrati in rapporto con uno
spirito che dimorava nel luogo ¢ questi ha scelto di possedere un
membro della famiglia. Ma per lo piu si tratta di spiriti che vengono
trasmessi dentro il lignaggio da diverse generazioni, € nessuno oggi €
in grado di dire come essi siano stati acquisiti. Quel che ¢ certo ¢ che
un abusua bozonle fa parte del patrimonio della famiglia, ed esso
viene trasmesso di generazione in generazione entro il lignaggio. Si
potrebbe obiettare che parlare di patrimonio di famiglia sia in qualche
modo una forzatura, ¢ che il fatto che lo spirito si trasmetta all’interno
del suakunlu abusua non implichi immediatamente che esso sia
patrimonio di quella famiglia. In realta il fatto che lo spirito sia parte
integrante del patrimonio & cosa che gli stessi Nzema dicono in modo
esplicito, e ’abusua bozonle ¢ considerato agya padee.

Agya padee (agya: eredita, padee: beni) ¢ il termine che gli
Nzema usano per indicare i beni che si trasmettono all’interno di un



222

suakunlu abusua; in diversi sensi esso puo essere visto come opposto
all’egya padee, (egya: padre) espressione con cui si indicano i beni
trasmessi, sotto forma di doni, da padre a figlio (Pavanello 1995). E’
I’agya dunque che designa quei beni che si trasmettono lungo le
matrilinee. Scrive Pavanello (1995: 42):

Il termine agya, che il dizionario traduce come “ereditd”, &
composto dal prefisso nominale a e da gya (“proprietd”, “somma di
beni”) una parola che deriva probabilmente dalla forma verbale gya
(“stare, rimanere”, da cui derivano anche egya, “padre” e gyima,
“lavoro”). Cio sottolinea 1’idea di una proprieta di famiglia che ¢é
trasmessa intatta da generazione in generazione.

Nell’agya viene compreso tutto cid che, frutto del lavoro degli
antenati, viene a perpetuarsi di generazione in generazione: si tratti di
bene materiali, cariche o beni spirituali.

Ad un primo livello, I’agya & la ricchezza del matrilignaggio:
’oro e i gioielli custoditi dall’abusua kpanyili, le terre, i compounds
che il gruppo controlla, ma anche la totalita dei suoi diritti, le sue
cariche pubbliche, il patrimonio di narrazioni storiche e di conoscenze
controllato dai suoi anziani. Ognuno di questi elementi costituisce un
bene che non scompare, destinato a durare “per sempre”. Sono beni di
valore, agya padee, beni non deperibili, come il gruppo cui
appartengono [...] Agva ¢ la forza degli antenati, concentrata nei seggi
che ne ricordano e ne attualizzano la presenza, e insieme il potere
(politico ed economico) del suakunlu abusua (Palumbo 1995: 170-
171).

Di questa totalita di beni che il termine agya esprime, fa parte
anche I’abusua bozonle; questo deve dunque essere visto come uno
degli elementi della ricchezza del lignaggio che, non deperibile, si
trasmette lungo I’asse generazionale e, allo stesso tempo, come
I’espressione di quella particolare forma di potcre che ¢ il potere
spirituale appannaggio del lignaggio stesso.



223

5. Ebia bozonle

Come I’'abusa bozonle appena discusso, anche I’ebia bozonle fa
parte dell’agya del lignaggio. Esso infatti ¢ lo spirito del seggio; lo
spirito che ha seguito il gruppo parentale durante le sue
trasmigrazioni, cio¢ durante il cammino di fondazione e
domesticazione dello spazio. Non € uno spirito acquisito, o con cui si
¢ entrati in rapporto in un certo momento, esso ¢ l’incarnazione
spirituale del seggio ¢ ha iniziato ad esistere nello stesso momento in
cui vi € stato un seggio.

Tale spirito, piu di ogni altro, incarna la continuita della famiglia
e del suo patrimonio, spirituale ¢ materiale. La persona posseduta da
un ebia bozonle officera i riti durante 1’annuale cerimonia di
purificazione dei seggi, momento importantissimo nella vita di un
lignaggio che ribadisce 1'intimo legame ¢ la continuita tra i membri
vivi e quelli morti di un gruppo parentale. Egli infine dovra mediare
tra il gruppo parentale ed il suo spirito in tutte le occasioni in cui ¢io €
necessario. Per il resto egli si comportera come tutti i sacerdoti-
guaritori.

Quel che ¢ importante sottolineare ¢ che proprio per il fatto di
incarnare la continuita del lignaggio, per nessun motivo un ebia
bozonle potra andar fuori dal lignaggio, nel senso che sara sempre un
membro del suakunlu abusua ad essere posseduto da lui. Come si
illustrerd in seguito pud invece a volte succedere che un abusua
bozonle abbia la ventura di possedere una persona al di fuori della
matrilignaggio.

6. Papa Bozonle

Agyeke & una komenle di Boyere che appartiene al clan dei
Twea. Lei non ha ricevuto il suo spirito da nessuno, ma a suo dire €



224

nata con lo spirito, nel senso che la sua nascita ¢ in qualche modo
frutto di un particolare rapporto che suo padre aveva instaurato con
uno spirito. La sua storia, simile ad altre da me raccolte, permette di
illustrare un’altra categoria di spiriti.

Continuando una consuctudine inaugurata da suo padre, il padre
di Agyeke ogni qual volta si recava nella sua piccola piantagione,
attraversando una porzione di savana, soleva lasciare piccole offerte
alimentari sotto un albero, sede di un bozonle con cui suo padre era
entrato in contatto.

E’ cosa diffusa che gli Nzema tentino di entrare in rapporto con
uno spirito di cui poter in seguito godere il favore. E’ lo spirito che
una volta che ha deciso di voler ricompensare chi si & prodigato in
doni decide di manifestarsi in una qualche forma. Una delle piu
comuni ¢ quella di far si Iindividuo venga ricompensato con la
nascita di un bambino, quest’ultimo al momento opportuno verra
posseduto da quello spirito diventandone I’interprete. Questo in effetti
¢ cio che ¢ successo ad Agyeke. La sua nascita infatti fu un dono del
bozonle a suo padre, a ricompensa dei doni ricevuti; e cosi, molti anni
dopo, quando ella manifestd quei disturbi che sono segno probabile di
una possessione nessuno si stupi del responso che diede il komenle
chiamato a consulto: Agyeke era posseduta dallo spirito cui suo
padre, e prima di lui il padre di suo padre, aveva fatto tanti doni.

Quel che ¢ importante sottolineare ¢ che in casi di questo tipo lo
spirito non viene acquisto come patrimonio della famiglia, ma diventa
patrimonio personale di colui che si & prodigato attraverso le offerte a
creare il rapporto, diventa insomma parte di quell’insieme di beni che
un uomo ha acquisito in vita in virtu della sua attivita autonoma e che
dunque costituiscono una sorta di patrimonio personale diverso dall’
agya padee. Si tratta, del resto, di una forma di proprieta ben
conosciuta da chi ha studiato il diritto tradizionale akan. Scrive
Sarbah (1897: 77):

La proprietd ¢ detta auto-acquisita o privata quando essa &
acquisita da una persona attraverso mezzi di proprio impiego
(exertions) personale, senza aiuto non remunerato o assistenza da parte
di un membro della sua famiglia; o senza anticipo o contributo
proveniente dalle proprieta ancestrali o familiari della sua tan}lgha. Il



225

possessore di proprieta auto-acquisite, sia che tali proprieta consistano
in terra o in altro, pud venderle o disporne per come crede meglio (13).

Proprio in virth di tale proprieta personale lo spirito non pud
essere considerato come abusua bozonle. Proprieta del singolo
individuo, esso seguira altre vie di trasmissione ereditaria, che non per
forza coincideranno con quelle del matrilignaggio; molto spesso anzi
spiriti cosi acquisiti tenderanno a passare di padre in figlio, come ¢ il
caso piu sopra accennato di Agyeke.

A tali spiriti viene dato il nome di papa bozonle che richiama
immediatamente alla mente la propricta paterna, poiché papa ¢
I’allocutivo che designa il padre (Grottanelli 1977: 48).

Sembra qui riaffacciarsi una delle altre idee cardine della
proprieta e della trasmissione, gia analizzata da Pavanello (1995), e
che vede in azione i due opposti principi incarnati dalla matrilinea di
appartenenza e da quella del proprio padre. Si tornera piu
diffusamente su questo argomento nelle conclusioni, proprio per
vedere come i meccanismi che regolano la trasmissione del potere
spirituale richiamino quello che regolano altri tipi di proprieta, e come
sia possibile che tali principi si chiariscano a vicenda in una analisi
complessiva.

7. Maanle bozonle

L’ultima tipologia di spiriti che deve essere illustrata ¢ quella del
maanle bozonle. Con questo termine ci si riferisce allo spirito del
luogo in cui sorge un dato villaggio (imaanle: paese, territorio). Primo
abitatore del luogo, ben prima che questo venisse domesticizzato dagli
uomini, esso ¢ in qualche modo in rapporto con I’intera comunita che
abita il villaggio. La sua trasmissione non segue dunque né le linee del
gruppo parentale, né quelle della trasmissione da padre in figlio. Il
maanle bozonle pud possedere uno qualsiasi degli abitanti del
villaggio, questi diventera allora il mediatore presso lo spirito



226

dell’intera comunita ed a lui sara affidato il benessere del villaggio per
quel che riguarda i rapporti con il mondo ultraterreno. In questa veste
egli presenziera, assieme al belemgbunli, ai sacrifici ed alle offerte
che ciclicamente il villaggio deve fare al suo spirito. Allo stesso modo
sara richiesta la sua opera di mediazione per riappacificarsi con lo
spirito quando questi, attraverso una catena di malattia o di disgrazie,
rendera evidente agli uomini la sua collera.

Come gia per il caso visto in precedenza dell’ebia bozonle,
anche chi ¢ posseduto da un maanle bozonle, oltre che assolvere a
compiti specifici, svolge le comuni attivita di ogni komenle:
principalmente interrogare gli spiriti ed intervenire in caso di malattie
o disgrazie. E’ di estremo interesse, ai fini di questo contributo,
analizzare la ripartizione che in questo caso viene fatta dei proventi di
tale attivita.

Cosi Amoa, komenle del clan Ezohile posseduta da Bomo
maanle bozonle di Takinta, spiega la ripartizione dei proventi:

- Io e il belemgbunli dividiamo in tre parti uguali, al mio
linguista [cioe colui che interpreta le sue parole quando lei é posseduta
dallo spirito] va una parte, a me va un’altra parte ed al belemgbunli va
P’ultima.

In qualche modo si riconosce che, poiché lo spirito ha un
rapporto con tutta la comunita, deve essere il villaggio nel suo intero,
rappresentato dal belemgbunli, a godere almeno in parte dei frutti del
lavoro dello spirito stesso. Cio mette in luce, forse meglio dei casi
illustrati in precedenza, la particolare concezione del potere spirituale
che si riscontra tra gli Nzema. Chi ha un rapporto con lo spirito, chi
possiede la possessione (se ’espressione ¢ lecita), possiede una
particolare forma di potere capace di creare un profitto (nvasoe); &
per questa ragione che esso deve essere controllato da precise norme
di trasmissione che, in molti casi, presiedono anche alle regole di
ripartizione dei proventi.

L’idea che il potere spirituale sia una forma di profitto &
espresso con chiarezza dagli stessi Nzema: nel corso della gia



227

ricordata conversazione con Bonya ¢ Kodwo avevo avuto modo di
soffermarmi su questo argomento:

- (K.) L’abusua bozonle & agya padee perché se il tuo bozonle €
potente ti permettera di curare la gente e in tal modo tu ogni giorno

guadagnerai del denaro
- 1 bozonle ¢ dunque come una specie di nvasoe che passa di

generazione in generazione?
- (K.) Certo & nvasoe, & nvasoe. Se cosi non fosse credi che la

gente vorrebbe avere a che fare con 1ui? (14)

In sede di conclusioni tornerd piu diffusamente sul rapporto tra
nvasoe, bozonle e agya padee, per il momento ¢ comunque necessario
chiarire un punto. Si potrebbe pensare che I'idea del potere spirituale
come forma di profitto sia in qualche modo una corruzione recente
dovuta alla sempre maggiore presenza dell’economia di mercato e dei
suoi valori. Devo dire che una tale interpretazione mi lascia molto
dubbioso per due ragioni. Innanzi tutto il sistema che si sta tentando
di delineare qui appare fin troppo coerente per essere dovuto ad una
corruzione tutto sommato recente; inoltre non so fino a che punto sia
lecito pensare che le concezioni e i valori del mercato attacchino e
trasformino in maniera cosi profonda un elemento quale quello del
potere spirituale, a meno che esso non sia pensato gia da prima come
fortemente collegato ad una sfera piu propriamente economica. E se
questo legame cra gia presente non c’¢ motivo di pensare che il potere
spirituale non fosse concettualizzato in termini di nvasoe.

A sostegno della tesi di una non “modernita” di tale rapporto vi ¢
poi un’importante informazione rintracciata in una fonte di inizio
secolo. Nel 1904 viene scritto da un ufficiale inglese per conto del
Ministero della Guerra un resoconto riservato di informazioni sullo
stato della colonia della Costa d’Oro e dell’Ashanti (Climo 1904). Le
informazioni contenute nel libretto sono di varia natura e riguardano
quanto poteva interessare lo Stato Maggiore: dalla storia, ai trasporti,
alle risorse, alle malattie endemiche e cosi via. Naturalmente vi sono
contenute anche preziose informazioni sulla religione e sugli
ahomenle. Una di queste suona come indiretta conferma a quanto qui
sostenuto:



228

Incantesimi, amuleti e presagi hanno una parte prominente nella
vita di questi superstiziosi nativi, e dal loro commercio (sale), cosi
come dai sacrifici periodici, non solo i sacerdoti ma anche i capi
traggono non piccoli emolumenti (Climo 1904: 58, corsivo mio).

Vi ¢ un altro elemento molto importante che emerge da quanto
piu sopra detto del maanle bozonle, e cioé che in esso si affaccia,
seppur in forma in parte modificata, un principio ben conosciuto agli
studiosi del mondo akan: quella della divisione in tre dei proventi di
un’attivita, I’abusa (vedi oltre). Che tale principio sia legittimamente
applicabile anche all’esercizio del potere spirituale lo dimostra in
modo chiaro la storia di Manyi.

8. Manyi: I’abusa e lo spirito

Manyi € una komenle di Beyin che vive in un compound lungo la
spiaggia. Nonostante la sua non piu giovane eta essa continua ad
essere visitata dai suoi spiriti ed esercita il suo sacerdozio. Manyi, a
differenza di casi visti prima, non ha ricevuto il suo spirito attraverso
il proprio suakunlu abusua, bensi lo ha avuto da suo padre. Ho gia
illustrato in precedenza i casi in cui lo spirito pud essere trasmesso di
padre in figlio, il caso di Manyi pero non ¢ tra questi. Lo spirito da
cui ¢ posseduta e che ha ricevuto dal padre € un abusua bozonle del
lignaggio paterno, ¢ come tale fa parte integrante dell’agya (vedi fig.
1). Nella ricostruzione della sua biografia, Manyi non ¢ molto
esplicita sui motivi che hanno fatto si che lei diventasse di fatto erede
di parte dell’agya del matrilignaggio paterno. Dalle sue parole si
intuiscono profonde e sotterranee tensioni che hanno diviso il padre
dal suo suakunlu abusua. Comunque quando cio gli € stato chiesto in
maniera piu diretta, Manyi si ¢ rifugiata dietro il volere dello spirito:
«¢ lui che mi ha scelto, come potevo rifiutarmi?».



229

Eg»

- —O

TQ
o

Fig. 1. La genealogia di Manyi. Lo spirito ¢ stato trasmesso a Manyi, membro del
clan Mbabile, dal padre, Nda Mokya, il quale a sua volta lo aveva ricevuto da Angate Aka,
fratello di sua madre del clan Adahonle.

Manyi ha conosciuto bene la collera dello spirito, € come esso
procuri disgrazie e malanni alla persona da lui scelta fin quando
questa non capitola ed accetta di servirlo. :

Quel che & interessante ai fini del nostro discorso € in quale
forma si configura il rapporto tra il matrilignaggio di Nda Mokya,
legittimo possessore dello spirito, € Manyi.

- Vorrei sapere se guadagni dei soldi o se ricevi offerte per il tuo
lavoro [di guaritrice]. :

- (M.) Si guadagno dei soldi e ricevo diversi oggetti in offerta,
ma di questi.devo usarne una parte per comprare delle cose [per
onorare lo spirito], tutto quello che rimane viene poi, alla fine
dell’anno, diviso in due, una parte va al suakunlu abusua di mio
padre, I’altra va-a me.

- Perché dividi a meta con il lignaggio di tuo padre? Come mai
non riservi per te una porzione maggiore?

- (M.) Per quel che mi riguarda a me va bene cid che loro
propongono, per il resto mi basta essere in buona salute (15).

Piu tardi Manyi ebbe a dirmi che in effetti a lci sarebbe spettato
di pin, e in fondo accettava la divisione a meta dei proventi delle sue
attivita per non acuire le gia presenti tensioni con il matrilignaggio



230

paterno. In realtd questo genere di divisioni segue una regola ben
precisa, come mi confermarono in seguito anche altri ahomenle da me
interpellati su questa questione: si divide in tre parti, di queste due
vanno al komenle, una al matrilignaggio paterno. Insomma adotta una
regola molto diffusa nel mondo akan: quella dell’abusa.

Abusa (a, prefisso nominale; bu, rompere; nsa, tre; Pavanello
1995: 40) ¢ quella particolare forma di contratto che regola la
distribuzione di profitti nel caso in cui il proprietario e il produttore di
un particolare bene siano due soggetti diversi. Per il mondo nzema si
conosce molto bene Iapplicazione di tale meccanismo alla
coltivazione dei cash-crops. Come si accennava all’inizio, in questo
caso accade spesso che un individuo si trovi a coltivare cocchi o altri
cash-crops su di un suolo che di diritto apparticne ad un
matrilignaggio diverso dal suo, spesso a quello paterno. Tale
situazione deve comportare una forma di contratto che soddisfi tanto
il lignaggio possessore dei diritti sul suolo che il produttore che
investe il proprio danaro nella coltivazione (Lanternari 1977, 1988;
Palumbo 1994). In breve il contrato abusa consiste nella divisione in
tre parti del terreno, ognuna con un numero pari di alberi; al
produttore andranno i guadagni risultanti dai frutti di due delle tre
parti, al lignaggio proprietario quelli della terza parte (16).

La forma di abusa che si ¢ descritta per il caso di Manyi
presenta alcune differenze con quanto la letteratura dice di questa
forma contrattuale; almeno quando questa & applicata alla terra a
coltivo. Di norma infatti il passaggio di una terra da padre in figlio
non comporta I’instaurarsi immediato di un contratto abusa, in quanto
tale passaggio ¢ visto come egya padee, cioé¢ come una forma di dono
dal padre al figlio. E’ solo alla morte di questi, se il terreno non passa
ad un suo fratello ma ad altri membri del suo matrilignaggio, che il
suakunlu abusua del padre reclamera i suoi diritti e tentera di imporre
Pabusa. Nel caso di Manyi invece tale contratto si impone
immediatamente, nonostante che lei abbia ricevuto lo spirito dal
proprio padre. Insomma, nel reclamare D’abusa, si salta una
generazione. Cid a mio avviso pud essere dovuto alla particolare
natura del bene ereditato. A differenza di un coccheto, il potere



231

spirituale, benché produca anch’esso-nvasoe, appartiene ad una realta
immateriale; inoltre esso viaggia all’interno della famiglia in una
maniera sua peculiare. Non vi € un preciso successore (koliagya)
individuabile all’interno della matrilinea, come invece accade per il
resto dei beni dell’agya (17). In fondo lo spirito sceglie all’interno del
suakunlu abusua il suo successore in virtu di un “moto proprio™:
innamorandosi di qualcuno.

Lo spirito non & come una piantagione di cocco che quando io
muoio passa ai miei eredi, E” lo spirito stesso che si guarda intomo e
prende la persona che a lui piu piace.

Questa chiarificazione cosi essenziale mi fu fornita nel corso del
gia citato colloquio con Kodwo e Bonya. Forse ¢ proprio questa
mancanza di regole rigide di trasmissione all’interno del lignaggio,
questa specie di principio di indeterminazione, a far si che, nel
momento in cui un abusua bozonle prenda qualcuno al di fuori della
matrilignaggio, si reclami immediatamente I’applicazione dell’abusa.

9. Conclusioni

Seppure quanto qui esposto ¢ frutto di un lavoro tuttora in corso,
¢ possibile trarre alcune, per quanto provvisorie, conclusioni.
Innanzitutto vi & da ribadire che nella concezione nzema il potere
spirituale partecipa di una piu generale costruzione di una teoria del
potere. Da questo punto di vista I’analisi linguistica permette infatti di
dire che I'insieme delle concezioni del potere poggia su una base
concettuale comune. Non diversamente poi da quel che succede per
altre forme di potere, come il potere politico che di fatto permette il
controllo della terra, il potere spirituale permette il controllo di una
porzione importante di realtd. Un controllo che permette di realizzare
un profitto. Non diversamente dalle altre forme di potere, il potere
spirituale dovra anche essere visto come un’acquisizione trasmissibile
che, tra le altre cose, consente di realizzare un profitto.



232

Il potere spirituale dunque appare come un qualcosa di
acquisibile per vie diverse. Diverse acquisizioni danno luogo a diverse
forme di trasmissione. L’importanza di tale punto non potrebbe essere
compresa a pieno se non si tiene conto di un’insieme di nozioni che si
riferiscono alla concettualizzazione della ricchezza e della sua
trasmissione. Centrale da questo punto di vista ¢ il nesso tra agya
padee ¢ nvasoe, da una parte; ¢ tra egya padee e ancora nvasoe
dall’altra. Vengono infatti alla luce due principi strutturali delle
trasmissioni ereditarie nzema gia ampiamente analizzati in letteratura
(Palumbo 1994, 1995; Pavanello 1992, 1995). In breve vi € da una
parte 1’asse ereditario del lignaggio contrapposto al rapporto che lega
il padre ai propri figli. Tali principi si basano sul significato di
nvasoe, il profitto che si ottiene attraverso una qualsiasi attivita
lavorativa. Ma un profitto che ha la sua base sul patrimonio che si
trasmette di generazione in generazione ¢ che viene accresciuto dal
lavoro. In qualche modo, per usare una felice espressione di Pavanello
(1995), anche nel caso della trasmissione del potere spirituale il
profitto dei viventi poggia sul lavoro degli antenati.

La continuazione di questa indagine, dovra permettere di
analizzare meglio come tali trasmissioni avvengano nel concreto, di
meglio definime i principi strutturali da un lato e, dall’altro, di
comprendere come cid si combini con le strategie di acquisizione e di
arricchimento messe in campo dai singoli individui. Cosi ad esempio,
se quanto qui detto sulla concettualizzazione del potere spirituale ha
una sua validita, sarebbe importante poter comprendere se il caso del
papa bozonle non rientri in quel vasto reticolo di scambi che lega il
matrilignaggio del padre a quello del figlio, e che comporta non solo
benefici economici per i figli ma soprattutto una solida fedelta politica
di questi verso 1l lignaggio dei padri (Palumbo 1994, Pavanello 1995).

Un primo risultato mi sembra pero acquisito. Pur se i dati sono
per molti versi incompleti, emerge infatti con evidenza il fatto che lo
spazio di applicazione di quel particolare contratto che ¢ I’abusa deve
essere allargato anche alla sfera del potere spirituale. Come ho gia
detto in precedenza cio mi fa pensare, con Dumett (1979), che esso
non possa essere considerato come un’innovazione recente.



233

Ma se cosi ¢. allora forse ci sara bisogno di rivedere, almeno in
parte, molte delle analisi che su questo concetto sono state portate
avanti. Per quel che riguarda lo specifico nzema riesce infatti difficile
immaginare I’abusa come un qualcosa di immediatamente connesso
alla riorganizzazione e razionalizzazione dello spazio fondiario ed
economico dovuto allo straordinario diffondersi dei coccheti che si €
avuto negli ultimi decenni. Piu che una strategia legata alla penuria di
terra esso infatti potrebbe essere visto come un principio strutturale
dell’economia e delle trasmissioni ereditarie nzema che si ¢ affermato
molto prima che i coccheti, almeno nei villaggi costieri, invadessero
I’ultimo lembo di foresta secondaria.

Note

1. Questo primo periodo di ricerca sul campo si ¢ svolto durante il mese di agosto del
1995. Ho condiviso questa esperienza con Barbara Vatta e Mariano Pavanello, impegnati in
indagini su altri settori della cultura e della societa Nzema. Non posso dimenticare il periodo che
abbiamo condiviso. Ma soprattutto vorrei sottolineare che gli argomenti frattati in questo
contributo sono stati discussi insieme piu volte durante il corso della ricerca ed anche in seguito,
vorrei dunque ringraziarli entrambi per quanto le loro osservazioni e le loro critiche mi hanno
aiutato a svolgere quanto meglio era possibile il mio lavoro. La mia permanenza in Ghana ¢ stata
resa possibile anche grazie all’amichevole aiuto di Vittorio Lanternari che ha messo a disposizione
fondi di ricerca che hanno parzialmente coperto le spese. Colgo I’occasione per ringraziarlo di cid
e di tutta la disponibilita che mi ha sempre dimostrato. Vorrei infine ringraziare il Ghana Museum
and Monuments Board per il supporto che mi ha sempre dato da quando svolgo ricerche in
Ghana.

2. La storia & stata raccontata da Nana Nwia Arzane IV il 4 febbraio 1995 a Mariano
Pavanello che ringrazio per avermi fornito copia della trascrizione.

3. L’ afoto & un pietanza preparato con banane da fecola, uova e olio di palma.

4. Un racconto di Nana Nwia Arzane sull’arrivo nell’area di Ngelekazo dei suoi antenati,
che presenta alcune differenze rispetto a questo, € stato pubblicato anche in Palumbo (1994).

5. L’intervista & stata effettuate il 10.8.95 a Ellonyi; interprete: Martin Buah; cassetta n.
2A. Per tutte le interviste realizzate in questo periodo di ricerca mi sono avvalso della
collaborazione di diversi interpreti: Martin Buah, Nianzu Justice Mensah, Atumo Amihyia. Le
interviste sono state poi trascritte e tradotte in inglese sempre con I'aiuto degli interpreti. Infine
esse sono state revisionate da Thomas Moke Mieza, principale interprete ed informatore da piu di
venti anni della M.E.LG. A tutti loro, cosi come a tutti gli ahomenle ¢ a quanti mi hanno aiutato
durante la mia ricerca, va il mio pit sincero ringraziamento.

6. Per quel che riguarda la concezione del seggiotra gli Akan si dispone ormai di una vasta
letteratura, in questa sede mi limito a rimandare a Sarpong (1971) e Perrot (1987).

7. Cosi chi si contende il seggio di un determinato villaggio, si contende i diritti sulla terra
di quel villaggio (cfr. Palumbo 1994).



234

8. Grottanelli nel suo testo non fa menzione delle specifiche tecniche usate per scacciare gli
spiriti dei morti. Le informazioni da me raccolte sul campo confermano comunque che la tecnica
principale consiste proprio nell’uso dell’emenle.

9. Nel mese di settembre 1995 ho soggiomato brevemente a Takoradi, citta del Ghana che
sorge in territorio ahanta. Discorrendo con alcuni guaritori ahanta ho potuto verificare che essi
usano gli stessi termini qui discussi per gli nzema e con significati omologhi. Del resto la lingua
ahanta presenta molte somiglianze con quella nzema, ¢ diversi tratti sono comuni alle due culture.
Da questo punto di vista sarebbe interessante controllare se gli stessi termini che sto qui discutendo
si ritrovano anche nella lingua anyi, lingua anch’essa di ceppo akan per molti versi prossima allo
nzema (Cardona 1977).

10. Nonostante le indubbie somiglianze che si riscontrano tra la lingua twi e quella nzema
¢ molto difficile pensare che il termine komenle possa derivare dal radicale twi kom; non vi &
infatti in nzema un verbo corrispondente per significato che possa essere derivato dallo stesso
radicale, e “danzare in stato di possessione” viene reso dall’espressione di ahone (lett.: “mangiare
la danza degli spiriti”) -

11. Secondo Kweku Mensah, guaritore ahanta di Takoradi che conosce molto bene la
lingua nzema e quella twi, il doppio significato di emenle non si ritrova in twi. In tale lingua
infatti solo I’arbusto apotropaico continua a chiamarsi emenle; mentre 1’albero viene detto
nyamedua, nome quanto mai denso e che puo essere tradotto come “I’albero di Dio” (Onyame:
Dio; dua: albero). Questo mi permette di avere una conferma indiretta a quanto sostenuto piu
sopra. In effetti secondo Sarpong il legno dell’albero nyamedua & considerato tra i piu pregiati per
la fabbricazione dei seggi (1971: 9).

12. Conversazione registrata a Ngelekazo il 12.8.95; interprete: Martin Buah; cassetta n.
3A

13. Lo stesso concetto si ritrova in Danquah (1928: 205-206): «Nessuna persona pud
avere I’assoluto controllo di una proprieta, eccetto quando egli la possieda sui juris. La proprieta
puo essere acquisita come individuale in diversi modi. Essa puo essere acquisita da un figlio come
dono fattogli dal padre. Essa pud essere acquisita da un membro [della famiglia] come dono
ricevuto da un altro membro della famiglia o da un membro di una famiglia estranea [non legata
per vie parentali, come ¢ quella paterna]. Infine essa puo essere acquisita per mezzo di un acquisto
diretto o attraverso altri beni, tra quelli propri, derivati da un impegno (effort) personale».

14. Del resto il rapporto esistente tra agya padee e nvasoe & gia stato esplicitato nella
letteratura sugli Nzema: «[...] la proprieta ereditata, agya padee, ¢é frutto del lavoro degli antenati
che continua a produrre nvasoe di generazione in generazione. Gli antenati che hanno lasciato una
ricchezza sotto forma di coccheti, hanno in realta lasciato il loro gyima che continua a produrre
frutti nel tempo» (Pavanello 1992: 183-4).

15. Intervista raccolta a Beyin il 13.8.95; interprete: Nianzu Justice Mensah; cassetta 4A.

16. Rispetto alla estensione delle forme di contratto abusa, ed alla sua origine non troppo
vicina nel tempo & interessante quanto sostiene Dumett (1979) secondo il quale I’abusa ¢, per quel
che riguarda le sue origini, I’accordo che si stipulava per ’estrazione dell’oro: uno straniero che
intendesse estrarre oro doveva concordare la cessione di un terzo al capo locale ¢ un terzo al re.
Secondo il gia citato articolo di Dumett tale sistema era diffuso in tutti i regni akan gia nel XIX
secolo. Lo stesso criterio di spartizione veniva aplicato tra gli intermediari e i gruppi di lavoro
reclutati per il taglio della foresta nell’industria del legname. In questo caso I’intermediario aveva
diritto ad un terzo del salario dell’operaio. Sulla diffusione di questo meccanismo in gran parfe
dele forme di impresa societaria si veda anche Pavanello (1992: 176-7).

17. Sul koliagya cfr. Pavanello (1992: 170) e Palumbo (1995: 172-174)



235

Bibliografia

Aboagye, P. A. K. 1992. Nzema nee nrelenza edwebohilele buluku.
Nzema-English, English-Nzema Dictionary. Accra: Bureau
of Ghana Languages.

Cardona, G. R. 1977. “Profilo di lingua nzema”, in Una societa
guineiana: gli Nzema, vol. I: I fondamenti della cultura, a
cura di V. L. Grottanelli, pp. 95-142. Torino: Boringhieri.

Christaller, J. G. 1881. Dictionary of the Asante and Fante
Language called Tshi (Chwee, Twi). Basel: Evangelical
Missionary Society.

Climo, V. C. 1904. Precis of information concerning the colony of
the Gold Coast and Ashanti. London: Secretary of State for
War - War Office.

Danquah, J. B. 1928. Gold Coast: Akan laws and customs and the
Akim Abuakwa constitution. London: Routledge & Sons.

Dumett, R. E. 1979. Precolonial gold mining and the state in the Akan
region: with a critique of the Terray hypotesis. Research in
Economic Anthropology 2: 37-68.

Grottanelli, V. L. (a cura di) 1977. Una societa guineiana: gl
Nzema, vol. I: I fondamenti della cultura. Torino:

Boringhieri.

= -- (a cura di) 1978. Una societa guineiana: gli Nzema,
vol. II: Ordine morale e salvezza terrena. Torino:
Boringhieri.

Lanternari, V. 1977. “L’agricoltura”, in Una societa guineiana: gli
Nzema, vol. I: I fondamenti della cultura, a cura di V. L.
Grottanelli, pp.213-290. Torino: Boringhieri.

- -- 1988. Déi, profeti, contadini. Incontri nel Ghana.
Napoli: Liguori. :

Palumbo, B. 1994. Storia, spazio ¢ potere in un villaggio nzema.
Etnosistemi 1: 102-126.



236

- - 1995. “Come venere in ciclo. Paradigmi di identitd
nzema”, in Luoghi d’Africa. Forme e pratiche dell’ identita,
acura di P. G. Solinas, pp. 129-204. Roma: NIS.

Pavanello, M. 1992. Gyima e nvasoe: la filosofia economica degli
Nzema del Ghana Sud Occidentale. L'UOMO SOCIETA’
TRADIZIONE SVILUPPO ns. 5, 1/2: 165-186.

-- -- 1995. The work of the ancestors and the profit of the
living: some nzema economic idcas. Africa 65, 1: 36-57.

Perrot, C. H. 1982. Les Anyi-Ndenye et le pouvoir aux 18° et 19°
siecles. Abidjan et Paris: Ceda et Publications de la
Sorbonne.

Sarbah, J. M. 1897. Fanti customary laws. A brief introduction to
the principles of the native laws and customs of the Fanti
and Akan sections of the Gold Coast, with a selection of
cases thereon decided in the law Courts. London: William
McClowes & Sons.

Sarpong, P. 1971. The sacred stool of the Akan. Accra-Tema: Ghana
Publishing Corporation.

Signorini, 1. 1977. “Il modello di residenza”, in Una societa
guineiana: gli Nzema, vol. I: 1 fondamenti della cultura, a
cura di V. L. Grottanelli, pp.291-320. Torino: Boringhieri.

- - 1978. Nzema kinship terminology. Paideuma 24:
111-119.

-- -- & B. Palumbo. 1992. Le spiegabili stranezze di un
sistema Crow. L'UOMO - SOCIETA' TRADIZIONE
SVILUPPO ns. 5, 1/2: 221-264.

Sommario

In questo articolo I’A. esamina i primi risultati di una ricerca in
corso di svolgimento tra gli nzema sulla medicina tradizionale € i suoi
attori. Dopo aver mostrato come tra gli Nzema il potere spirituale
partecipi di una piu generale concezione di potere, I’analisi si
concentra sulle diverse forme di categorizzazione degli spiriti che



237

posseggono i sacerdoti-guaritori tradizionali. Questi infatti possono
esserre categorizzati tenendo conto di chi sia il “proprietario” dello
spirito e di quali siano le linee attraverso le quali esso viene ereditato.
Ciod viene analizzato partendo dalle categorie tradizionali di agya
(beni dell’eredita) e nvasoe (profitto). Infine I’A., partendo dal fatto
che anche in certi casi di trasmissione ereditaria del potere spirituale si
applichi I’abusa, propone un ripensamento della profondita storica di
tale tipo di contratto diffuso in tutta I’area akan.

Summary

In this article the Author sets forth some preliminary results of
his field research among the Nzema about the traditional medicine and
its actors. Starting from the point that the spiritual power is part of a
more complex conception of the power, the autor analyses the
different kinds of spirit. Every spirit can be classified according to
“owner” of it and the way of inheritance. This analysis is carried out
making use of two traditional categories: agya (inheritance goods) and
nvasoe (profit). Finally the author, considering that the akan kind of
contract called abusa is used also in some cases of inheritance of
spiritual power, stresses the need to rethinking the historical depth of
this traditional economic concept.



