
APPUNTI sULL'E'rNocRAF1A DELLA coMUNtcAz1oNE
E DELLA SCRITTURA PRESSO I TUAREG DELL'A1R (NIGER)

Giorgio Raimondo Cardona
Università di Roma

I
TUAREG GBIAIR

åf'"\ ,--_-sì.

.fiäìå" '¬›fi13'i.c Q;\£

-I

0. PREMESSA

Se misurata in quantità e nitidezza di immagini, la conoscenza dei Tuareg
nel mondo occidentale è profonda; servizi fotografici, documentari, pubblicità
hanno diffuso ogni possibile variante iconologica degli uomini velati. Assor-
bite per inconscia osmosi queste informazioni visive fanno sì che i Tuareg
ci sembrino in effetti assai meglio conosciuti di quanto non siano. Quando
poi si voglia verificare che cosa effettivamente esista di pubblicato sui vari
aspetti della loro cultura, si rimane in fondo delusi: le monografie fonda-
mentali sono poche e distribuite lungo un arco di più di un secolo: è questo
uno dei pochi campi di studio in cui le opere ottocentesche restino tuttora
insuperate; non si può nemmeno oggi prescindere dai viaggi di Duveyrier,
di Barth, del più recente lord Rennell. Il che, se porta a rendere omaggio
a quei tenaci e attenti viaggiatori, fa intuire che non ci si è dedicati a suf-
ficienza allo studio dei Tuareg in questi ultimi decenni. Queste considera-

177



0

zioni un po' ingenue mi venivano in mente quando, alla ricerca di materiali
sulfetnografia della comunicazione, sono andato a verificare le poche nozioni
vulgate sulla comunicazione e la scrittura presso i Tuareg. All'esame il ma-
teriale esistente è veramente poco; per l'Ahaggar restano i fondamentali
lavori di p. de Foucauld (il dizionario e la raccolta dei poemi soprattutto)
cui si è aggiunta di recente una sistemazione grammaticale molto articolata
di K. G. Prasse; ma per la lingua degli altri gruppi non c'è quasi nulla di
utilizzabile. Questa carenza di studi e descrizioni è la mia unica giustifica-
zione alla pubblicazione di questi appunti, schematici e incompiuti, sull'etno-
grafia della comunicazione nell'Air. L'intenzione che ha guidato la loro rac-
colta era quella di dare un quadro d'insieme della comunicazione orale e
scritta in una comunità determinata, largamente rappresentativa ma ancora
insuffìcientemente descritta.

Lo schema ricalca quello da me presentato altrove (Cardona 1976) cui si
rimanda per materiale comparativo e una più ampia esposizione dei termini
qui usati.

Il materiale è stato raccolto nell'inverno 1976-1977, nel corso di un sog-
giorno nella zona compresa tra Agadès, Iferuan e la valle del Tamgak, nel
Sahara nigerino *. Gli informatori sono tutti dell'Air (Aor). La maggior
parte delle informazioni è stata ottenuta da Ahmad Musa, di circa 26 anni,
amašay, nato ad Iferuan (Ife†Wan). Il mio lavoro vuole essere descrittivo
e non comparativo; solo è parso utile dare indicazioni sulle altre situazioni
dove queste mi erano accessibili; per l'Ahaggar le notizie contenute nei ma-
teriali di Foucauld (1925-30) e (1951-52), che fotografano, si ricorderà,
la situazione dei primi anni del secolo. Inoltre ho potuto consultare in mano-
scritto la raccolta di poemi preparata da Giancarlo Castelli Gattinara, che
comprende materiali dell'Air, degli Iwllimiden dell'0vest, ora intorno a Nia-
mey, dell'Azawak (Azaway) e dei Ka] Garos, a S0 di Agadès, raccolti in
questo ultimo decennio.

La trascrizione qui usata si discosta da quella approvata nel 1966 dalla
Conferenza per l'unificazione degli alfabeti delle lingue nazionali, tenutasi
a Bamako (Mali). Si ricorderà che i criteri approvati dalla conferenza pre-
vedevano di usare simboli speciali solo per le consonanti enfatiche e per
il resto digrafi (<sh>, <gh>, <kh>); inoltre notava sei vocali, <1, e,
9, a, o, u>.

La trascrizione qui adottata si differenzia da quella raccomandata per l'uso
di <š, š, x, Y> invece di <sh, j, kh, gh>; accanto a <a> si è intro-
dotto <ã> ** per indicare-una vocale bassa centrale, del tipo della vocale
finale dell'inglese soƒa. Non è questa la sede per tentare una descrizione fono-
logica della tamašaq, da cui si è del resto ancora lontani. Ma proprio perché
non si ha ancora una buona descrizione della lingua, è prematura anche solo

* Questo soggiorno è stato reso possibile ** Per esigenze tipografiche, invece del sim-
da due borse di viaggio del Consiglio Na- bolo più appropriato, e cioè <a> rovesciato,
zionale delle Ricerche e dell'Istituto Italo- si usa <å>, soluzione che del resto è quella
Africano. adottata da Prasse (1972).

178 '



II-"-

una trascrizione fonemica, per non parlare di una grafia standardizzata. Mi è
parso quindi corretto non pretendere di dare veste standard alle mie trascri-
zioni, ma tenermi ad una trascrizione solo tendenzialmente fonemica, salvo
a tornarvi in altra sede. In particolare la tomaã:-›q ha una forte tendenza alla
palatalizzazione; prima di /i/ le consonanti dentali /t, d, s, z/ si palata-
lizzano, diventando [c, 3, I, 3]; tikommaran si realizza quindi [cikommaran].
Per quanto riguarda il vocalismo mi sembra sia da notare la distinzione tra
[9] e [ã], come del resto ha fatto Prasse (1972), che sembra avere status
fonemico. Tuttavia il gioco delle alternanze di timbro vocalico è ancora
tutt'altro che chiaro.

Normalmente si indica la forma singolare; due forme separate da una
barretta sono rispettivamente il singolare e il plurale *.

1. LA coMUN1cAz1oNE oRALE

1.1.1. Tassonomia e situazione della lingua

I Tuareg dell'Air chiamano la loro lingua tamašaq; questa forma corri-
sponde a tamabaq dell'Ahaggar e tamašaq dell'Adrar dell'Ifoghas e del corso
del Niger. Si tratta di regolari sviluppi fonetici del nome comune della lin-
gua dei Tuareg, che si può ricostruire come *tamazayt. Ogni gruppo tuareg
chiama t" la propria lingua e indica quella degli altri gruppi con un derivato
geografico; così per i Tuareg dell'Ahaggar la propria lingua è la tamabaq
per definizione, e quella dell'Air la taart; per i Tuareg dell'Air, all'inverso,
la propria lingua è la tamašaq e quella dell'Ahaggar è la ta/aaggart. La co-
scienza delle differenze geografiche non impedisce però che si abbia anche
coscienza dell'unità complessiva del popolo e della lingua dei Tuareg. Della
tamašaq non esiste una descrizione completa. Molto utile è quindi l'Inz`tia-
tion à la langue des Touareg: de l'Az°r, delle Petites Soeurs de Jésus (1968),
che pur essendo concepita per uno scopo pratico ha buone note grammati-
cali; l'Im'tz°atz'on va integrata con la breve e fitta introduzione grammaticale
che L. Galand ha premesso ad un recente volume di testi dell'Air (Ga-
land 1974).

Esistono due termini per ' lingua ', ilis (che è anche la lingua anatomica)
e ašåd; ma per solito le varietà specifiche si definiscono con un sostantivo
femminile senza premettere “lingua ': così tamaåaq, tåmåt.

La facoltà della parola è awal; la gamma dei significati va da 'parole '

* Abbreviazioni:
Ah = Ahaggar f. = femminile
Ar = Air m. = maschile
Az = Azaway pl. = plurale
DT = Foucauld 1951-1952 s. = singolare.

179



vere e proprie (anche se non sembra esserci una forma specifica per le sin-
gole parole grammaticali) a 'discorso ', e in questo caso si può avere il plu-
rale, a 'lingua '. Nel primo senso si può citare l'espressione ibe awal “ha
parole' per dire 'chiacchierare '; awal non è circoscritto all'uomo_. ma può
essere detto di animali e anche di strumenti (cfr. DT III, 1477-78).

Altro termine è tåfir/tifir (cfr. DT I, 339), “parola” ma anche 'detto ',
“verso ', quindi non specificato quanto alla lunghezza.

Il “ discorso ' è indicato in vari modi: betu, che vale “ intelligenza, pen-
siero ', tanna/tannawin, dal verbo inn 'dire ', e alåimat, un arabismo piut-
tosto raro.

Dei verbi di dire conosco solo inn; per comodità elenco qui i principali
« verba dicendi ›› testimoniati per Ah:

ugal “sbagliarsi di parola' DT I, 422
aa/day ' troncare la parola ad altri ' DT I, 238
çìalaƒjalaƒ ' sparlare ', ' straparlare ' DT I, 271
talayßlay ' sparlare ', “ straparlare' DT I, 271
kalantaƒ 'sparlare ', “ straparlare' DT I, 271
sammatlu 'chiacchierare, pettegolare ' DT IV, 1899
talabfalab “ parlare con volubilità, mangiarsi le parole ' DT IV, 1899
azam ° sparlare '.

Se dalla tassonomia dei termini per il parlare passiamo ad una considera-
zione sociolinguistica della situazione dell'Air, va subito notato che, mal-
grado il forte scarto di tempo - almeno un cinquantennio - tra i materiali
miei e di Castelli Gattinara e quelli del p. Foucauld, non emergono diffe-
renze linguistiche tangibili, ed è una garanzia il fatto che le mie informazioni
vengano da - o siano controllate attraverso - un giovane di meno di 30 anni,
educato però ancora tradizionalmente e inurbatosi di recente. Tale apparente
conservativismo della cultura tuareg non deve però indurre a conclusioni
troppo rapide. Fatti recenti, come il formarsi di tendopoli intorno a Niamey
e Agadès dopo la grande carestia, l'allontanamento di tutti i gruppi tuareg
dal Mali modificheranno assai rapidamente la situazione generale. Da un
punto di vista linguistico, il tuareg parlato ad Agadès è fortemente influen-
zato dallo hausa, al punto che la generazione nata negli anni cinquanta tende
ad usare lo hausa anche tra Tuareg, oltre che a sostituire un sempre maggior
numero di parole con parole hausa. Questo processo di allontanamento dalla
cultura tradizionale, si rivela nei giovani cittadini anche in fatti esterni come
l'abbandono dell'abito tradizionale in favore di vestiti occidentali; di pari
passo procede la disgregazione del patrimonio di folklore orale.

Tuttavia questo processo è contrastato dai Tuareg più consapevoli della
tradizione, che cercano di conservare anche in città abiti e comportamenti
linguistici autenticamente tuareg -e in tale consapevolezza c'è anche una com-
ponente aristocratica; gli imaåayan, i nobili, sono più gelosi conservatori
della lingua e dei costumi. La situazione è naturalmente diversa, nel senso
dell'arcaicità, non appena si risalga a Iferuan, e ancor più quando si visitino
i gruppi che ancora nomadizzano.

180



P-"f

Nel complesso si può dire che quanto è descritto nell'articolo è valido per
l'A1r, anche se è conosciuto solo passivamente dai Tuareg delle ultime gene-
razioni che vivono a Agadès.

1.1.2. Eventi e situazioni

Per situazione comunicativa si intende una situazione sociale che prevede
l'uso del linguaggio come una delle componenti obbligatorie, mentre l'evento
linguistico è un'azione linguistica, di durata variabile, di cui si possano indi-
care l'inizio e la fine.

Ia situazione più frequente è l'incontro, i cui eventi sono rigidamente pre-
visti; in questa situazione è stabilito il genere del saluto (cfr. § 1.4.1.), i cui
testi possono variare solo entro margini circoscritti.

Situazioni collettive (che coinvolgono cioè più di due persone) sono le
varie riunioni serali, tedawt. Se ne distinguono varie, la tedawt n-isam per
l'imposizione del nome, quella per il matrimonio e quella semplicemente
« per divertimento ››.

Ingrediente immancabile è la musica (tende, dal nome del tamburo fatto
di un mortaio rivestito di legno) con violini e percussioni, e con canzoni
(ezele/izelitan) che hanno un testo verbale (qualche saggio di riunioni mu-
sicali si può ascoltare nel disco antologico curato da Holiday e Holiday 1960
per l”Air). In queste riunioni i ruoli maschili e femminili sono rigidamente
distribuiti; alle donne spetta l'uso degli strumenti, il battere le mani ritmi-
camente (tyaqqas) e certe parti del coro; è inoltre una donna la solista
(tamazalat, 'quella che sa i canti '). Dall'ordine che lei rivolge al coro,
seraqqasmãt “fare rumore, donne! ' la riunione prende anche il nome di
aruqqas. Gli uomini eseguono danze di parata e cantano certi tipi di accom-
pagnamento (cfr. § 1.2.).

Oltre alle riunioni collettive, in cui non c°è limitazione di età, gli uomini
e le donne che hanno raggiunto la pubertà ma che non sono ancora sposati
e che quindi vivono nell'esrz`, la libertà di costumi, si riuniscono la sera in
riunioni a loro riservate, dette abal, nel corso delle quali oltre a cantare
e suonare, si recitano componimenti. L'allusione all'a/:al è costante nella
poesia tuareg, giacché esso costituisce un leitmotiu culturale. Nel corso di
questo articolo vi si accennerà più volte, come situazione privilegiata per
l'incontro tra i due sessi, caratterizzata anche da specifici comportamenti
linguistici.

Al di fuori di queste riunioni codificate, le situazioni propizie al comuni-
care sono soprattutto i momenti che seguono il pasto della sera. La prima
parte della notte viene occupata, mentre si beve il tè, con racconti, arte ver-
bale, aneddoti (cfr. § 1.4.) e occasionalmente canzoni. Tutte queste manife-
stazioni avvengono la notte e c'è una interdizione sul raccontare di giorno.
I motivi di questa interdizione non sono razionalizzati; a parte ovvie ragioni
di distribuzione del ciclo lavorativo, Pinterdizione ha una quantità di paralleli

181



altrove. Parte di queste attività ha un più o meno esplicito significato ses-
suale, particolarmente chiaro nei canti e nelle danze che contrappongono
uomini e donne e questo potrebbe riportare alla notte; d°altra parte, la luce
del giorno significa anche miraggi, apparizioni di spiriti, tempeste di sabbia
e quindi il parlare potrebbe essere interdetto per non dare libero accesso
ai ginn (Ar alåinan) che il giorno operano liberamente, ma sui motivi esatti
si può solo congetturare, in mancanza di associazioni esplicite.

1.1.3. Galateo linguistico

Il galateo linguistico degli Imaša-yen poggia sull'ideale cortese dell”elz's
amaššeq e della tamtat tamaššeq, cioè dell'uomo e della donna per bene,
« comm' il faut ››; 'essere per bene' si dice aššeq, e il suo contrario war
ille aššeq, o in una sola parola anäflãrøši. L'uomo per bene avrà il pensiero
sempre a cose elevate e spirituali, come la bellezza e la musica, le riunioni
galanti, e chi ha il pensiero a queste cose non potrà mai fare nulla di scon-
veniente o di indecente. Quanto sia valutato questo tenere occupata la mente
lo si vede anche da alcune interiezioni, che si pronunziano quando accade
qualcosa di improvviso, anche spiacevole e cioè anzad! e bey tiššenan timašgall,
o anche, fondendo le due, /oey tiššenan anzad (cui si risponde: ašeqtas massas! ).
Ora, anzad vuol dire ' capello, crine ', da cui, per estensione “ violino ' (di cui
i crini costituiscono le corde), e poi “ musica, riunione musicale in cui si suona
Panzad '; la seconda frase significa invece “ oh! i denti delle belle donne! ';
tamaigult, la bella donna, rappresenta per i nobili Imaìagan quello che la
« piacente ›› poteva essere nella poesia cortese del dolce stil novo.

Questo ideale di contegno fa considerare sconveniente a un Amaia? tutto
ciò che è tiƒalya, e che più o meno comprende il linguaggio scatologico, ses-
suale o comunque ambiguo, gli scherzi volgari; questo comportamento, di-
cono gli Imaåayan, si addice piuttosto agli Imvad o ai bambini. Tanto più
si è tenuti a un comportamento linguistico controllato se si è davanti a per-
sone più anziane (in Ah taƒebyik indica 'indecenza di atti, gesti, parole '
e “pero” cfr. DT I, 328). Devono controllare il linguaggio sia gli uomini
che le donne; dire tiƒalya è per una donna particolarmente sconveniente.
Il linguaggio sessuale è una delle aree su cui verte un interdetto di decenza
e nel quale si useranno eufemismi e forme considerate non riprovevoli. Una
serie di esempi viene data in DT per Ah: di enbi “ monter une femme ', DT,
III, 1288 dice che si tratta di « un verbo né grossolano né triviale, ma molto
libero, che non si pronuncia mai davanti a persone cui si deve rispetto, e che
si usa solo quando si parla con estrema libertà di linguaggio ››; DT aggiunge
che nell'Air la stessa parola significa “ assaggiare ' (e questo dovrebbe essere
il suo significato primario) e che è sinonimo di ayer che è la forma propria
e più cruda. Altri casi di eufemismo, citati dal p. de Foucauld per l'Ahaggar
sono: emellawy 'coda ' e 'verga ', che non viene pronunciata «davanti a
persone cui si testimoni rispetto ›› nemmeno nel suo senso proprio, in vista

182



I-'

del secondo significato (DT III, 1203); tikeiiekirin che significa “parole
folli' e che si sostituisce con tikendirifin per evitare l'assonanza con keiz'
“ peto'; duban “essere sposato' e “ avere rapporti sessuali' viene evitato
perché ha assunto connotazioni grossolane (DT I, 158); « certaines femmes
esclaves et plébéiennes ›› sostituiscono la forma di congedo usuale che chiude
le riunioni serali ankønat “ alzatevi' (rivolta agli uomini) con adwaíat per
pruderie; ma quest'uso, annota Foucauld (DT I, 223), non si trova che presso
donne di bassa classe ed è considerato ridicolo dalle altre.

Un'altra violazione del galateo è dire qualcosa che possa essere inteso come
malocchio (tazma o el/oimma), per esempio lodando più del dovuto o fa-
cendo domande indiscrete; di tale violazione ci si può scusare verbalmente
con una formula.

Come antidoto al presunto malocchio, per esempio a una lode ritenuta
eccessiva, si dice tabarakalla! (si ricorderà che come in ogni altra lingua isla-
mizzata, anche in tuareg hanno cittadinanza tutte le espressioni pie, le eulo-
gie, le invocazioni coraniche, in arabo leggermente adattato).

Trattando del comportamento linguistico, si dovrà accennare qui alle in-
terdizioni sui nomi all'interno della famiglia. Per la donna c'è interdizione
sul nome del marito (che chiamerà “ capo di casa' amyay n-ayiwanin) e su
quello dei suoceri (la sposa chiamerà il suocero amyay semplicemente); i nomi
personali dei suoceri (il termine classificatorio è adaggal, f. tadaggalt) sono
evitati comunque anche dall'uomo, che evita di rivolgersi loro, anche dopo
l'eventuale divorzio. I suoceri chiamano la nuora tarrawtin “figlia mia '.
Anche i genitori non possono essere chiamati per nome, ma solo con l'allo-
cutivo anna “madre” e adda “ padre '; a loro si deve un comportamento di
particolare rispetto (teneze), che comporta il controllo nel tono della voce,
nelle cose dette. Un rapporto preferenziale c'è invece tra nonno e nipote;
il nipote chiama il nonno amyay, f. tamyayt (o anna) e può dare il nome
del nonno, se questi muore e lo libera, al proprio figlio. I parenti legati da
parentela di scherzo si dicono ibobašan (allocutivo s. m. abobašin, s. f. taba-
bašín); così sono tali nonno e nipote, ma anche i cognati (classificatorio:
m. eliggas, f. teliggas), e i cugini primi (class. arrawan madrayan); tuttavia
con questi non c'è matrimonio preferenziale (solo i non nobili, gli Imvad,
lo praticano). Infine possono essere chiamati col nome proprio i fratelli del
padre; questi educano, rimproverano, consigliano come il padre, e si deve
loro lo stesso rispetto che si deve al padre.

1.1.4. Tabu

E opportuno accennare separatamente a fatti di interdizione linguistica che
hanno a che fare piuttosto con il tabu magico-religioso che con l'eufemismo
di decenza. A quanto sembra, i fenomeni di tabu devono essersi molto circo-
scritti; oggi è possibile individuare solo poche entità tabuizzabili, e per di
più senza eccessivo rigore: il nome proprio coesiste con l'equivalente e non

183



 í_

è difficile raccoglierlo. Nomi tabuizzati esistono per il leone, lo sciacallo, la
iena e per la lebbra:

ãgg abar “il figlio del leone' / “ leone '
ali: wa tagorast “ l'uomo della brousse ' / “ leone '
z' n azag “ quella dalla criniera ' / “ iena '
elam mellen “ pelle bianca ' / “ lebbra '

Si può supporre che il processo di tabuizzazione fosse molto più esteso
perché nella poesia tuareg è molto diffusa la kemzing di tipo scandinavo:
ta-S zeggay a/aynet “ (con quella) che diventa rossa la lama sua ' (Castelli
Gattinara, 13, 22), e questo procedimento non può andar disgiunto da fatti
di interdizione magico-religiosa.

Casi paralleli di tabu trovo in Ah:

wa n tegeina “ ? ' / “ sciacallo ' (DT I, 420)
z' n tmuriad “ P ' / “ sciacallo ” (DT III, 1227)
elam mellen “ pelle bianca' / “ lebbra ' (DT III, 1192).

Non c'è un termine specifico per le parole da evitare: si può usare il ge-
nerico ter/e tifir “ parole cattive '.

1.2. Modificazioni

L'imperfetta padronanza dei suoni della lingua da parte dei bambini (in
particolare la sostituzione di certi suoni « difficili ›› con altri, /r/ con /l/,
/Y/ con /a/, /x/ con /h/) è detta in tamašaq arøggallas “addolcimento '.
Così il « baby talk ›› usato per parlare con i bambini modificherà i suoni con-
siderati difficili: si dirà [balalin, tabalaltin] invece di [bararin/tabarartin]
“bambino, bambina mia '; le enfatiche vengono sostituite con le corrispon-
denti non enfatiche, quindi [abalad] invece di [abarac_l], ma quest'ultima
caratteristica è più avvertibile nell'Ahaggar che nell'Air, dove le enfatiche
sono in via di scomparsa (cfr. DT I, 87); ci sono poi parole specifiche del
« baby talk ››, come dudu “mammella ' ecc. (cfr. DT 1, 170).

L'asaggallas è considerata anche una caratteristica femminile: così in una
poesia dell'Ahaggar si dice:

Tante tamidit n asaggallas
wa s ba teitte iƒaƒan ammas

“la donna è simile a quello che addolcisce i suoni,
la cui intelligenza è [tutta] nelle mammelle della madre'.

(Foucauld 1930: 31), e del resto lingua dei bambini e lingua delle donne
sono accomunate anche in un altro termine, Ah kadu/eaçiu letteralmente “ lan-

184



ciare il grido le. ', per estensione “ parlare rapidamente mangiandosi le parole ',
riferito a bambini e donne (DT II, 751).

Questa caratteristica viene accentuata artificialmente dalle donne giovani,
come vediamo dalle poesie: sempre dalla raccolta dell'Ahaggar (Foucauld
1930: 288-289)

lead a/ekasey s-A/:nat emañbi
ut-binat aššat anamayru
d-ami iarigallasan .r-asrz'

“ se andando in avanguardia nell'Ahnet
[per annunciare il vostro ritorno]

non vi troverò le figlie del mio omonimo
e la loro bocca che addolcisce i suoni

nelle conversazioni galanti
[sarò come una belva ecc.] '

In più luoghi Foucauld ricorda che l'« addolcimento dei suoni ›› era affet-
tato soprattutto nelle riunioni galanti e ne dà un esempio (A/aamu kim d-e-la
invece di Axamu/e, yaym d-z'-rey, “ A., siediti qui ') osservando che la pratica
può trasferirsi persino nella scrittura (così <1? ms ln†> per riy Musa, arinay,
“ amo M., sto male ', DT I, 442 e Foucauld, 1930: 169). Non è difficile tro-
vare paralleli a questa accentuazione consapevole, a questa « iperfemminilizza-
zione ›› del parlato attraverso le caratteristiche di pronuncia (cfr. Cardona
1976: 77-81); ed è significativo che questa accentuazione non sia tipica della
lingua femminile quotidiana, ma emerga nelle situazioni di corteggiamento,
in cui è massima la contrapposizione uomo/donna.

Termini particolari designano le qualità anormali di voce; si noti dawdaw
“ voce balbettante ' (ibe dawdaw “ balbetta ') e tilist “ voce di falsetto ' (come
di mosca, spiegano gli informatori).

Usi paralinguistici della voce sono i vari gridi modulati usati da uomini
e donne come accompagnamento e incoraggiamento, e più o meno prolun-
gati; quello maschile è te'y(e)rìt/tiyaraten (= Az, Ah, cfr. DT IV, 1764-65);
quello femminile teylelet (= Ah, DT IV, 1728) viene usato, a più voci,
come vero e proprio accompagnamento nelle sedute musicali.

Specifica degli uomini, e sempre usata come accompagnamento ritmico, èla
taxanzmaxam, che consiste in vocalizzi faringalizzati e laringalizzati, che imi-
tano, secondo una spiegazione, la tosse del cammello (xamxanz).

1.3. Lingue ciƒrate e segrete

In questo paragrafo si farà cenno di alcune forme di lingua caratterizzate
cia un intervento consapevole del parlante al fine di dissimulare i significati
trasmessi; nel primo caso la lingua è la tsmaåaq ordinaria, ma i significati

185



voluti sono altri da quelli immediatamente percepibili; nel secondo caso l'in-
tervento è sui significanti; i significati sono gli stessi ma è più difficile
accedervi.

1.3.1. La tangalt

Sotto il concetto di tangalt si raccolgono tutte le forme di espressione in
cui il significato che si ha in vista e che si vuole trasmettere non corrisponde
a quello letterale dell'enunciato emesso. La tangalt non è una specifica forma
compositiva; può essere trasmessa sia attraverso una frase ordinaria che attra-
verso un genere narrativo, cioè per usare un altro termine tuareg, una taneq-
qist. Si può «fare una tangalt ›› a fini educativi, pedagogici, attraverso un
racconto che contiene una morale; oppure per far capire all'interlocutore una
verità spiacevole, che non gli si vuole esprimere crudamente, o per fargli arri-
vare un rimprovero in forma non immediatamente offensiva.

Requisito essenziale per l'uso della tangalt è che l'interlocutore capisca
l'intenzione profonda, e questo di norma avviene; tanto che di chi parla per
perifrasi o in modo velato si può dire te^;'le aƒåzo “si nasconde nell'a. ';
l'a. (Panicunz turgidurn) è una vegetazione bassissima e rada che non può
nascondere nessuno, come a dire che c'è l'intenzione di nascondersi o che
perlomeno si vuole che altri credano che ci sia, ma non ci si nasconde di fatto,
giacché nessuno penserebbe seriamente di nascondersi nell'aƒäzo.

La tangalt è spiegata lungamente per l'Ah in DT III, 1332, che ne riporta
vari esempi, e la dice differente da adabdab (DT I, 156); nel caso di adabdab
(di cui non ho riscontro per Ar) si tratta di parole tendenziose, astute, con
cui ci si informa o si tende a un certo fine senza che l'altro se ne accorga;
la differenza con la tangalt sembrerebbe consistere nella mancanza di traspa-
renza. Mentre l'interlocutore capisce la tangalt e reagisce consapevolmente
nel senso voluto dal parlante, non si rende conto dell'adabdab e ne viene
quindi, in un certo senso, ingannato.

1.3.2. Lingue segrete

I Tuareg usano lingue segrete, costruite secondo i ben noti procedimenti
di inserzione di sillabe senza senso a intervalli fissi e di capovolgimento delle
sequenze (per altri esempi del genere cfr. Cardona 1976, § 3.1.1.2.). Questo
tipo di deformazione si dice in Ar tagannagan, in Ah tagannagat, e Foucauld
cita la più frequente, che ha queste tre regole: l'ordine dei suoni di ogni pa-
rola viene rovesciato; ad ogni parola così rovesciata viene prefisso un [ne];
dopo ogni parola viene intercalato [kin]; così enniyak “ ti dico' diventa
[ne inne kin neka]. i

186



M11'-

Il richiamare questi due procedimenti (che nella tipologia delle lingue mo-
dificate sono rispettivamente il loucbebem e il javanais, dal nome dei due
gerghi francesi che li adottano) è necessaria introduzione alla presentazione
della «lingua dei fabbri ››.

Nicolaisen (1963: 19-20) parla di una lingua segreta usata dai fabbri Tuareg
tra loro, per non farsi capire all'esterno, che trascrive ténet, e ne dà un cam-
pione di sette parole (non raccolto però direttamente da un fabbro, ma da
« Ayr Tuareg who had much contact with blacksmiths ››)

wocbimbagen “ fabbri '
wosilleurn “ polenta '
tikul/:umin (pl.) “ formaggio '
0/sundegan “ acqua '
ogera “ testa '
tokonderey “ orecchie '

Gtedroragen occhi '

Quanto alla spiegazione di queste parole Nicolaisen riporta una comuni-
cazione di Prasse, che si può leggere più in dettaglio in Prasse (1972: 60);
secondo Prasse si tratterebbe di « a kind of slang consisting in circumlocu-
tions of everyday words, but derived from nothing but the local dialect
itself ››.

Il campione è in realtà un po' troppo esiguo per poterne trarre delle
indicazioni, anche a non voler far conto della sua provenienza mediata.

È appena necessario ricordare che i fabbri (anåd/inäçlan) hanno una po-
sizione sociale molto particolare tra i Tuareg; il loro status è basso, si attri-
buisce loro la capacità di lanciare il malocchio (ettama o tazrna) se si rifiuta
loro quel che chiedono; nello stesso tempo le loro molteplici capacità tecni-
che (giacché sono gli unici artigiani, e quel che non fanno gli uomini fanno
le loro mogli, ad esempio i lavori in pelle) li rendono preziosi e ricercati per
ogni sorta di servizio, perfino come sensali di matrimoni. Si comprende quindi
come essendo il gruppo che ha più occasione di avere contatti sociali e di
occuparsi di questioni di affari, esso abbia vantaggio ad avere una propria
lingua segreta; nello stesso tempo esso è anche un gruppo chiuso, e la lin-
gua interna funziona come mezzo di identificazione. Tutto questo è preve-
dibile; ma era importante esaminare se questa loro lingua riveli anche tracce
di precedenti insediamenti o addirittura di filiazioni etniche diverse. I fab-
bri, parlando in generale, spesso non sono originari del posto, ma vengono
da lontano e nei gerghi di fabbri che conosciamo queste origini diverse tra-
spaiono in qualche misura.

Ad Agadès ho avuto occasione di interrogare a lungo un fabbro di circa
60 anni, Ahmed ãgg Uwa e la sua famiglia; e questi non ha avuto diflicoltà
a parlarmi della «lingua dei fabbri ›› (_ tånät). Si tratta di una lingua con un
lessico circoscritto, probabilmente non molto superiore al centinaio di pa-
role, quelle di uso più frequente. Le forme verbali sono assai poche, il resto
consiste di nomi di cose concrete. Alla base è la tamašaq locale, che in un

187



campione più ampio di quello di Nicolaisen (il mio è di un centinaio di
forme) traspare con molta maggior evidenza; là dove è riconoscibile la forma
originaria, il procedimento generale di formazione è chiaro: un procedimento
molto frequente è l'intarsio della parola tamaåaq nella cornice [am 1- ak]
o [am -- ag] con le modificazioni nel timbro delle vocali che si rendono
necessarie:

tãnãt

arnƒeddina/e
amšinina/e
am/eelkilale
arndešinina/e
amdiyinak
amruritag
amkozidag
tamkatlea .ëitak
tonzsemdira/e
amsaxinak
urnmidila/e
amziditale
anznowidale
ayurnidita/e
amƒadisak
amzigizag

tamaìaq
uƒud/iƒaddan
isanan
ekilkil
d-assin
ti-iyan
arori
anzad
tekarnkat
tasandart
assaxan
amadal
azad
anwad
iyurndan
aflešas
azagis

ginocchio
denti '
cervello '
due '
uno '
dorso '
capelli '
corpetto '
anello '
bricco '
sabbia '
cenere '
mantice '
pinze '
martello
coltello '

ma le due sillabe [am] e [ak] possono essere usate anche da sole

amša/via' šabid “ tè '
temkornmaren tileommaran “ formaggi
urnugirak amagar “ cliente '
alƒìnšira/ean alfinšarøn “ bicchieri '
alberridak albarad “ teiera '

I

In altri casi è inserito un elemento [k], eventualmente proceduto o seguito
da un'altra vocale, in varie posizioni, per lo più tra il prefisso e la radice
della parola di base:

to/eeymat
ci/eodlen
okugmis
okul
to/eeymar
iekutze
kudrnara
tokamat
tokorri

188

tayma
tidlayt
egmas
ul
taymart
teytte
idmaran
tamat
tarreyt

coscia '
labbra '
pollice '
cuore '
gomito '
intelletto
petto '
acacia '
strada '



ii'

1.4. Generi

Ogni comunità codifica in generi i tipi di modello testuale usati nella co-
municazione (cfr. Cardona 1976: 192 sgg.). Tra i Tuareg ho trovato esempi
di vari generi, contraddistinti tutti formalmente, anche se non per tutti c`è
un termine tecnico e univoco. Uno dei termini più ampi per indicare tipi
testuali è tanaqqist/tinfqqas, che indica tutti i generi narrativi, storiella,
racconto, aneddoto, ecc. Questa ampiezza di significato sarà chiara se ci si
riporta all'etimo della parola: la t. è una misura di cibo (grano, orzo, sorgo,
datteri ecc.) sufficiente per un pasto, e il verbo nuqqas vuol dire “ essere di-
stribuito in circolo, razione per razione '; la sera, le varie persone sedute in
circolo intorno al fuoco, venuto il momento del raccontare, prendono la pa-
rola a turno e ciascuno, venuta la sua volta nel giro, dirà qualche cosa
(= Ah, DT III, 1409-1411); per estensione tineqqas possono essere anche
“chiacchiere ', “ pettegolezzi ', “parole futili '; un altro termine generico è
irnayel, che non è in opposizione a tanaqqist, semmai copre di più le narra-
zioni storiche, le genealogie.

È ovvio che ciascun genere andrebbe studiato a sé sulla base di raccolte
ampie; a tutt'oggi mancano raccolte per tutti i generi dell'Air, se si esclu-
dono le favole di animali e i racconti faceti, di cui abbiamo un buon cam-
pione, ben pubblicato in Petites Soeurs de Jésus (1974), e i componimenti
in poesia, di cui esiste una raccolta ampia e commentata, che attende di essere
stampata (Castelli Gattinara in prep.); e del resto anche per le altre aree
al di fuori dell'Ahaggar c'è ben poco, se si eccettuano i lavori di Nicolas
(1944, 1946-49, 1960) sull'Azawa† e sugli Iwllimiden dell'Est. Vari temi
dei racconti sono stati studiati, anche su base comparativa, da G. Calame-
Griaule lcfr. anche il suo commento a Petites Soeurs de _)ésus 1974: 251-264),
che in un lavoro recente ha anche studiato il contrappunto gestuale del rac-
contare (cfr. Calame-Griaule 197°?). ùfa ci* sorprendente quanto poco sia dr'-
sponibile sui generi dell'indovinello (tunzart), del proverbio (enki), di forme
minori di arte verbale come lo scioglilingua (taqqan), dell'epigramma satirico
(cfr. § 1.1.2.). Qui si accennerà solo a due generi che non vengono per
solito compresi nelle raccolte di letteratura. orale (ma cfr. Cardona 1976
§ 7.41. e § 7.4.5.).

1.4.1. Saluti

Ogni incontro (nel senso di occasione di interazione tra due individui) deve
aprirsi con un rituale di saluto.

I saluti quotidiani sono detti assalaman, dalla radice araba slm da cui
sono usati aslam “salvarsi ' e “diventare musulmano', saslam “ salvare' e
“ salutare ', anaslam “ musulmano ', assalamat “ saluto ', sallam “ salutare '
(Ah, DT IV, 1828-1829). Esiste anche un altro termine per “saluto” ed è

189



ti/Julawan dal verbo ebulay: questi sono i saluti che non si scambiano di
persona. Così le lettere cominciano con la formula tibulawannak “salute
a te' e ti/Julawen può anche voler dire semplicemente “lettera”, come fosse
greetings in inglese e simili; inoltre si possono trasmettere le ti/Julawan di
una terza persona assente.

I saluti rituali prevedono uno scambio di battute, aperto da chi arriva
o da chi ha status minore se ambedue le persone sono in movimento. Al sa-
luto si accompagna una stretta di mano ritualizzata che si ripete un numero
di volte proporzionale alla lunghezza del testo dei saluti. Il primo scambio
è fisso: assalam aylay/eum “ la pace sia con voi ' (anche se l'interlocutore è solo)
cui si risponde aylay/eum aisalam, secondo l“uso panislamico.

È interessante che i saluti distinguono tra uomo e donna; una donna può
dire soltanto assalam.

Dopo il saluto musulmano comincia uno scambio di battute che può pro-
trarsi anche per dieci 0 quindici ripetizioni: si domandano informazioni sulla
persona, sull'accampamento, il lavoro, secondo questo schema tipo (cfr. Pe-
tites Soeurs de Jésus 1968: 29-30) *

V oyvik? (lett. “ti ha lasciato in pace [Dio]? ') (se ci si rivolge a più
persone o anche a una donna sola, oyyiwan “come state? ')
alxer ras “ non c'è che bene '
mattole? “ a che sei simile? ' (cioè “ come stai? ' forma maschile)
alxer ya:
mani ayiwan “ come è Paccampamento? '
alxer ya:
mani addaz? “come va la fatica'
egoode Ialla “ grazie a Dio '
isalan? “ notizie '?
alxer; war iga arät “ per il meglio, non è successo niente'
war d yosa awaden war iyan? “ è venuto qualcuno? 'ëiiüëllãüëíl-ìüêilãfiëiìü

CCC .

Il dialogo può continuare, a seconda del grado di intimità tra le due per-
sone e del grado di rispetto che V vuol manifestare a R; se il dialogo su-
pera le prime battute, la voce si fa cantilenante, e le domande non sono più
pronunciate con la loro intonazione specifica; quando il dialogo si protrae
le battute possono ripetersi senza un ordine determinato.

Quale che sia stata la lunghezza delle battute di apertura, il congedo è
molto rapido: chi parte dice ar arrayat! “a presto ', anche se sa che non ci
si rivedrà per molto tempo.

È caratteristico nei saluti tuareg quello che si può vedere anche in molte
altre situazioni linguistiche; i saluti perdono ogni valore semantico cote-

* Segno qui Ferguson (1976) nell'indicare latino) rispettivamente chi inizia e chi risponde.
con i simboli lì e V (tratti dall'uso liturgico

190



11-

stuale e acquistano un valore contestuale: non importa che cosa si chieda
(e sia le domande quanto ancor più le risposte sono stereotipe), quanto piut-
tosto l'estensione del saluto.

1.4.2. Insulti

L'insulto ha un nome che presenta un interessante bipolarità semantica;
tawatre/tiwatrawen ha sia valore positivo (“ auguri ') che negativo (“ insulti '):
è possibile che il punto di partenza sia un significato paragonabile a quello
del lat. omen, che di per sé è neutro; dal significato di “ omen ' in senso ne-
gativo può essersi sviluppato quello di “ insulto '.

Questo passaggio è evidente nelle forme Ah: akwar “ ingiuriare/maledire '
(DT II, 836), arbad “ id. ' (DT IV, 1562); sempre in Ah (DT I, 459) trovo
agan “sciagura... ' (costruito con un suffisso di persona: aganna/ea “sciagura
a te ', agantik “ sciagura a tuo padre '.

In Air le forme di insulto usate sono almeno due: un semplice epiteto
(amalyon “ fannullone ', gugel, lett. “orfano ' usato col valore di “ incapace,
maldestro ', anibo “ bastardo '), o un enunciato complesso, della forma abadga-
rintik “il pene (adgar) di tuo padre è morto '; per esempio abåråjammak
“ la testa di tua madre '; abacowldannti/e “ i testicoli di tuo padre ', abatazam-
male “la vulva (taz) di tua madre ', sempre con aba “ non c'è più, è morto '.

L'insulto risale quasi sempre « per li rami ››: la sua forza sta infatti nel-
l'offendere non la persona, ma i suoi genitori, come appare già da questi
esempi. Così gugel è offensivo in questo senso, in quanto se la persona offesa
è maldestra è perché non ha avuto un°educazione appropriata dai genitori;
dunque se non è orfano è come se lo fosse.

La corrente interiezione tile! o anche tik aråt è evidentemente l'abbrevia-
zione (aråt “ cosa ' è usato come eufemismo) per una di queste forme di in-
sulto, non diretta però in particolare verso nessuno.

Ovviamente il valore dell'insulto è dato dalla situazione interpersonale;
quello che formalmente è un insulto, può non essere sentito come tale se detto
tra amici di uguale stato, o da un superiore a un inferiore, per gioco, o tra
persone legate da parentela di scherzo.

2. LA SCRITTURA

2.1. Alfabeto e terminologia

La scrittura dei Tuareg è fin troppo conosciuta perché sia necessaria dare
qui più di qualche indicazione. Come si ricorderà, il sistema di scrittura sem-
bra la perfetta continuazione di quello libico-numidico, conservatosi in oltre
un migliaio di iscrizioni dal Marocco alla Tunisia, la più antica delle quali
è forse quella sulla tomba del re Masinissa, databile con sicurezza al 197 a.C.

191



'll ductus numidico era perpendicolare, da sotto in su e l'ordine delle righe
era destrorso.

ai e considerata sempre evidente la derivazione del sistema libico da quello
neopunico, ma questa derivazione non è considerata per nulla convincente
da uno specialista come J. Friedrich (cfr. Friedrich 1966: 95), che osserva
come il carattere squadrato del libico non abbia niente in comune con le
forme più ammorbidire del neopunico e come non ci sia in libico nessuna
delle indicazioni per la lettura delle vocali (quelle che i semitisti chiamano
matres lectionis) frequenti invece in neopunico. Per Friedrich si tratta quindi,
più che di una semplice mutuazione, di uno sviluppo parallelo al sistema
semitico (« Vielmehr sieht die libysche Schrift wie eine Parallelentwicklung
zur semitischen Schrift, nicht einfach wie eine Entlehnung aus ihr, aus ››,
1966: 95). _

Per comodità riporto nella figura 1. la lista dei simboli libici, e quella dei
simboli usati nell'Ahaggar mettendole a confronto con quella usata nell'Air.

Non c'è una lista unica; i vari descrittori, da Duveyrier a Hanoteau, da
Foucauld a Rodd hanno raccolto liste diverse anche nel numero dei simboli
oltre che nella forma, anche se le differenze sono nel complesso minime;
tavole comparative sono date in Rodd (1926: 266 e tav.) e in Prasse (1972).

Come tutte le scritture di tipo semitico, anche quella tuareg ha solo i sim-
boli per le consonanti; i simboli per <y> e <w> non sono usati, come
in genere nelle lingue semitiche, per indicare anche [iz] e [uz ], ma solo
le consonanti /y/ e /w/ nel loro valore proprio; inoltre c'è un simbolo
per /a/ e cioè < - >, ma c`è una certa oscillazione e incertezza negli scri-
venti quanto al suo uso.

I.`ordine del ductus non è pertinente; si trovano ambedue le direzioni pos-
sibili. Hanoteau e Foucauld davano come fondamentale l'ordine da sinistra
a destra, ma Rodd (1926: 269 e tav. 40) dà un interessante esempio di iscri-
zione in arabo scritta da destra a sinistra, cioè_ a rovescio, che testimonie-
rebbe un°abitudine scrittoria tanto forte da sopraffare lo stesso ductus sini-
strorso della scrittura araba.

Nell'Air si scrive ordinariamente da sinistra a destra, come si può vedere
anche dagli specimina qui riprodotti. Accanto ai simboli sono usati anche
dei digrafi per i nessi di /r/ + consonante (in cui la seconda consonante
è iscritta nel circoletto che rappresenta <r>) e per alcune altre combina-
zioni; inoltre si usa, anche se non sistematicamente, un segno di interpun-
zione, un archetto di separazione fra due parole, chiamato traqamt.

I caratteri si chiamano correntemente (e il nome è passato nell'uso occi-
dentale) tifinay, plurale di tafineq (cfr. DT I, 332); si noti che una possibile
etimologia è “ la punica ' (*ta-punile°, cfr. Prasse). “ Leggere ' è ayar (Ah, DT
IV, 1761; per “ scrivere' è molto usato il verbo a/eteb (dall'arabo kataba)
che può valere anche “ scrivere uno scritto magico `; in Ah un sinonimo è
swar tifinay “ apporre caratteri'.

In tutto il berbero c'è anche un verbo originario (cfr. Galand 1974-75).
In tuareg questo verbo è aru in Ar e Az; in Ah non è usato da solo (cfr. DT
II, 931-932).

192



12:›'4se|123456
M I I I di 1 I

M ì 1 I i M f _

Q EIQ
Ft- /\V
l_l :ll:

›-mt-43 3
zwz
(_-
F

Il

›-1 I
fl) LU 2 X X
|_ X I-'

E 1)
I I

hay/ I'fl.] :l

›¬ l l
:lt

om <1)
.tr *r
/\_n

b

š
4

9

d

X X8
KG r¬
5+ Ill-I-
X XXX

lll h
ll W I .

2 1

h S

s' OW

2 I .".9

P Y
C E q ooo :

O OD E100
Z M2 šsaå Â

+›< + t + +
l il ue.: t'

I'-'I

Z

d r

y?š'1
1l` ›< -. -.
: 1 Il 'Il

Y

K

1

I . . .I . .

L..l|--I
I-1f"'\

†Zl$`l:l›'zZ

Figura n. 1
Tavola comparativa degli alfabeti libico-numidico e tuareg.
Colonne 1-2: alfabeto libico-numidico (secondo Jensen 1935, tav. 118; i simboli

della colonna 1 sono della scrittura orizzontale, quelli della 2 sono della
scrittura verticale).

Colonna 4 : tipi fondamentali in uso nell'Ahaggar.
Colonna 5 : tipi fondamentali in uso nell'Air.
Colonne 3 - 6: traslitterazioni.
I simboli delle colonne 5 e 6 possono essere orientati diversamente, a seconda dell'andamento
della scrittura.
Si noti che Palfabeto dell'Air non prevede simboli per le consonanti enfatiche.

m

n

ñ

s

7

9

fl
r

š

l:

›

X

f



Figura n. 2
Una tavoletta coranica (as..¬llum); dimensioni: mm 160 _\:' 310.

4
. -4

O

."*ZH'-1
lo __'..EV¬› _'~í-'177-“'.."4,;'

-911'-..

_',›|¬:`t`›^,I;'“.,"
f-_-. _.r_j-_z._'_"I~

___1'',-.-

`_-.,-H_,%`\¬"Ø

_:":",.._'ro' ,` -i'.__›-`”'r`:Fd::-A;-;}~gu'-ff_

_ I
<

_ _

¬

I 1*'. W.
I ` r4

u ' l
4- _ -

51' g' __
.-1-P _ .
` gna.-

|› \f F -

,I I1 _ '-

"r



/'

-«if

›_ S

G05,1,-:._|_ F"lg//l 5 lil il iii ] .

É1'Of:lO)`,l/:El

ì

I

-`

"")`°iC|5)=='|T`a|| =y~.-I' 1'1')t,l(1'oe|9 -1") °† 9“'°°"'

E Oyrä oV+ :ae +9e\@/lx/|,,

It:å'_flY..'l`S:-o-

Figura n. 3
Tamgak: accanto alla pista è stato
lasciato sulla sabbia un messaggio
per la carovana che dovrà arrivare.

Figura n. 4 - Testo del
messaggio sulla sabbia.
Traslitterazione
<w nk nnt sn ky dglšt
ns, nrnwnmw, šgd
dkrkcr, \vz\vdn>
Trascrizione
awa nakk... kay
adegalšit
annas narannamau yašigid
ad dakacira
wazawidan
Traduzione
questo sono io... tu alle sette
digli che vogliamo lasciar
stare. aspetterà le donne
con Kacira
quello che sai.

Figura n. 5 - Lettera per un
noleggio di cammelli.
Traslitterazione
<w nk, wmd ynn chlwn,
knn 71, nzzry, bt, nr tm,
mns [wnt] rk ms, tfrg',
twyd tm, mls, zln>
Trascrizione
awa nakk Axmad ayannan
tihulawan ekkanan Yali
nazezrey betu nara attam
imnas [winte]rik ammos
tofreega tawayadu imnas
azelin
Traduzione
“sono io, Ahmed, quello
che ha detto: i saluti a
Ghali; abbiamo cambiato
idea; vogliamo otto
cammelli da sella, se puoi
porta otto cammelli
dopodomani '.



- 

Figura n. 6
Tagardet (valle del Tamgak): scritte e ligure (uomini, animali, una giraffa)
graflite su una parete di roccia.

> *ij*-T*///«-y/-)-_j
~>'*°~' lr;-m/~'=f›< 4-'17-L/.'~.~/.fr-¢,:.**~**

}°'“'7**"'°?vf-°=†“ °5w“7i†Vf 9
o'Lkfl>-›="°`°'*'ì7”'°.9l:)"°'“J/73°)/figlia

ii*/J>rwef'Dfå”“(“*É:?
.V-'» 9\..'v\-'››¢1-7$/"'“"“)`“`vJ_ì,/^”/7'. ;_-_ . ,,4;.'L-.G-'«\

| ›

1 7.-1
\ ,'-7.ø4-¢3\ gl

Figura n. 7 - Amuleto in
arabo per la protezione
da ogni male creato
(min šarr ma xalaqa)
e dagli incantesimi
(min šarr al-nalfãzlãt
fi`l-“uqad ).
Traslitterazione
<.bsm`ll`h °lrhm 'lrhym
xv 'n y” d 'llôyn kfr
lyzlqxv 'nk b'bs`rhm
lm`sm. xv.. Ökr xvyqxvl'
'nnh lminxvn xvm' hxv
'll` kn "lmyn xvsll` 'll'h
'l` `lsyd.n mhmd xv.'lh
xvsbh xvslm ql `ll_1xv5 br
°lflq mn šrr m` xlq xv
mn šrr... sxv `5 'qb' xv
mn šrr 'lnf'z?'t` fy `l'qd
xv mn šrr q' sd '5'ms'..>



il-I-"-

Dalla radice /r/ derivano tašarut “ impronta, sigillo, avvertimento ben im-
presso' e tirawt/tira, che ha due valori “lettera, biglietto ' e “ amuleto'
(cfr. Az širawt, šira, Ah terewt, DT IV, 1557-1558).

Altri termini indicheranno i simboli grafici come i contrassegni usati per
marcare gli animali, così ešwel/iåwelan che indica il marchio dei cammelli,
caratteristico di ciascun proprietario (Ah ebwal, DT II, 628); nell'Air al
posto del termine originario è usato sempre più frequentemente šayda (dal-
l'hausa sbaidã “marchio, contrassegno '); ogni ešwel ha poi un suo nome;
così il segno a V è detto tegettawt, il nome di un ramo o palo a V; DT II,
788 dà anche ase/e/eil “ogni carattere di scrittura ' per Ah, ma non conosco
i suoi equivalenti.

Parte della terminologia è d'origine araba, il che è ovvio dato lo stretto
legame tra religione islamica, scuola coranica e apprendimento della lettura
e della scrittura; così oltre a a/lzteb, già citato, sono di origine araba allead/
alkaden “ carta, foglio' (mentre forse è di lontana origine latinoromanza
l'altro sinonimo takarde “carta, libro '), allayat/allayetin “versetto del Co-
rano ', akatab/aktabnan “ scritto '. Il valore di quest'ultimo termine potrà
essere meglio colto se si pensa a un uso metaforico: l'ideale tuareg di bel-
lezza femminile è nel senso del giunonico, e le pieghe, i solchi o addirittura
le smagliature di una << croupe florissante ›› o della pelle del collo sono dette
appunto a/etabnan, cioè “righe di scrittura ' (così in una poesia in Az in Ca-
stelli Gattinara in prep.).

Non sembra invece arabo il nome della tavoletta di legno (asallum) su cui
si scrive in arabo (cfr. fig. 2), con calamo e inchiostro (il nome arabo più
corrente della tavoletta è semplicemente lãb “legno ').

Un testo scritto è visto antropomorficamente: il suo inizio è la testa (åyãf),
la fine sono i piedi (idaran) e sembra che questa metafora sia esclusiva al
testo scritto perché idaran non vuol dire “ fine ' altrimenti (Ah, DT I, 281).

Pur senza avere una tradizione grammaticale, i Tuareg hanno coscienza
di come sia costituito il loro sistema grafico; una consonante non seguita
da vocale è detta errem, se seguita war iryem (da eryem “distogliere ').
In una poesia di Az (Castelli 32, v. 41) c'è questo gioco: ƒal eƒ datt ega
emma sartitan war iryem, “ su ƒ e t aggiungi m; le lettere non sono sprov-
viste di vocali ', che è un modo metagrafico per suggerire il nome di Fatima.

2.2. Utilizzazione della scrittura

Al tempo di Rodd l'uso delle tifinay nell'Air andava estinguendosi (« is
dying out ››); una tribù, gli Ifadeyen, le aveva conservate e le usava regolar-
mente; nelle altre le conoscevano solo le vecchie e alcuni uomini. Ia gio-
vane generazione non sapeva leggere quindi né in tifinay né in arabo; gli
scrivani e i marabutti conoscevano solo la scrittura araba; nei tempi antichi
tutte le donne tuareg conoscevano la scrittura ed era loro compito insegnarla
ai bambini (Rodd 1926: 268).

Non c'è motivo per dubitare della testimonianza di Rodd, che ho qui tra-

193



dotto; tuttavia oggi la situazione è diversa. L'uso è tutt'altro che estinto,
anzi la maggior parte dei Tuareg, sa scrivere almeno il proprio nome, se non
anche qualche parola in tifina'r, anche se con qualche esitazione quanto alle
grafie che devono ritenersi corrette. L'insegnamento non è più compito esclu-
sivo delle donne; nel mio circoscritto campione personale le persone che cono-
scevano la scrittura erano uomini e l'avevano appresa da altri uomini.

Si è spesso osservato che i Tuareg non scrivono, e non sembra abbiano
mai scritto, testi lunghi, e questo benché la loro letteratura consti di com-
ponimenti poetici anche molto estesi.

Da questa specializzazione della scrittura per i testi brevi, si può certo
speculare sul carattere mnemonico della poesia popolare, sulle biblioteche
viventi e sulle altre caratteristiche della letteratura orale, e in parte sarà certo
così. Ma poiché non sembra che i Tuareg conferiscano poca importanza alla
scrittura e che si possa quindi parlare di un'equazione cose durature-memoria,
cose di poco conto-scrittura, non sarà troppo materialista chiedersi come po-
trebbero, anche volendo, scrivere i Tuareg testi di ampio respiro, visto che
non hanno carta per scrivere e non conoscono l'uso di preparare la perga-
meno (come fanno invece, per rimanere in Africa, gli Etiopici). Tanto sti-
mano la scrittura i Tuareg, che fanno tesoro di qualsiasi superficie per scri-
vere; la materia scrittoria è poca (tutt'ora carta, penne, matite sono rare
perfino nei villaggi), ma si scrive su gioielli, stoffe, armi, oggetti di cuoio
e di legno, sulle pareti di roccia (le iscrizioni note sono centinaia e ogni
parete piana di roccia può rivelare graffiti con figure e iscrizioni; cfr. un
esempio nella fig. 6), e con le varie tecniche suggerite dal materiale (colo-
ranti, inchiostro, ricamo, graffiti). I testi sono brevi: più frequentemente un
solo nome, quello del possessore dell'oggetto, ma anche dediche e occasio-
nalmente messaggi più lunghi: io stesso ho visto un portafogli di cuoio con
un lungo messaggio d'amore di tre-quattro righe scritto nell'interno con una
penna a sfera. Il testo, riprodotto nella fig. 5 è una prova dell'importanza
attribuita al documento scritto in sé. Esso è stato scritto nel corso di una
contrattazione per il noleggio di una carovana di cammelli. Tutte le varie
fasi della contrattazione, come d'abitudine, erano state svolte a voce, sia di-
rettamente dagli interessati sia attraverso un intermediario. Ma un cambia-
mento del numero dei cammelli voluto richiede il passaggio al documento
scritto; e l'intermediario, da protagonista dell'accordo, diventa semplice la-
tore del biglietto.

Molto diffuso è l°uso di scrivere direttamente sulla sabbia, spianandone
un breve tratto. Si scrive sulla sabbia sia per proprio uso, come appunto
momentaneo, o perché si sta discutendo una parola o appunto una grafia,
sia per lasciare un messaggio che verrà letto dall'amico che segue a distanza
anche di varie ore di strada. In zone non particolarmente battute dal vento
la sabbia del deserto conserva le impronte a volte molto a lungo (è possi-
bile riconoscere le tracce di automobili passate molti giorni prima) e così
anche il messaggio si conserva. Nelle figure 3-4 è riprodotto un esempio di
messaggio scritto sulla sabbia, di cui si dà una trascrizione di mano di un
Amazay, l'equivalente fonemico e una traduzione (che, come si vedrà, pre-

194



ì'-

senta qualche incertezza). I._'esempio è particolarmente interessante perché
testimonia di un tipo di scrittura caduca, non fatto per rimanere; nella con-
siderazione della funzionalità della scrittura, quale che sia l'area culturale
in questione, siamo portati per radicata abitudine ad esaminare solo le te-
stimonianze che restano, e sulla base di quelle dare un giudizio. Ma nella
considerazione complessiva si deve tener conto della parte che hanno quoti-
dianamente atti scrittori di cui poi non rimane traccia, come in questo caso
la scrittura sulla sabbia.

Si può scrivere di un qualsiasi argomento; è molto praticato tenere i conti
in cifre alfabetiche; in alcuni villaggi sono in tifinay le insegne dei ristori;
si può qui accennare al fatto che c°è un movimento, incoraggiato dagli alfa-
betizzatori dell'Unesco, per sostenere l'uso delle tifinay accanto alla orto-
grafia a base latina; dal 1965 al 1969 è stato pubblicato, a cura di G. Castelli
Gattinara un bollettino ciclostilato, Isalan dag/9 tamajaq scritto con i due
sistemi, e vi sono progetti da parte dei Tuareg stessi per rendere più com-
pleto e funzionale l'alfabeto, in vista di una maggiore utilizzazione.

Resta da dire qualcosa sull'uso della scrittura araba; questa viene appresa
alla madrasa nel corso dell'insegnamento coranico, secondo il metodo comune
a tutto il mondo islamico. Pochi conoscono la scrittura araba, se non sono
marabutti (inaslaman), e in genere i due sistemi si escludono a vicenda (chi
conosce la scrittura araba può trascrivere il tuareg in arabo se necessario);
il tipo di caratteri usato può vedersi nella fig. 7.

2.3. Uso magico

L'uso magico della scrittura (intesa nel suo senso più concreto come si
vedrà) è descritto per molte zone dell'Africa occidentale islamizzata (cfr. Goody
1968: 230-231). Esso è praticato anche tra i Tuareg, ma solo in relazione
alla scrittura araba e ai marabutti e anche qui, come altrove, si tratterà di
un uso originario del Nordafrica e in definitiva del Mediterraneo orientale.
Per i Kal Wi abbiamo la testimonianza di Lhote (Lhote 1950: 506): se le
donne Kal Wi non vogliono avere figli, chiedono al marabutto di preparare
loro la formula appropriata. Una volta scritta la formula sulla tavoletta, la si
lava via con l'acqua, e quest'acqua, mista a inchiostro e potenziata dalle va-
lenze magiche della formula che vi è dissolta dentro, viene bevuta, sia per
prevenire la gravidanza, sia per interromperla. Solo se questo mezzo non
funziona si ricorre a un decotto di adgedger (Cassia obovata). L'uso è ancora
vivo nell'Air: qui ho raccolto un'altra ricetta, basata sullo stesso principio.
Se tagliando un tronco di abazgi (Capparis sodata, Salvadora persica) si trova
un alveare, lo si porta al marabutto; questi scrive una formula sulla tavo-
letta, la lava e mescola all'acqua il miele (tariwat) dell'alveare; questa pozione
dà la sapienza e viene usata per esempio per gli studenti che fanno fatica
a seguire la scuola coranica; la testimonianza è che la pozione fa sapere tutto
e questo sovraccarico mentale -può portare finanche alla pazzia.

195



Le formule sono costituite da espressioni in arabo, per lo più coraniche;
un esempio di questa formula è dato nella fig. 7.

Un altro uso magico che si ricollega sempre alla scrittura araba è quello
dei talismani; i marabutti preparano a richiesta strisce di carta con formule
apotropaiche, che vengono poi richiuse in custodie di metallo (per lo più,
di argento) o di pelle e portate addosso; questo spiega perché l'amuleto si
dica tirawt, cioè etimologicamente “ scrittura ', anche se occasionalmente può
non consistere in una formula scritta.
Roma, Istituto di Glottologia
ottobre 1977

OPERE CITATE NEL TESTO

BARTH, H. 1857-59. Travels and Discoveries
in North and Central Africa, being a
journal of an Expedition undertaken un-
der the Auspices ol H. B. M/s Govern-
ment in the Years 1849-1855. New York.

CALAME-GRIAULE, G. 1977. Pour une étude
des gestes narratifs, in Langage et cultures
aƒricaines. Essais d'ethnolinguistique. Étu-
des réunies et présentées par G. Calame-
Griaule. Parigi: Maspero: 303-359.

CAaDoNA, G. R. 1976. Introduzione all'etno-
linguistica. Bologna: Il Mulino.

DUVEYRIER, H. 1864.Les Touareg du Nord.
Parigi.

FoucAULD, le p. CH. 1925-'30. Poésies touarê-
gues. Dialecte de l'/lhaggar. Parigi: Le-
roux.

-- 1951-52. Dictionnaire touareg-français.
Dialecte de l'Ahaggar. Parigi: Imprime-
rie Nationale.

FI=.RGusoN,”CH. A. 1976. The Structure and
Use of Politeness Formulas. Language in
Society. 5: 137-151.

FRIEDRICH, J. 1966. Geschichte der Schriƒt
under hesonderer Berücksichtigung ihrer
geistigen Entwicklung. Heidelberg: Winter.

GALAND, L. 1974. Introduction grammaticale,
in Pzrmas Sozuns DE Jésus (1974:
15-41).

-- 1974-75. La notion d'écriture dans les
parlers berbères. Almogaren 5-6: 93-98.

Goom', I. 1968. Restricled Literary in North-
ern Ghana. In: Literacy in Traditional
Societies. A cura di I. Goody. Cambridge:
University Press: 161-197.

HANo'rEAu, A. 1896: Essai de gramrnaire de
la langue tamachek'. Algeri: Jourdan [la
ed. 1859].

196

HDLIDAY, F. e G. HDLIDAY. 1960. Tuareg
Music of the Southern Sahara. Nexv York:
Folkxvays Records FE 4470.

]I:NsI-:N, H. 1935. Die Schriƒt in Vergangenbeit
und Gegenwart. Glückstadt-Hamburg: Au-
gustin.

LI1o'rE, H. 1950. Quelques coutumes en usage
chez les Kel Oui. In: Contrihution à
l'étude de l'/1'ir. Parigi: Larose: 504 sgg.

N1coLAIsEN, J. 1963. Ecology and Culture of
the Pastoral Tuareg. Copenaghen: The
National Museum.

NICOLAS, F. 1944. Folklore Twãreg. Poésies
et chansons de l'Azãxvarh. Bulletin de
l'Institut Français d'/lƒrique Noire 6:
1-463.

- 1946-49. Dictons, proverbes et fables de
la 'Tamâjeq' des Iullemeden de l'est.
Anthropos 41-44: 807-816.

-_ 1950. Tamesna. Les Ioullemrneden de
l'est ou Touåreg ““ Kel Dinnik ” Cercle
de T'âwa - Colonie du Niger. Parigi:
Imprimerie Nationale.

PE'rrrEs SoEuRs DE Jrâsus. 1968. Initiation à
la langue des Touareg: de I'/1'ir. Agadès:
Fraternité Charles de Foucauld [ciclost.].

_- 1974. Contes touaregs de l'A`ir. Parigi:
SELAF.

PRASSE, K.-G. 1972. Manuel de grammaire
touarègue (tahaggart), I-III. Copenaghen:
Akademisk Forlag.

Ronn, F. (lord Rennell of Rodd). 1926. People
ol the Veìl. Being an Account oƒ the
Habits, Organisation and History oƒ the
Wanrlering Tuareg Tribes which inhabit
the Mountains of Air or Ashen in the
Central Sahara. Londra: Macmillan.



1-

ABSTRACT

In spite of the substantial bulk of published literature on Tuareg language
and lore as a whole, little enough is available on the ethnography of com-
munication among the Tuareg of the Air, Niger, and there is still less evidence
for the ethnography of writing. The present paper aims at giving, without
any pretension of exhaustiveness, a general framework for the relevant
topics (the taxonomy of speech, address forms, greetings, insults and other
genres etc.), to be completed and refined as soon as more evidence will
be available.

197



Qätz-

ß<3 ..QP-°
M

pa. sr/ ,, Q.

4'

ts
tà

<>

KITAVA'ib-,.
w Q 'I 8: il QQ t .Fi~ ss

.'11 q

lo
_ U Q


