MATRIMONI NANDE *

Francesco Remotti

§ 1. INTRODUZIONE

Obiettivo di questo articolo & fornire un quadro, il piu possibile completo,
di quelli che si potrebbero chiamare i matrimoni « speciali » dei BaNande
o WaNande — un’importante etnia di coltivatori dello Zaire, stanziatasi a
ovest del lago Edoardo (oggi lago Amin). Con I’espressione « matrimoni spe-
ciali » intendiamo riferirci a tutti i tipi di matrimoni con parenti sui quali

* Questo articolo & il risultato di una ricerca
iniziata nell’estate del 1976 nel villaggio equa-
toriale di Lukanga, tra le cittd di Lubero (a sud)
e di Butembo (a nord), presso i Banande del
Nord Kivu (Zaire), e proseguita nell’estate del
1977. Sia la ricerca sul campo sia la ricerca
bibliografica sono state rese possibili da un
contributo dell’Istituto Italo-Africano di Roma

e dal contributo n. 206102/10/63758 del Con-
siglio Nazionale delle Ricerche. L’autore in-
tende ringraziare non soltanto queste istitu-
zioni, ma anche tutte le persone (dai missionari
cattolici agli informatori di Lukanga e dei vil-
laggi vicini) che con la loro generosa ospitalita
e amicizia hanno favorito il suo lavoro.

233



si concentra in qualche modo I’attenzione della societad. La scelta dell’espres-
sione « matrimoni speciali », in luogo di « preferenziali » o « prescrittivi »,
¢ dovuta alle seguenti esigenze: a) determinare una categoria sufficientemente
vasta, in modo da includere anche quei matrimoni tra parenti che difficil-
mente esibiscono un carattere di preferenzialita e di prescrittivita; ) evitare
di addentrarsi in questioni pregiudiziali circa 'uso di termini non certo uni-
voci, come appunto « preferenziale » e « prescrittivo ».

Il nostro studio intende contribuire a illustrare certi aspetti — ritenuti
fondamentali — della struttura sociale nande. In effetti, una rassegna — quale
qui si & tentato di compiere — dei vari tipi di matrimoni speciali dovrebbe
appunto consentire di individuare principi, forze e tendenze che agiscono
nei processi di strutturazione della societa. Il presupposto teorico da cui si
parte & che il matrimonio costituisce in realta uno dei momenti piti impor-
tanti dell’organizzazione sociale. In particolare, nelle societa la cui struttura
& in buona parte dominata dalla parentela, i matrimoni speciali risultano assai
indicativi e illuminanti. Proprio per questo si & cercato di costruire il quadro
dei matrimoni speciali della cultura nande, a partire dalle informazioni otte-
nute sul campo. In questo, come in altri settori della ricerca, si ¢ tuttavia
provveduto a confrontare le nostre informazioni con i dati forniti da alcuni
autori che si sono occupati dai BaNande, in particolare Bergmans (1973)
e Sousberghe (1973).

Prima di iniziare la nostra analisi, sara opportuno indicare molto breve-
mente il modello di matrimonio caratteristico della societd nande. Anche tra
i BaNande, come in moltissime altre societa africane, il matrimonio viene
effettuato mediante un compenso matrimoniale (#zutahyo), che qui ¢ rappre-
sentato da dieci capre donate dal futuro sposo, o meglio dalla sua famiglia,
alla famiglia della fidanzata; fino a che il compenso non sara del tutto pagato,
i figli eventualmente nati da un’unione che non potra non essere considerata
provvisoria, appartengono alla famiglia della sposa. Ma con il compenso ma-
trimoniale si affermano inequivocabilmente i diritti della linea di discendenza
paterna. La patrilinearita & in effetti prevalente nel sistema di parentela nande.

Un altro argomento preliminare & dato dall’ambito dei divieti matrimoniali.
I loro limiti di estensione coincidono grosso modo con quelli dell’ekibanda,
vale a dire con quelli del proprio gruppo di parentela. Tutte le persone inter-
pellate si sono limitate perlopiti ad affermare che non ci si pud sposare con
i propri parenti oppure all'interno della propria famiglia, aggiungendo tal-
volta che tale divieto si estende ai parenti acquisiti per matrimonio. Per
quanto riguarda i limiti dell’ambito del divieto matrimoniale, Bergmans
(1973: 87) afferma che la consanguineita — uno dei principali impedimenti
di matrimonio, insieme all’affinitd — « concerne 'uvomo e la donna che hanno
ascendenti comuni, nella misura in cui la comunita si ricorda di tale paren-
tela »: i limiti di tale ambito sembrano dunque variare in relazione alla me-
moria sociale. Lo stesso Bergmans aggiunge una precisazione che pud essere
importante e problematica nello stesso tempo: « Nonostante non esistano
termini appropriati che esprimano i diversi tipi di impedimento, il diritto
consuetudinario [dei BaNande] distingue molto nettamente cid che noi in-

234



tendiamo per impedimento dirimente da una parte e per impedimento impe-
diente dall’altra » (Bergmans 1973: 87). Come esempi di impedimenti diri-
menti, egli cita qualsiasi eventuale unione tra parenti in linea diretta (nonno
e nipote...) e certe unioni tfa parenti in linea collaterale (zio, zia e nipote):
in questi casi « ogni matrimonio & non valido... nullo e non avvenuto ».
Eventuali figli nati da queste unioni porterebbero — egli afferma (1973: 87) —
«un soprannome che fara allusione al carattere incestuoso della loro ori-
gine » !. Altri matrimoni, come quelli tra parenti collaterali della stessa gene-
razione (cugini), possono essere disapprovati, ma sono considerati validi ed
effettivamente avvenuti (Bergmans 1973: 88).

La distinzione proposta da Bergmans puo risultare interessante, in quanto
¢ indubbio che vi siano diversi tipi e gradi di impedimenti matrimoniali. Ma
considerando lintero quadro delle possibilita matrimoniali offerte dalla cul-
tura nande, si giunge facilmente alla convinzione che la distinzione suesposta,
tratta direttamente dal diritto canonico, si sovrapponga in modo del tutto
arbitrario alla realtd etnografica. Cosi facendo, si & quasi obbligati a inter-
pretare diversi casi come mere eccezioni alla regola e lasciare inspiegata la
loro frequenza statistica o addirittura il loro carattere privilegiato (preferen-
ziale e talvolta prescrittivo). In altre parole, & piu conveniente considerare
certe unioni matrimoniali in termini positivi (in quanto esprimono forze,
tendenze o principi sociali della cultura nande), anziché in termini negativi
(cioé come un semplice venir meno a certe regole fondamentali). In questo
modo, oltre tutto, si evitano le incongruenze in cui ¢ incappato Bergmans
(1973: 89), quando dopo aver sostenuto che « I'affinita, a sua volta, puo dar
luogo a impedimenti di matrimonio », elenca senza alcuna spiegazione e me-
diazione una serie non gia di impedimenti, ma di possibilita matrimoniali
con affini. Alla luce di queste considerazioni ed esigenze, cerchiamo di ana-
lizzare le unioni definite di solito come matrimoni preferenziali e/o prescrit-
tivi, anche se — per le ragioni di cui sopra — preferiamo definirii, in modo
pitt generico e comprensivo, matrimoni speciali. In relazione ai BaNande
e in base ai dati forniti dall’indagine svolta a Lukanga e dalla letteratura
consultata, questa categoria comprende almeno nove tipi di matrimoni, che
qui elenchiamo *:

I) Matr. SoMo (& il sororato, ovvero il matrimonio con la sorella della

moglie);

1 Sousberghe (1973: 24) cita i nomi k#hému ficati dei simboli dei parenti primari:
(« vergogna ») e bukuku («avarizia») come

quelli dati a bambini nati da unioni incestuose. Pa = padre
2 Facciamo uso in queste pagine del siglario Ma = madre
presente in Social Structure di Murdock (1949), Fr = fratello
secondo l’adattamento e la traduzione italiana So= sorella
proposti in Remotti (1973: 29), anziché se- Mr = marito
condo la traduzione italiana — su questo punto Mo = moglie
non certo soddisfacente — dello stesso testo di Fo = figlio
Murdock (1971). In particolare, ecco i signi- Fa = figlia.

235



II) Matr. MoFr (& il levirato, ovvero il matrimonio con la moglie del
fratello);

III) Matr. FaFtMo (matrimonio con la figlia del fratello della moglie);

IV) Matr. MoFo (matrimonio con la moglie del figlio);

V) Matr. FaSoPa (matrimonio con la figlia della sorella del padre);

VI) Matr. FaFrMa (matrimonio con la figlia del fratello della madre);

VII) Matr. MoFrMa (matrimonio con la moglie del fratello della madre);

VIII) Matr. FaFrPa (matrimonio con la figlia del fratello del padre);

IX) Matr. FaFo (matrimonio con la figlia del figlio).

§ 2. SORORATO, LEVIRATO E GLI IMPEDIMENTI DELL’AFFINITA

I) Matr. SoMo (sororato). — Alcuni dati relativi a questo tipo di matri-
monio sono ricavabili sia dalle informazioni ottenute a Lukanga, sia dal testo
di Bergmans (1973) gia citato. Entrambe le fonti ammettono la possibilita
che un individuo sposi la sorella della moglie nel caso in cui quest’ultima
sia morta senza avergli dato dei figli:

legenda
1 = relazione di codiscendenza
L1 = relazione di matrimonio
/= decesso
A = Ego maschile

La presenza o I’assenza di figli sembra in effetti costituire il criterio di fondo
per decidere la validita della pretesa, da parte di un uomo, di sposare la
sorella della moglie. Infatti, se ci sono figli, il vedovo non puo pretendere
senz’altro una sorella della moglie, mentre in mancanza di figli le alterna-
tive per la famiglia della donna sono essenzialmente due: o ridare indietro
i « doni » o fornire un’altra donna. Pud essere interessante, a questo propo-

Si tenga presente che i parenti secondari,
terziari ecc. vengono indicati in modo preciso
e inequivocabile attraverso un’opportuna com-
binazione di queste sigle; cosi, per esempio,
FaSoPa & la figlia (Fa) della sorella (So) del
padre (Pa), mentre FaFo & la figlia (Fa) del
figlio (Fo), e cosi via. Inoltre, sempre a scopo

236

di economia, adotteremo una serie di formule
per designare i diversi tipi di matrimoni spe-
ciali, cansiderati dal punto di vista di Ego
maschile; cosi, per esempio, Matr. FaFrMa
stara a indicare il matrimonio con la figlia del
fratello della madre e Matr. MoFr il matri-
monio con la moglie del fratello.



sito, riferire un caso di poliginia sororale considerato da Bergmans (1973: 23).
La moglie non & morta, ma non ha generato dei figli; il marito puo tratte-
nere presso di sé la moglie sterile e — dietro compenso di cinque capre
(la meta del compenso totale) — pud richiedere in moglie una sua sorella:

£ o

II) Matr. MoFr (levirato). — Se muore il marito, la vedova diviene « quasi
automaticamente moglie di un fratello del marito » (Bergmans 1973: 25),
di solito di un fratello minore del marito — sostiene un informatore di
Lukanga:

4 £ g

Lo stesso informatore ha voluto precisare che, se non ci sono figli, la ve-
dova puo risposarsi fuori della famiglia del marito, purché tutti i « doni »
che la sua famiglia ha ricevuto vengano restituiti. Secondo Bergmans (1973:
89-90), la vedova pud rifiutare di sposarsi con un cognato anche se ci sono
dei figli; ma questo significa doverli lasciare. Lo stesso autore insiste perd
maggiormente sul modo pressoché automatico con cui la vedova « pud di-
ventare successivamente la moglie di parecchi fratelli » (Bergmans 1973: 25):

A F U

l

D’altra parte, « un uomo puo ereditare le mogli di parecchi suoi fratelli de-
ceduti » (Bergmans 1973: 25):

&0 2 9 &£ ¢

237




Queste soluzioni erano possibili perché nella societa tradizionale dei
BaNande la poliginia non solo era ammessa, ma costituiva un modello ideale
di matrimonio. Dall’analisi di queste soluzioni risulta poi evidente che tanto
il sororato quanto il levirato sono essenzialmente diritti esercitati dagli uomini
di A (famiglia del marito) nei confronti delle donne di B (famiglia della mo-
glie): nel primo caso, diritti del marito sulle sorelle della moglie; nel secondo
caso, diritti dei cognati sulla moglie del fratello.

Levirato e sororato si fondano — come & noto — sul presupposto che il
matrimonio in quanto tale non unisce soltanto due individui, ma vincola due
gruppi parentali, in modo tale che la relazione che col matrimonio si ¢ ve-
nuta a instaurare rimanga costante al venir meno di uno dei due coniugi.
Questa tesi generale si applica in modo concreto anche nel caso dei BaNande.
In questo contesto, un’affermazione di un nostro informatore pud risultare
interessante; essa concerne il divieto per Ego di sposare una donna se la
sorella di questa & gia sposata al fratello di Ego:

legenda
// = divieto di matrimonio

4 20 ©Q

o se suo fratello ha gia sposato una sorella di Ego:

k£ oo

Fra fratelli e sorelle di due diverse famiglie non si possono moltiplicare
i matrimoni; in altre parole, I'affinita — per usare categorie occidentali — si
configura in questo caso come un divieto matrimoniale. Sulla base di questa
specificazione e in questo preciso senso, la tesi di Bergmans (1973: 89), rela-
tiva appunto al carattere di impedimento dell’affinita, appare convalidata e
concretizzata. Ma perché questo divieto? Non & forse in contraddizione con
quanto impongono o consentono il sororato e il levirato? Probabilmente si
tratta di due aspetti diversi che vanno spiegati sulla base di due principi
distinti, ma strettamente connessi e complementari tra loro. Il primo prin-
cipio, gid esposto, & che tra due gruppi parentali A e B la relazione istituita
dal matrimonio & di natura sociale, non meramente individuale, ¢ quindi va
mantenuta indipendentemente dalle vicende individuali (inadempienze, steri-
lita, morte). Il secondo principio impone invece la moltiplicazione di queste

238



relazioni con altri gruppi, obbligando le famiglie a entrare in una vasta rete
di relazioni sociali. Il primo & il principio dell’ordine & della stabilita; il se-
condo & il principio dello scambio e dell’incremento delle relazioni sociali.
Combinati tra loro, questi due principi fanno si che tra A e B la relazione
instaurata dal matrimonio venga fissata e continuamente soddisfatta — sosti-
tuendo, quando occorre, un termine individuale della relazione —, ma fanno
anche in modo che tale relazione non venga inutilmente reiterata, obbligando
i gruppi a scegliere altre alleanze. Con il sororato e il levirato ci si preoc-
cupa di non far cadere una relazione sociale (tra A e B) gia istituita; con il
divieto di matrimonio tra affini (matrimonio con la sorella della moglie del
fratello o con la sorella del marito della sorella) si intende invece sotto-
lineare Lopportunita e la necessita di dar vita a relazioni sociali dello stesso
genere con altri gruppi parentali (C, D, E ecc.)’.

Alla luce di questa duplice esigenza sociale (conferma di relazioni gia isti-
tuite e istituzione di nuove relazioni) possiamo ora interpretare una serie
di altri matrimoni speciali, di cui abbiamo avuto notizia presso i BaNande.

§ 3. SORORATO E LEVIRATO INTERGENERAZIONALI O OBLIQUI

III) Matr. FaFrMo. — Di questo tipo di matrimonio, che possiamo raffi-
gurare con lo schema seguente

L= =

I
7

3 Val la pena notare che, dal punto di vista
della meccanica sociale, oltre che dal punto di
vista dei principi, il matrimonio con la sorella
della moglie del fratello contrasta, in una certa
mijsura, con le possibilita di sororato o di
levirato determinate dal matrimonio del fratello.
Infatti, se la moglie del fratello muore o &
sterile, deve essere disponibile una sorella della
moglie; un eventuale matrimonio con la so-
rella della moglie del fratello ridurrebbe, da

un punto di vista quantitativo, questa dispo-
nibilita. Analogamente, Ego pud gia conside-
rarsi in lista d’attesa per ereditare la moglie
del fratello, nel caso di morte di quest’ultimo.
Il matrimonio con la sorella della moglie del
fratello comporterebbe dunque nel primo caso
una limitazione delle possibilita di sororato,
mentre nel secondo caso si configurerebbe come
una sorta di prevaricazione sulle possibilita di
levirato.

250



ci parlano sia un informatore di Lukanga, sia un testo di Bergmans (1973: 89).
Una lieve divergenza tra le due fonti si riferisce al diverso tipo di situazione
che autorizzerebbe questo matrimonio: secondo Bergmans, un individuo puo
o poteva sposare la figlia del fratello della moglie nel caso in cui. quest’ultima
fosse deceduta; secondo il nostro informatore, questo matrimonio era auto-
‘rizzato dall’eventuale sterilita della moglie. La divergenza & lieve, se si tiene
presente che morte e sterilita della moglie sono condizioni che — sia pure su
piani diversi e con modalitd differenti — rendono entrambe possibile il soro-
rato. In caso di sterilita della moglie, il marito (del gruppo A) pud ottenere
— secondo il nostro informatore — un’altra donna (dal gruppo parentale B).
Ma zia paterna (moglie sterile) e figlia del fratello appartengono a due ge-
nerazioni diverse e tra loro contigue; e il principio generale che regola le
possibilita matrimoniali nella societd nande — come in numerosissime altre
societd — & che il matrimonio avvenga tra due individui appartenenti alla
stessa generazione. Il sororato e la poliginia sororale rispettano evidente-
mente questo principio; non cosi il matrimonio con la figlia del fratello
della moglie, la quale appartiene alla generazione immediatamente successiva.
E molto illuminante, a questo proposito, un dato fornitoci da un nostro in-
formatore: la zia paterna e la figlia del fratello, divenute co-mogli in un
ménage poliginico, d’ora in poi si chiamano tra loro « sorelle ». In questo
modo, si ricorre a un espediente terminologico per risolvere un problema
di natura strutturale: con laiuto della terminologia di parentela, si fa com-
piere in un certo senso un salto di generazione alla figlia del fratello, perché
considerandosi « sorella » della zia paterna & come se appartenesse alla sua
stessa generazione. In fondo, questo matrimonio rientra nella stessa cate-
goria del sororato e della poliginia sororale. E cid & dovuto al fatto che in
entrambi i casi I'obiettivo & quello di confermare la relazione sociale tra A
e B compromessa dalla morte o dalla sterilitd della donna. L’unica diffe-
_renza — cioé che nel primo caso viene cooptato un individuo (SoMo) della
stessa generazione dei coniugi, mentre nel secondo caso viene cooptato un
individuo (FaFrMo) della generazione immediatamente successiva — risulta
annullata dall’innovazione terminologica.

Secondo Bergmans (1973: 89), il matrimonio con FaFrMo era un tempo
abbastanza frequente, « benché considerato sempre come poco auspicabile ».
A questa notazione alquanto riduttiva e ambigua di Bergmans si puo forse
rispondere ricordando che questo tipo di matrimonio & soprattutto presente
la dove si pratica il compenso matrimoniale, come rileva per esempio A. R.
Radcliffe-Brown (1950: 51-53) a proposito delle tribi Shangana-Tonga. Ancora
una volta, la prospettiva da adottare per una corretta interpretazione di que-
sti matrimoni speciali non deve essere negativa, ma positiva, partendo dal
presupposto che non si tratta di mere eccezioni (magari frequenti), bensi
dell’espressione di principi sociali che vanno individuati.

IV) Matr. MoFo. — Un altro matrimonio che unisce individui apparte-

nenti a generazioni contigue & il matrimonio con la moglie del figlio, nel
caso in cui quest’ultimo sia deceduto e la vedova sia rimasta senza figli.

240



A parlarci di questa possibilita matrimoniale, che possiamo raffigurare con

lo schema seguente

ey

¢ Bergmans (1973: 89), il quale aggiunge che, oltre ad essere eccezionale,
« questa unione & impopolare, forse illecita, ma valida ». Di essa non v’¢
traccia negli appunti relativi alle informazioni ottenute a Lukanga. Vale forse
la pena comunque notare che, come il matrimonio con FaFrMo ¢ assimila-
bile al sororato, cosi il matrimonio con MoFo & quanto meno avvicinabile
al levirato: la vedova, infatti, anziché essere data al fratello del marito de-
funto, & presa in moglie dal padre di quest’ultimo. Si notera che la presenza
di figli & un elemento decisivo: nel Matr. MoFr (S 2) la vedova & tenuta
a sposare un fratello del marito defunto soprattutto se ci sono dei figli, men-
tre il Matr. MoFo pare configurarsi come una soluzione possibile in assenza
di figli. Nel Matr. MoFo il principio secondo cui la relazione sociale tra A e B
deve essere mantenuta sembra dunque rispettato; ma non & rispettato il prin-
cipio dell’identita di generazione. Si puo forse stabilire una relazicne tra
lassenza di figli e la possibilitd di realizzare un’unione inter-generazionale,
e quindi di consentire a un individuo (una donna) di spostarsi da una gene-
razione all’altra? Anche qui, come nel caso del Matr. FaFrMo, un uomo
sposa una donna appartenente alla generazione immediatamente successiva;
e in entrambi i casi le donne sono senza figli. Ma se per il primo caso sap-
piamo che una modifica terminologica consente di superare la difficolta strut-
turale creata dal principio dell’identitd di generazione, per questo secondo
caso non disponiamo in alcun modo di notizie utili. E questo uno dei tanti
problemi emersi in questo primo approccio all’etnografia dei BaNande e che
attendono di essere affrontati in modo piu adeguato.

241



§ 4. IL MATRIMONIO CON LA CUGINA INCROCIATA MATRILATERALE:
VALIDITA E DISAPPROVAZIONE

V) Matr. FaSoPa. — Di questa possibilita matrimoniale, raffigurabile con
lo schema seguente

-
E
B o=

troviamo notizia sia nelle informazioni ottenute a Lukanga, sia nelle testi-
monianze di Bergmans. Un nostro informatore afferma chiaramente che & pos-
sibile sposare tanto la figlia del fratello della madre (di cui tratteremo ai S 5,
6, 7), quanto la figlia della sorella del padre, perché entrambe appartengono
a un altro lignaggio. Infatti, in base alla regola di discendenza patrilineare,
FaFrMa (cugina incrociata matrilaterale) fa parte del lignaggio del padre
della madre e del fratello della madre, mentre FaSoPa (cugina incrociata
patrilaterale) fa parte del lignaggio del marito della sorella del padre, del
- padre di costui ecc. Lo stesso informatore aggiunge che un tempo questi ma-
trimoni erano frequenti. Un altro informatore di Lukanga ha invece affer-
mato che, tra le cugine, solo FaFrMa pud essere sposata. Dal canto suo,
Bergmans, in un testo (1969: 157) citato da Sousberghe (1973: 23), am-
mette che « per quanto un giovane non sposi normalmente una figlia della
sorella del padre, questa unione & possibile; forse non & autorizzata, sara
anzi biasimata, ma & senza alcun dubbio considerata valida » *.

Pare dunque che questo matrimonio non fosse escluso nella societa nande,
ma esso non assume il carattere di un vero matrimonio preferenziale. Una

4 C% da sottolineare, a questo proposito, un
probabile errore in un altro testo di Bergmans
(1973: 88). Qui, il missionario olandese asse-
risce che «per quanto una ragazza non si
sposi normalmente con il figlio della sorella di
suo padre (cugino germano, figlio della zia
paterna), questa unione & tuttavia possibile.
Questo matrimonio & forse illecito; in ogni
caso & disapprovato; ma non c¢’¢ alcun dubbio
che sia considerato valido ». Nel capoverso suc-
cessivo parla invece di quello che si potrebbe
definire il matrimonio preferenziale con la figlia

242

del fratello della madre, senza accorgersi che
— sulla base di quanto egli stesso ha esposto —
si tratta dello stesso matrimonio discusso pri-
ma: sposare la figlia del fratello della madre
(FaFrMa) per un ragazzo equivale, dal punto
di vista della ragazza, sposare il figlio della
sorella del padre (FoSoPa). Probabilmente, nel
primo capoverso Bergmans intendeva riferirsi
al matrimonio con la figlia (non con il figlio)
della sorella del padre (FaSoPa), come d’al-
tronde & confermato dal confronto con il passo
di Bergmans (1969: 157) citato nel testo.



volta ammessa la sua possibilita, come spiegarci la sua disapprovazione?
Per rispondere a questa domanda occorre probabilmente rifarsi al secondo
principio proposto sopra (§ 2), ossia quello relativo all’esigenza di incremen-
tare le relazioni di scambio. E infatti possibile dimostrare che Matr. FaSoPa
contravviene in una certa misura a questo principio. Se costruiamo il dia-
gramma completo di questo matrimonio

r

e z‘>

GO CB

osserviamo che, a livello della generazione superiore (G*'), il gruppo A offre
10 capre al gruppo B e B offre una donna ad A, mentre, a livello della ge-
nerazione inferiore (G°), il gruppo A offre una donna a B e B offre 10 ca-
pre ad A. In virth del Mair. FaSoPa, da una generazione all’altra il ciclo
di scambio tra A e B si conclude, dando luogo a una struttura a cui in appa-
renza non manca nulla:

1
l
l
|
|
|
|
|
|
|

c" A——— g legenda
= - - -
R offerta di donne
——-- = offerta di capre
c° A= g ==

Cid che si & dato nella prima generazione — donna o capre — lo si ottiene
nella seconda. L’equilibrio & perfetto. Ma anche per una societa — come quella
dei BaNande — ossessionata dall’esigenza del continuo bilanciamento ®, que-
sta struttura si rivela carente sul piano sociale. Essa infatti soddisfa piena-
mente al principio di mantenere costante la relazione sociale tra i due gruppi

5 Questa sorta di ossessione, o quanto meno e complesso rituale) all’organizzazione politica
di preoccupazione, & riscontrabile in numerosi (in cui ci si preoccupa di bilanciare in vari
aspetti della cultura nande: dal compenso ma- modi il potere dei capi).
trimoniale (che viene consegnato con un lungo

243



parentali A e B, perché rinnova, rovesciandola, la relazione che si era gia
instaurata nella generazione precedente. Rovesciando la relazione lo scambio
& concluso, e cid che questa struttura pud offrire & una ripresa dello scam-
bio tra A e B nella generazione successiva. Perdurando nella volonta di con-
fermare la relazione tra A e B, si rischia inevitabilmente di creare una sorta
di isolato sociale; e se questa pratica fosse generalizzata si avrebbe una fram-
mentazione della societd costituita da tante coppie di gruppi che scambie-
rebbero esclusivamente tra loro: A-B, C-D, E-F ecc. Rispetto al levirato,
al sororato, alla poliginia sororale, al Matr. FaFtMo e al Matr. MoFo, il Matr.
FaSoPa manifesta una maggiore potenzialita sociale, perché non si limita
a confermare o a restaurare una relazione gia data, ma la rinnova e la ripro-
pone. Il principio della conferma della relazione sociale determinata dal ma-
trimonio viene davvero « portato avanti » — se cosi si puo dire — nelle gene-
razioni successive, pareggiando di continuo i conti. Ma proprio per questo
il Matr. FaSoPa incontra la disapprovazione sociale: esso risponde a innega-
bili esigenze di equilibrio nello scambio tra i gruppi, ma esclude qualsiasi
altro gruppo dallo scambio matrimoniale. Il secondo principio, che abbiamo
stabilito per spiegare la varieta dei matrimoni speciali tra i BaNande, non
viene affatto rispettato. Si ha dunque I'impressione che agli occhi dei BaNande
il Matr. FaSoPa sia teoricamente possibile e legittimo, in quanto non si puod
impedire a un individuo o a un gruppo parentale (B) di riprendersi cid che
nella generazione precedente ha dato a un altro gruppo (A). In questo con-
testo svela forse il suo reale significato, o uno dei suoi possibili significati,
la massima dei BaShu e dei BaSwaga (due tra i pit importanti raggruppa-
menti nande) citata da Sousberghe (1973: 20) — « la figlia di tua zia paterna
& tua moglie: mwdli wi séngali wagu ni mikali wagu » — alla quale pero
si contrappone un’altra massima altrettanto significativa: «la figlia di tua
zia paterna & tua sorella » (Sousberghe 1973: 20, n. 19). I BaNande sem-
brano ammettere la possibilita del Matr. FaSoPa, perché obbedisce inequivo-
cabilmente alla logica di uno scambio perfettamente bilanciato; ma si affret-
tano a frapporre una serie di ostacoli alla sua realizzazione. « Presso i BaShu »
— ci informa Sousberghe (1973: 21) — « questa unione sarebbe assolutamente
esclusa », nonostante che proprio i Bashu assimilino la cugina incrociata pa-
trilaterale alla moglie. Se non & del tutto impedita, ¢ quanto meno procra-
stinata, « Nessuna unione patrilaterale » & possibile — asserisce ancora Sous-
berghe (1973: 24) — « se non dopo parecchie generazioni e preferibilmente
con una parente lontana del “ lignaggio che & venuto a prendere moglie da
noi ” ». « L’unione patrilaterale alla prima generazione & disapprovata da
tutti: sposare la figlia della sorella del proprio padre significa “ rimettere
la colocasia nel campo in cui la si & appena raccolta: erisibyi omitivité womo
kisuméno ” » (Sousberghe 1973: 24). Con questa formula i BaNande hanno
espresso in modo estremamente chiaro e pregnante il contenuto del secondo
principio.

244



§ 5. IL CARATTERE PRIVILEGIATO DEL MATRIMONIO CON LA CUGINA
INCROCIATA MATRILATERALE

VI) Matr. FaFrMa. — Questo tipo di matrimonio, che possiamo schema-
ticamente raffigurare nel modo seguente riveste un’importanza del tutto par-

A

’

ticolare nella societd nande. Tutti i nostri informatori di Lukanga non solo
ne ammettono la possibilita, ma affermano che & «una buona cosa », che
& la soluzione migliore ecc. La risposta alla domanda circa la condizione di
possibilita di questo matrimonio & stata la seguente: ¢ possibile sposare
la figlia del fratello della madre perché nel lignaggio dello zio materno « sorno
gia entrate le capre » per la madre. E i motivi che rendono questa soluzione
matrimoniale una buona cosa sono stati individuati nel fatto che « rafforza
le relazioni familiari » e nel fatto che gia si conosce il carattere della madre,
carattere che probabilmente riapparira nelle altre donne del suo lignaggio.
In altre parole, e sintetizzando il pensiero dei nostri informatori, il Matr.
FaFrMa consente di riannodare una relazione che nella generazione prece-
dente si era rivelata positiva. Come si & visto nel § 2, sembra esistere tra
i BaNande una norma che impedisce di iterare nella stessa generazione la
relazione tra A e B, favorendo in tal modo un incremento di legami sociali.
Ma cid che non & possibile fare nella stessa generazione & possibile e addi-
rittura auspicabile realizzare nelle generazioni successive: il Matr. FaFrMa
consente proprio questo. Se confrontiamo il diagramma completo del Matr.
FaFrMa

A B

[

7

+1
G

I
l
l
l
|
|
|
|
|
l
|
|

245



con il diagramma del Matr. FaSoPa (§ 4), notiamo che sia in un caso che
nell’altro viene confermata nella G° una relazione tra A e B gia instauratasi
nella G*'. Ma vi & una differenza fondamentale: nel Matr. FaSoPa la rela-
zione viene invertita, mentre nel Matr. FaFrMa viene ripetuta nel suo stesso
senso. Nella generazione precedente A ha dato dieci capre a B e B ha dato
una donna ad A, e nella generazione successiva, se si realizza il Matr. FaFrMa,
A continua a dare dieci capre a B e B continua a dare una donna ad A:

+
G‘ A g— B

Dal punto di vista delle regole dello scambio tra A e B, la soluzione Matr.
FaFrMa non da luogo alla struttura perfetta del Matr. FaSoPa, in quanto
i ruoli di datore e di ricevitore di donne non vengono invertiti: A riceve
sempre donne da B e B continua a dare donne ad A. Dal ristretto punto di
vista della relazione A-B, la struttura risulta sbilanciata. Eppure, proprio que-
sto sbilanciamento rende il Matr. FaFrtMa una « buona cosa », anzi una so-
luzione migliore rispetto al Matr. FaSoPa. Il fatto che B non possa mutare
il proprio ruolo di datore di donne rispetto ad A comporta semplicemente
questo: che B, poiché A gli offrird sempre e solo capre, & costretto a cet-
carsi un altro gruppo (C), per ottenere a sua volta delle donne; C, datore
di donne rispetto a B, si collegherd a un gruppo D, e cosl via, fino a che
un gruppo N si rechera ad offrire dieci capre ad A, da cui ricevera una donna.
Lo schema che qui proponiamo

At —— =Bt ———ct———DI=—=5 .+« NST_—FA

illustra non solo il movimento circolare ed opposto delle donne e delle capre,
ma anche P’alto grado di potenzialita sociale del Matr. FaFrMa. Anziché rea-
lizzare piccole e isolate unita di scambio, il Matr. FaFrMa costringe i diversi
gruppi a inserirsi in una catena che virtualmente percorre tutta la societa.
Spasandosi nel lignaggio « dove sono gia entrate le capre » offerte per otte-
nere sua madre, Ego non solo riconferma la relazione tra A e B, ma ricon-
ferma o riattiva relazioni di scambio ben piu vaste. A differenza del Matr.
FaSoPa, che soddisfa solo al primo principio, il Matr. FaFrMa soddisfa con-
temporaneamente ad entrambi i principi.

246



§ 6. ASPETTO GIURIDICO DEL MATRIMONIO CON LA CUGINA INCROCIATA
MATRILINEARE

Questa analisi teorica, ispirata in modo evidente alla prospettiva e alle
concezioni elaborate da Claude Lévi-Strauss (1949), ha soprattutto lo scopo
di spiegare il carattere privilegiato che il Matr. FaFrMa assume per i BaNande,
delineandone una sorta di modello strutturale. Ma la cultura nande fa qual-
cosa di piu: sancisce sotto forma giuridica questa possibilita matrimoniale,
se & vero — come afferma Bergmans (1973: 88) — che « la figlia del fratelio
della madre... é giuridicamente destinata a divenire la moglie di suo cugino »
(corsivo di Bergmans). Lo stesso Bergmans fornisce un esempio concreto,
che vale la pena analizzare. Traducendo lo schema genealogico che egli pro-
pone (1973: 89) in uno schema meno ambiguo e piu articolato, si pud se-
guire abbastanza agevolmente le linee della dimostrazione:

i

KAKULE

. .

MUMBERE KAVIRA

@

L | KATSUVC KANYEIRE
() /\Y
{ = B
1
KAMBALE KATUNGU TSONGO KABUO

KABUTAYA v JRA TEMBE KAHAITIE
|
A =z Y
KAI\I{IBERE MASIKA

(W]



G+! - A livello di questa generazione notiamo che Mumbere (di un ipotetico gruppo A) sposa
Kavira (di un ipotetico gruppo B), mentre il fratello di quest’ultima, Katsuva, sposa
Kanyere.

GY - Il figlio di Mumbere, Kambale (gruppo A), potrebbe sposare Kabuo (B), in quanto
FaFrMa e sua moglie di diritto. Il fatto che in realta Kambale sposi Katungu e Kabuo
sposi Tsongo non annulla questa possibilita matrimoniale, che continua ad essere ri-

conosciuta.

G-! . Tant® vero — afferma Bergmans (1973: 88) — che i loro figli, Vira e Tembo, sono
considerati sorella e fratello e, in quanto tali, non possono sposarsi; «cid rimane
vero anche se i [loro] genitori... non si sono mai incontrati ».

G-2- Ma i figli di Vira e di Tembo, cioe Kambere e Masika, sono — sempre su un piano
giuridico — cugini incrociati o meglio figli di sorella e di fratello, e quindi Kambere
pud legttimamente sposare Masika, figlia del fratello (giuridico) di sua madre.

Le linee tratteggiate del nostro schema pongono in luce: a) la virtuale
relazione matrimoniale tra Kambale e Kabuo (G%); b) la fittizia relazione di
fratellanza tra Vira e Tembo (G™'); ¢) la virtuale — e forse, questa volta,
reale — relazione matrimoniale tra Kambere e Masika. Seguendo queste linee,
& facile dimostrare come le relazioni che uniscono Vira, Tembo, Kambere,
Masika riproducano persino nell’aspetto formale e apparente le relazioni che,
in precedenza, avevano unito Kavira, Katsuva, Kambale, Kabuo. A livello
di G' e G si & voluto ricostruire una situazione che si era determinata

a livello di G*™! e G

= |
kevira() B (B)/ \KATSUVA
|
|
|
1° !
|
wuvaALEle A tBlQ KABUO
|
e =
|
e = e e !
l I
vaQ A car\reEmBao
|
n°

A questo punto dell’analisi dobbiamo tuttavia arrestarci per denunciare
un limite o un’incongruenza dello schema tratto da Bergmans, difficilmente

248



superabili. Sembra vero che si sia posto in atto una sorta di finzione giuri-
dica per sfruttare in un certo senso la possibilita matrimoniale determinatasi
a livello di G° e non realizzata. Ma come viene compiuta questa operazione?
Cid che lascia soprattutto perplessi & il fatto che, nonostante la somiglianza
formale tra il « quartetto » I e il « quartetto » II°, sono diversi i gruppi
interessati alle due possibilitd matrimoniali. Se nel quartetto I Katsuva,
Kavira e Kabuo sono di un gruppo B (essendo la discendenza patrilineare)
e Kambale appartiene a un gruppo A, nel quartetto II Vira, Tembo e Ma-
sika sono del gruppo A, mentre Kambere (cugino incrociato fittizio di Ma-
sika 0, pili precisamente, figlio della sorella giuridica o fittizia del padre di
Masika) appartiene a un gruppo Z. In altre parole, a livello di G*' e di G°
era il gruppo A a ricevere (Mumbere sposa Kavira) o poter esigere (Kam-
bale rispetto a Kabuo) donne da B; ma a livello di G e di G ¢ il gruppo Z
che pud esigere donne da A (Kambere rispetto a Masika). La finzione giuri-
dica porterebbe appunto a questo risultato:

+
G 1
A g B
0 — - s
G
G—1
Z 4 A
-2 S et e >
G

La situazione « reale » descritta nello schema di Bergmans sarebbe addirit-
tura pitt complicata, in quanto intervengono altri gruppi. Se, infatti, a livello
di G*' e di G® A prende o pud esigere donne da B, a livello di G si inse-
risce un altro gruppo (Y) che prende donne da B (Tsonga sposa Kabuo).
A livello di G™! pare inserirsi un altro gruppo ancora (Z) che prende donne
da A e cosi via. L’ipotesi della finzione giuridica si ¢ presentata come una
delle possibilita teoriche per dare un senso all’esempio concreto di Bergmans.
Nel testo di Bergmans (1969), citato da Sousberghe (1973: 23), l'ossatura
dell’esempio risulta diversa dallo schema qui riportato; e lo stesso Sousber-
ghe apporta in poche righe alcune correzioni sostanziali. In definitiva avrem-
mo tre varianti dell’esempio concreto. In mancanza di altri dati, non con-
viene spingere ulteriormente I'analisi, perché ci si muoverebbe esclusivamente
nel campo arido delle congetture. Per quanto interessante e promettente sia

6 Desumiamo lespressione di « quartetto» fratello, una sorella e i loro figli (cugini in-
dall’opera di Lévi-Strauss (1949; 1969: 573), crociati}.
dove ¢ usata per designare le relazioni tra un

249



I’esempio di Bergmans, & opportuno rilevare i seguenti problemi, destinati
con ogni probabilita a rimanere aperti, in attesa di un nuovo apporto di dati
empirici: #) quale rapporto esiste tra la finzione giuridica e Peffettiva strut-
tura di parentela? b) quali sono i gruppi familiari o parentali interessati alla
riproposta del matrimonio con la (fittizia) figlia del fratello della madre?

Dall’esempio di Bergmans or ora analizzato Sousberghe (1973: 23) trae
spunto per sottolineare il principio dell’« alternanza delle relazioni ‘ sibling '
e delle relazioni ¢ congiunto’ »: per usare i simboli del nostro schema, a li-
vello di G*' e di G™' si presenta una relazione  sibling’, mentre a livello
di G® e di G appare una relazione ‘ congiunto’. Evidentemente, questo
principio non & altro che un aspetto del principio pit generale dell’identita
delle generazioni alterne, che costituisce del resto il tema centrale del lavoro
di Sousberghe (1973). Lo stesso esempio di Bergmans e soprattutto i dati
raccolti nella sua lunga esperienza di missionario conducono alla conclusione
che, nonostante I'indubbio privilegiamento del Matr. FaFrMa, esso sia pra-
ticato assai di rado (Bergmans 1973: 88; Sousberghe 1973: 25). Da questo
fatto Sousberghe ¢ indotto non solo a negare al Matr. FaFrMa il carattere
di matrimonio preferenziale (Sousberghe 1973: 6), ma a porre in luce il suo
carattere « strutturale », vale a dire di regola la cui applicazione pratica & del
tutto irrilevante, in quanto & solo un aspetto, un corollario o .una conse-
guenza logica — non un obiettivo effettivamente perseguito — di un determi-
nato sistema di parentela: «il legame di unione [per esempio tra cugini
incrociati] & trasmesso e ereditato con la consanguineita, sia che venga rea-
lizzato nella pratica, sia che rimanga presente a mero titolo di indicazione »
(Sousberghe 1973: 6). Questi matrimoni non sono interpretabili per Sous-
berghe in termini di una teoria dell’alleanza (per la quale essi sarebbero mo-
dalita privilegiate per aprire e mantenere rapporti di cooperazione e, in ge-
nerale, di scambio tra gruppi parentali e sociali distinti), ma come espressione,
sostanzialmente irrilevante nella pratica sociale, del gia enunciato principio
generale dell’identitd delle generazioni alterne.

§ 7. CARéTTERE ARISTOCRATICO E RITUALE DEL MATRIMONIO
CON LA CUGINA INCROCIATA MATRILATERALE

Cosi impostato il problema?, perde ovviamente di interesse determinare
il grado di incidenza dei matrimoni di cui stiamo discutendo nella pratica
sociale, ovvero la loro influenza sul processo di organizzazione sociale. Eppure

7 Qui Sousberghe fa uso del termine inglese da Sousberghe tra unicne nonno-nipote, come
sibling per indicare una relazione di fratellanza principio, e unione dei cugini incrociati, come
— termine, d’altronde, che ormai fa parte del corollario (Sousberghe 1973: 17), né discutere
gergo antropologico. il significato, del tutto particolare, che egli

8 Non ci interessa in questa sede sottoporre conferisce al termine « strutturale ».
ad analisi la validitd della connessione stabilita

250



sembra che questo aspetto del problema non sia affatto trascurabile. Gli in-
formatori di Lukanga hanno tutti convenuto che il Matr. FaFrMa era un
tempo molto pitt frequente; Sousberghe (1973: 25), invece, sostiene che
questi matrimoni erano rari anche nel passato. Dai dati forniti da Bergmans
(1973: 88) & possibile ricostruire — sia pure schematicamente — un quadro
delle frequenze di questo tipo di matrimonio in relazione ad alcuni raggrup-
pamenti, in cui & divisa l'etnia dei BaNande, e agli strati sociali (i quali
sono essenzialmente due: la gente comune e le famiglie dei capi):

gruppi l = .
BASWAGA BASHU BAMATE BATANGI
strati
gente comune rari rari rari frequenti
capi prescritti prescritti prescritti prescritti

Se il Matr. FaFrMa fosse solo una conseguenza « strutturale » — nel senso
che Sousberghe conferisce a questo termine — del sistema di consanguineita,
senza alcuna rilevanza pratica, come spiegare la frequenza di questo matri-
monio tra i BaTangi e la sua raritd tra i BaSwaga, i BaShu e i BaMate e, so-
prattutto, come spiegare il carattere indubbiamente « prescrittivo » che assume
nelle famiglie dei capi? Occorre precisare che, al momento dell’assunzione
del potere, o meglio della sua incoronazione, il mwami & tenuto a sposare
la figlia del fratello della madre, la mumbo. Anche Sousberghe (1973: 24)

si sofferma su questo punto:

N

Per il capo politico [mwami] l'unione & rigorosamente prescritta: pud essere investito
soltanto con una moglie che sia figlia del fratello della madre — regola che & cosi formulata:
« nyOkdlumé wawe akdkiha mwili wiwe omigulw akdsingd », ciod: «tuo zio materno ti da
una figlia al momento dell'intronizzazione; « nydkdlumé waw'atéhd, siwangasinga», cioe:
«senza tuo zio materno, niente intronizzazione ». Lo zio materno svolge in effetti il ruolo
principale: pone sulla testa del capo il copricapo che contraddistingue questo personaggio
(embita). Sono gli zii materni che lo vegliano nel suo ritiro preparatorio all’investitura, mentre
& sdraiato in fondo a una fossa in una specie di bara o vasca per la birra che essi stessi hanno
costruito. La cugina che riceve Iinvestitura con il capo & la mumbo, la quale generera l'erede.

Risulta dunque evidente che, a livello di capi, il Matr. FaFtMa si con-
figura non tanto come un diritto, quanto piuttosto come una sorta di diritto-
dovere. Dalle informazioni ottenute su questo punto si puo sinteticamente
affermare che per un verso il mwami ha certamente diritto al dono della
mumbo da parte di nyokolume, lo zio materno. Tutte le fonti — orali o biblio-
grafiche che siano — concordano comunque nel sottolineare il ruolo di pro-
tettore e di elargitore di doni assunto dallo zio materno specialmente nel
momento dell’incoronazione del suo omubua, cioe del nipote (FoSo). Il re-
galo pitt grande che nyokolume possa fare al proprio omubua & quello di
dargli sua figlia: e questa — aggiungono non senza una certa enfasi retorica

251



alcuni anziani — & la felicita pit grande. Per il mwami il Matr. FaFrMa ¢ in-
dubbiamente anche un dovere. Le regole riportate nella citazione di Sous-
berghe sono puntualmente confermate dalle informazioni che abbiamo otte-
nuto sul campo: un mwami non pud essere incoronato senza la mumbo;
P’unione con FaFrMa & la condizione indispensabile per divenire un mwami
incoronato®. L’operazione della mumbo non si esaurisce tuttavia in questo
suo significato rituale: & la mumbo infatti che generera il nuovo mwami.
Questa affermazione, che ancora troviamo nella precedente citazione di
Sousberghe, & stata di solito confermata dai nostri informatori. Un anziano
ha voluto addirittura precisare che, se anche il mwami abbandonasse la
mumbo, sara pur sempre un figlio della mumbo a divenire il nuovo capo.

Orbene, se il Matr. FaFrMa diventasse per il #wami una pratica tradizio-
nale e se la regola di successione sopra indicata fosse rigorosamente rispettata,
otterremmo una situazione simile a quella descritta nel diagramma seguente:

r

ISE MWAMI A

| = |
I S)MUMBO AISE MumMBO

ISE MWAMIA /\1sE MumBO

I

1se mwami /\ \I1sE MumBO

l

ISE MWAMIA

OMUMBD A ISE MUMBO

O
S
£
<
8

[

>l
't
%

LEGENDA : A - vwami |

9 Occorre ricordare che nell’organizzazione in pieno il proprio potere; il secondo detiene
politica nande si distingue tra mwami incoro- invece un potere limitato dalla presenza di

nato e mwami che non & stato incoronato: il altri capi della generazione di suo padre.
primo, mediante opportuna cerimonia, assume

252



Con il termine isemwami (ise in kinande significa « padre ») si indicano
genericamente coloro che, in quanto fratelli, reali o classificatori, del mwarmi
defunto detengono ancora un certo potere e esercitano una certa influenza
sul nuovo mwami; con il termine isemumbo si indica invece il padre della
mumbo, ovvero colui che in quanto zio materno ha dato la propria figlia in
moglie al mwami. Analizzando questo schema appare chiaro che viene tra-
smessa patrilinearmente. non solo la carica di mwami, ma anche il ruolo di
isemumbo; vale a dire che, almeno teoricamente, sembrano esservi due li-
gnaggi collegati tra loro dal Matr. FaFtMa: il primo detiene la carica di
mwami, mentre il secondo fornisce le donne che partoriranno il mwani.
Al lignaggio del mwami & vietato generare capi al proprio interno, cio¢ me-
diante una pratica endogamica; ma secondo questo modello teorico, & pure
vietato generare capi ricorrendo a donne che non siano del gruppo che nei
confronti del lignaggio del #wami agisce come datore di mumbo. Questa sem-
bra essere in realta una tendenza del sistema politico e matrimoniale nande
che si & almeno in parte realizzata. Alcuni informatori hanno affermato I’esi-
stenza di una famiglia di mumbo, vale a dire di una famiglia da cui proven-
gono di solito le donne con cui i capi sono incoronati: si tratta di una fami-
glia particolare a cui & stata concessa una certa porzione di territorio e che,
proprio per questo, come tutte le altre famiglie, deve ogni anno un qualche
tributo al mwami. All’interno di questa famiglia si trovera anche la serie
di isemumbo, la cui funzione non & solo quella di dare in moglie la figlia
al capo, ma di offrire anche, se & il caso, consigli nelle faccende politiche
e amministrative.

Ma non & affatto possibile generalizzare questo modello. I dati di cui finora
abbiamo potuto disporre ci fanno ritenere che questa tendenza non abbia
preso veramente piede. La diversita culturale dei raggruppamenti nande
(i BaSwaga, presso cui abbiamo lavorato, sono diversi, quanto a organizza-
zione politica, dai BaTangi; i BaMate non sono identici ai BaShu ecc.), par-
ticolari vicissitudini storiche (coincidenti soprattutto con i movimenti migra-
tori che hanno portato i BaNande dai territori ugandesi del Toro e dell’Ankole
nell’attuale regione dello Zaire), conflitti interni ai diversi gruppi e som-
mosse o colpi di mano che hanno interrotto determinate linee di discendenza
dei capi, infine I'influenza dei missionari, che hanno osteggiato il tipo di
matrimonio di cui stiamo trattando (il capo di Lukanga, per esempio, pur
essendo il capo incoronato del territorio del Bukenie, non dispone — a quanto
pare — di alcuna mumbo), sono tutti fattori che hanno impedito che si in-
staurasse un unico modello e che questo venisse collaudato e confermato nel
tempo. Oltre a questi fattori per cosi dire esterni al sistema politico, non
sono forse nemmeno da escludere — almeno come ipotesi — fattori di ordine
interno, cioe forze o tendenze divergenti, se non addirittura contrastanti.
Disponiamo infatti di tutta una serie di informazioni per le quali il Matr.
FaFrMa e la figura della numbo assumono un significato e un valore alquanto
differenti. In base a queste informazioni, il mwami non & necessaria-
mente il figlio della mumbo, ma pud essere benissimo il figlio della prima
moglie che il capo si & scelto, anche prima dell'incoronazione. Il contrasto

253



fra le due tendenze consiste — come si pud vedere — nell’affermare o nel ne-
gare che il nuovo mwami debba essere figlio della mumbo. La seconda ten-
denza avrebbe in fondo leffetto di impedire la formazione di un lignaggio
di isemumbo, in altre parole di datori di mumbo, che si affiancherebbe ine-
vitabilmente al lignaggio dei capi. Tuttavia, solo una ricerca di natura etno-
storica potrebbe confermare o meno l'eventuale realtd di questa seconda
tendenza.

Eliminata, o posta tra parentesi, la regola secondo cui il nuovo mwami
deve essere figlio della mumbo, il Matr. FaFtMa da parte del mwami che sta
per essere incoronato perde in larga misura la sua incidenza sull’organizza-
zione politica, mentre conserva — anzi, in un certo senso, vede esaltato — il suo
valore rituale. Quasi tutte le informazioni disponibili sottolineano la necessita
rituale di questo matrimonio al momento dell’incoronazione del mwami. 11 va-
lore rituale del Matr. FaFrMa appare perd anche in contesti diversi da quello
dell’incoronazione del capo. In una famiglia poliginica — afferma Sousberghe
(1973: 26) — la figlia dello zio materno assume il ruolo di « prima moglie »,
anche se altre donne sono state sposate prima di lei, e sara il figlio di questa
moglie ad imporsi come « il sacrificatore per eccellenza », ossia colui che
dovra « presiedere ai sacrifici agli antenati ». Questo matrimonio svela dun-
que nei confronti di qualsiasi altra soluzione matrimoniale un carattere del
tutto peculiare, e cid in una situazione ben concreta qual & quella di una
famiglia poliginica: rispetto al Matr. FaFtMa, gli altri matrimoni appaiono
affatto secondari. A questo matrimonio ineriscono addirittura caratteristiche
religiose. Esso & importante non soltanto per collegarsi ad altri lignaggi, ma
anche per riannodare i legami con gli antenati: significativamente & il figlio
nato dal matrimonio con la FaFrMa colui che stabilira il contatto con gli
antenati del lignaggio. Che per ristabilire il contatto religioso sia necessaria
la relazione sociale, mediante matrimonio, con il lignaggio da cui proviene
la madre, risulta chiaramente da questo passo di Sousberghe (1973: 24):

A diverse riprese alcuni Nande mi hanno segnalato che questa unione [cio¢ il Matr. FaFrMa]
veniva talvolta imposta dagli indovini, dopo essere stati consultati, allo scopo di evitare o di
porre fine a una carestia o a un flagello causato dagli antenati. Il capo religioso non poteva
privarsi — a quanto pare — di questo mezzo per conciliare gli spiriti antenati.

Ma non & soltanto il capo religioso (probabilmente qui Sousberghe allude
al ‘mukulu) a essere sottoposto a questo obbligo. Anche altri individui, « so-
prattutto tra i nobili » — asserisce ancora Sousberghe (1973: 26) —, sono
costretti a sposare la FaFrMa « per placare gli spiriti degli antenati ».

In conclusione, il Matr. FaFrMa si presenta nella societa nande come un
fenomeno piuttosto raro. E cid in un duplice senso: 4) nel senso della rare-
fazione sociale, per cui questo matrimonio, mentre si impone nettamente,
e in modo prescrittivo, ai vertici della stratificazione sociale e appare con
una certa frequenza nell’« aristocrazia » e tra i « fabbri (che formano un’ari-
stocrazia) » (Sousberghe 1973: 24), tende a scomparire perlopiti — almeno
secondo i dati di Bergmans e di Sousberghe — tra la gente comune; &) nel

254



senso della rarefazione temporale, per cui questo matrimonio viene praticato
soltanto in certe occasioni. Esso dunque non costituisce una vera e propria
pratica sociale, bensi una sorta di soluzione rituale a cui solo certi strati so-
ciali (capi e « aristocratici ») in determinate occasioni (incoronazione del
mwami, momenti di pericolo per la societa) sono tenuti a far ricorso. Che
non si tratti di una pratica sociale continuata e generalizzata, ma appunto
di una soluzione momentanea che si pud/si deve talvolta adottare, & ulterior-
mente comprovabile mediante un breve esame della terminologia di parentela
relativa ai cugini. Si sa che tra struttura sociale e terminologia di parentela
non esiste affatto una connessione causale determinante, né una rigorosa coin-
cidenza in virth di principi strutturali comuni; ma una qualche connessione
esiste pur sempre: il che giustifica il nostro tentativo. Orbene, i termini per
i cugini, siano essi incrociati o paralleli, patrilaterali o matrilaterali, sono gli
stessi termini che si usano per i fratelli e le sorelle; in particolare, mughala
wetu (lett.: « figlio nostro ») vale per tutti questi individui: Fr, FoFrPa,
FoFrMa, FoSoPa, FoSoMa; e mwali wetu (lett.: « figlia nostra ») vale ana-
logamente per: So, FaFrPa, FaFrMa, FaSoPa, FaSoMa. Si tratta dunque di
un modello di tipo generazionale, in cui non viene dato alcun rilievo ai cu-
gini incrociati. Esiste perd, su un altro piano della terminologia, la possibi-
lita di designare la FaFrMa mediante un’espressione apposita: mukali waghe
w’o bubwa (lett.: « sposa mia per il fatto di essere io l'omul:ia di nyoko-
lume »). Insomma, & dove é mecessario, esiste nella terminologia nande la
possibilita di designare la FaFrMa esattamente nel suo ruolo di mogiie in
un certo senso predestinata, anche se di solito essa & una « sorella » come
le altre cugine.

A proposito della progressiva rarefazione sociale del Matr. FaFrMa a mano
a mano che si scende verso gli strati pitt bassi, Sousberghe (1973: 25) tenta
di offrirne una spiegazione in termini di « ripugnanza... antica e tradizionale
da parte del popolo » verso questa soluzione matrimoniale. Riteniamo che
questo abbozzo di spiegazione non sia accettabile per almeno due motivi:
in primo luogo, resterebbe da spiegare a sua volta questa tipugnanza da parte
del popolo (in ogni caso, perché non & avvertita da parte dei capi?); in secondo
luogo, & probabilmente pili conveniente rovesciare i termini del problema e in-
terrogarsi non solo sul fatto che il Matr. FaFrMa viene praticato di rado, ma
anche, e contestualmente, sul fatto che esso conserva un carattere privilegiato
e del tutto peculiare. Pur non essendo qui possibile fornire una spiegazione
globale di questo matrimonio nella societd nande, riteniamo utile tentare co-
munque di stabilire alcune connessioni. In particolare, il carattere rituale
e il carattere aristocratico del Matr. FaFrMa si giustificano probabilmente
a vicenda: sono gli strati piu alti della societa nande a essere maggiormente
interessati a un appropriato assetto di rapporti sociali tra i vari gruppi (in
quanto tutto cid ha un’evidente incidenza sull’organizzazione politica), non-
ché a un equilibrato rapporto con gli antenati. Equilibrio politico ed equili-
brio religioso sembrano essere preoccupazioni avvertite soprattutto ai vertici
della societd. In questa prospettiva il Matr. FaFrMa si configura come una
soluzione a cui si deve ricorrere in momenti critici di pit o meno parziale

255



squilibrio: ciod quando il mwami assume il suo pieno potere al momento del-
Iincoronazione (squilibrio politico) o quando carestie e altri flagelli minac-
ciano la societd (squilibrio economico e religioso). Che si tratti di una solu-
zione fornita di un valore del tutto peculiare risulta da questa semplice
osservazione: gli antenati si interessano evidentemente ai matrimoni dei loro
discendenti e nei momenti critici li richiamano al dovere o all’opportunita
di sposarsi con la vera moglie, la figlia dello zio materno. Se & corretta la pro-
spettiva (essenzialmente 1évi-straussiana) con cui abbiamo cominciato ad affron-
tare il tema del Matr. FaFrMa nella societa nande (§ 5), potremo forse aggiun-
gere che cid a cui i capi e gli aristocratici nande sono richiamati dai loro ante-
nati rappresenta la soluzione matrimoniale pili fruttuosa dal punto di vista della
riproduzione dei legami sociali tra i vari gruppi parentali.

§ 8. IL MATRIMONIO CON LA MOGLIE DELLO ZIO MATERNO

VII) Matr. MoFrMa. — Troviamo indicazioni circa questa possibilita ma-
trimoniale, che possiamo descrivere simbolicamente con il seguente schema

———

/s -
T

in Bergmans (1973: 89), dove si legge: « Un nipote non pud sposarsi con
la moglie del fratello defunto di sua madre. Se trasgredisce a questo divieto,
il matrimonio & illecito, ma non invalido ». A parte la distinzione sottile
illecito/invalido che Bergmans non illustra nei termini della cultura nande,
per il semplice fatto che gli deriva da una impostazione fondata sul diritto
canonico, ¢ significativo che venga indicata, sia pure in modo negativo, que-
sta possibilita. Che si tratti di un matrimonio alquanto eccezionale & affatto
evidente; ma ¢ difficile distinguere nel testo di Bergmans cid che & dovuto
alla riprovazione morale del missionario e cid che invece si riferisce a un’even-
tuale disapprovazione dei Banande. Di questa possibilita matrimoniale non
¢’ traccia nelle informazioni che sono state raccolte a Lukanga. Che pero
si tratti di una indicazione che occorre seguire in una futura ricerca appare
evidente non appena si consideri che questo matrimonio rientra nel pil va-
sto problema dei rapporti tra Ego e il fratello della madre (#yokolume) e dei
diritti che il primo pud vantare sul secondo. In un famoso testo che risale
al 1924, A. R. Radcliffe-Brown (1968: 40) notava a proposito dei Thonga

256



del Sud Africa: « Il nipote ha diritto a parte dei beni del fratello della ma-
dre alla morte del medesimo; in alcuni casi ha diritto a una delle vedove ».
Per affrontare dunque questo argomento occorre non soltanto intraprendere
una pit precisa indagine all’interno della cultura nande, ma anche utilizzare,
a fini di comparazione, la vasta letteratura sullo zio materno nelle societa bantu.
Per ora possiamo notare come questa possibilitd matrimoniale si collochi
nella stessa prospettiva sociologica tracciata dal Matr. FaFrMa: in un caso
si tratta di sposare la figlia, nell’altro la moglie, dello zio materno; e nyo-
kolume appartiene pur sempre al gruppo da cui il gruppo di Ego prende
le mogli. Da questo punto di vista possiamo raffrontare il Matr. MoFrMa
non solo con il Matr. FaFrMa, ma anche con il Matr. FaFrMo. Sia il Matr.
MoFrMa sia il Matr. FaFtMo si configurano come matrimoni eccezionali,
almeno per il fatto che comportano ’accantonamento del criterio generazio-
nale, secondo cui occorre sposarsi all’interno della propria generazione (come
in effetti succede con il Matr. FaFrMa). Nel caso del Matr. FaFrtMo Ego
— a causa della sterilitd della moglie — si appropria di colei che di norma
avrebbe dovuto essere la moglie preferenziale di suo figlio; in un certo senso,
egli si sostituisce al figlio che la moglie avrebbe dovuto dargli e realizza in
proprio cid che sarebbe stato il matrimonio ideale di suo figlio. Per quanto
riguarda il Matr. MoFrMa sarebbe assai importante sapere se, tra i BaNande,
esso si configuri come un diritto o comunque come una possibilita che si
apre alla morte del fratello della madre e se Ego possa realizzarla qualora
non abbia avuto in sposa la figlia dello zio materno. In questo caso, infatti,
si avrebbe una situazione analoga a quella descritta prima: nell’impossibilita
di avere la figlia dello zio materno, Ego ne pretenderebbe la moglie, o me-
glio una delle mogli. Ma quali sono i limiti di questo diritto, dato che si
scontra tra l’altro con i diritti dei fratelli dello zio materno (levirato)?

§ 9. IL MATRIMONIO CON LA CUGINA PARALLELA
PATRILATERALE

VIII) Matr. FaFrPa. — E quanto meno curioso notare che questo tipo di
matrimonio, che possiamo raffigurare con il seguente schema

I 7

>
el

257



venga descritto a proposito dei BaTangi (uno dei principali raggruppamenti
nande), presso i quali si osserva — secondo Bergmans (1973: 88) — un nu-
mero relativamente alto di Matr. FaFrMa anche tra la gente comune. Secondo
Sousberghe (1973: 26), « queste unioni tra cugini paralleli, figli di due fra-
telli, sono presso i BaTangi quasi altrettanto frequenti delle unioni tra cu-
gini incrociati ». E una notazione importante, anche perché & accompagnata
dalla formula con cui i BaTangi ne giustificherebbero la pratica: questo ma-
trimonio serve a « riunire le discendenze ». Se ¢ vero che la frequenza dei
due tipi di matrimoni & pilt 0 meno la stessa, dobbiamo pensare che, nono-
stante I’aspetto di modello ideale che il Matr. FaFrMa riveste nella cultura
nande, il Matr. FaFrPa & Pespressione di tendenze non trascurabili.

Per cogliere un possibile significato di questo matrimonio occorre con-
frontarlo sia con Matr. FaFrMa, sia con Matr. FaSoPa. In comune con que-
st’ultimo vi & la tendenza a rivolgersi al lato paterno, anziché al lato ma-
terno; e gia si & visto — a proposito di Matr. FaSoPa — che questo orienta-
mento ha una minore potenzialita di coinvolgimento sociale. Ma rispetto
a Matr. FaSoPa, Matr. FaFrPa riduce ulteriormente — e in misura drastica --
questa potenzialita sociale, fin quasi ad annullarla del tutto. Si pud infatti
notare facilmente che questo matrimonio non rispetta I'esogamia di lignag-
gio: essendo la discendenza patrilineare, la FaFrPa (cugina parallela patri-
laterale) appartiene allo stesso lignaggio di Ego, a differenza della FaFtMa
(cugina incrociata matrilaterale) e della FaSoPa (cugina incrociata patrilate-
rale). Dato questo suo carattere endogamico in relazione al lignaggio, pare
che lobiettivo fondamentale del Matr. FaFrPa non sia di natura sociale (coin-
volgimento di altri gruppi parentali), ma di natura familiare o parentale
(consolidamento della discendenza).

Esiste — come si sa — un quarto tipo di cugina: la FaSoMa (cugina paral-
lela matrilaterale). Ebbene, questa & l'unica cugina con la quale non ci si
pud davvero sposare. Se « nessuna riprovazione colpisce I'unione di figli di
due fratelli » (Matr. FaFrPa), « 'unione tra figli di due sorelle » & invece
« presso tutti i Nande » oggetto di « riprovazione » e motivo di « vergo-
gna »; « il primo figlio nato da questa unione portera il nome di kibému,
vergogna » (Sousberghe 1973: 26). In questo caso, neppure un obiettivo di
ordine familiare & perseguibile; in un regime di discendenza patrilineare,
questo matrimonio non potrebbe nemmeno « riunire le discendenze ». E un
non-senso sia da un punto di vista sociale, sia da un punto di vista paren-

tale e familiare.

§ 10. I MATRIMONI CON LE CUGINE: UN’ANALISI COMPARATIVA

A questo punto & possibile stabilire una graduatoria di preferenzialita ma-
trimoniali in riferimento ai quattro tipi di cugine e in base agli obiettivi o ai
valori fondamentali che abbiamo visto emergere nell’analisi dei matrimoni
precedenti. Gli obiettivi possono forse essere cosi denominati: a) alleanza

258



(esprime I’esigenza di creare una vasta rete di scambi sociali, quale abbiamo
individuato con il principio secondo del § 2); b) riconferma (& l'esigenza
di rinsaldare i rapporti con un determinato gruppo parentale, come si & visto
illustrando il principio primo del § 2); c) discendenza (& l'esigenza di rin-
saldare i rapporti interni al gruppo parentale).

Col\:alt:rcnl;)gr;;e Alleanza Riconferma Discendenza
1°) Matr.FaFrMa + = =
20) Matr.FaSoPa + St =
30) Matr.FaFrPa = = +
40) Matr.FaSoMa — — 2 =

Un semplice sguardo allo schema qui proposto e un riesame dei dati pre-
cedentemente discussi ci permettono di fissare alcuni punti fondamentali:

a) tutti i tipi di matrimonio con cugine sono praticati, o sono possibili,
eccetto uno;

b) solo l'unione con FaSoMa & vietata; significativamente essa non rea-
lizza alcun valore o obiettivo tra quelli indicati;

¢) il Matr. FaFrtMa gode di un privilegiamento assai elevato nella cultura
nande; ma cid non comporta ’esclusione di altri matrimoni con cugine;

d) per quanto ci & dato sapere, nella pratica sociale il Matr. FaFrMa subi-
sce — almeno in certi raggruppamenti nande (BaTangi) — una forte concor-
renza da parte di Matr. FaSoPa e di Matr. FaFrPa, anche se questi matri-
moni non fruiscono dello stesso privilegiamento ideologico del primo; cid
significa che nella organizzazione sociale nande esistono forze o tendenze reali
che spingono in direzioni diverse da quella che caratterizza il Matr. FaFrMa;

e) in effetti, pure il Matr. FaFrPa sembra avvalersi di un riconoscimento
assai significativo: riunisce le discendenze — affermano i BaTangi — e quindi
realizza valori attinenti ai singoli gruppi parentali;

f) lo stesso Matr. FaFrMa, nonostante il privilegiamento di cui gode, e in-
dipendentemente dalla concorrenza di altri matrimoni speciali, & praticato
assai di rado; gli stessi antenati — come si & visto — si incaricano talvolta di
richiamare i loro discendenti a questa soluzione matrimoniale.

L’immagine della societa nande, quale si desume da queste puntualizza-
zioni, & quella di una societa priva di una « struttura globale » del tipo « meta
esogamiche o classi matrimoniali », che permetterebbe di dar luogo a un si-
stema di scambi « attuali e immediati » (Lévi-Strauss 1969: 605) . In luogo

1 In effetti, Lévi-Strauss (1969: 600-605) esogamiche o classi matrimoniali), la pratica
riconosce che & proprio questa la situazione del lobola fonda un sistema elastico, dato che
sociale in cui si impone, nelle societa bantu, gli scambi stessi sono virtuali e differiti, in-
il cosiddetto prezzo della sposa o lobola: «in vece di essere attuali ed immediati ».
assenza di una struttura di questo tipo (meta

259



di questa struttura, esistono soluzioni diverse ed eterogenee. Il fatto di con-
sentire, con un grado maggiore o minore di preferenzialita e di riprovazione,
tre diversi tipi di matrimoni con le cugine significa che vi & una pluralita
di forze o di tendenze, alcune delle quali possono risultare addirittura con-
trastanti. Infatti, se da una parte il Matr. FaFtMa realizza un valore tipica-
mente societario e indica perlomeno lesigenza di mettere in moto uno scam-
bio in grado di coinvolgere potenzialmente 'intera societd, dall’altra il Matr.
FaFrPa — praticato, a quanto pare, almeno in un raggruppamento nande:
t BaTangi — si inserisce in una prospettiva piti limitatamente parentale,
dominata dall’idea della discendenza e del gruppo parentale inteso come unita
discreta e isolabile dal resto della societa.

§ 11. L’'UNIONE CON LA NIPOTE (FIGLIA DEL FIGLIO)

E ora forse piu facile affrontare un ultimo caso di matrimonio speciale:
IX) Matr. FaFo. — Di questa unione con la figlia del figlio, che possiamo
raffigurare con lo schema seguente

L

abbiamo notizie solo da alcuni informatori di Lukanga; nei testi di Bergmans,
a cui si & fatto pilt volte ricorso, non v’¢ traccia. Secondo i nostri informa-
tori, prima che i missionari e in genere i bianchi lo impedissero, il nonno
poteva avere in moglie la figlia del figlio, ma non la figlia della figlia. La pre- .
cisazione & importante e significativa: FaFo appartiene infatti al proprio
lignaggio, mentre FaFa appartiene al lignaggio del genero, di colui cio¢ a cur
& stata concessa la figlia. Questa unione avviene dunque endogamicamente
nel proprio lignaggio e, come il Matr. FaFrPa, non riconosce la regola del-
I’esogamia lignatica. Tuttavia, mentre il Matr. FaFrPa si realizza tra individui
appartenenti a linee collaterali distinte, ma della stessa generazione, il Matr.
FaFo avviene tra individui appartenenti alla stessa linea di discendenza, ma

di generazioni diverse.

260



Abbiamo gia incontrato matrimoni tra individui appartenenti a generazioni
diverse, e si & visto come — almeno nel caso del Matr. FaFrMo — un sem-
plice espediente terminologico consente di trasferire I'individuo della genera-
zione successiva in quella di Ego, in modo da aggirare 'ostacolo frapposto
a matrimoni tra individui di generazioni contigue. Nel caso di Matr. FaFo
non & assolutamente necessario ricorrere a simili espedienti, perché lo stesso
sistema di parentela provvede ad assimilare nonni e nipoti: si tratta del prin-
cipio dell’identitd delle generazioni alterne, che Sousberghe (1973: 18) con-
sidera « una struttura fondamentale comune alle societd bantu » '; questo
principio caratterizza in effetti anche il sistema di parentela dei BaNande,
sia a livello del comportamento, sia a livello della terminologia. Non per
niente un informatore ha aggiunto che ancora oggi il padre del padre con-
sidera la nipote come sua moglie. In un certo senso, la stessa terminologia
di parentela apre la strada all’idea di questa unione. Le scarne notizie rica-
vate dai nostri informatori non consentono di determinare U'incidenza ¢ le mo-
dalita di questa unione; né si pud escludere che sia stata descritta una mera
possibilita prevista dallo stesso sistema di parentela, piuttosto che una pra-
tica pitt o meno eccezionale. In effetti, altri informatori hanno negato deci-
samente l’esistenza di questa unione, sia pure in un passato precoloniale,
definendola senz’altro come impossibile e facendo capire chiaramente che se
nonno e nipote si chiamano talvolta tra loro marito e moglie, si tratta sol-
tanto di un’unione verbale e scherzosa: & comunque fuori di dubbio che nel
sistema di parentela nande i rapporti tra individui appartenenti a genera-
zioni alterne ricadono nella categoria dei rapporti di parentela scherzosa.
Ma un informatore convinto dell’esistenza storica di questo matrimonio ha
aggiunto un elemento che appare piu attinente a una pratica, che non a una
possibilita meramente teorica: la nipote, divenuta moglie del nonno (a par-
tire pit 0 meno dall’etd di quattordici anni) & trattata « come una serva ».
Sia pure in un contesto generale, non relativo in modo specifico ai BaNande,
lo stesso Sousberghe (1973: 6-8) sottolinea il fatto che « la relazione d’unione
nonno-nipote di sesso opposto conosce di rado una conclusione nei fatti...
almeno in linea diretta (ma di frequente tra parenti classificatori che si
trovano nella stessa relazione) »; pur denunciandone ’eccezionalita, non ne
esclude la realizzabilita empirica.

Cio che ci preme soprattutto porre in luce & la possibilita — sia pure pra-
ticata solo eccezionalmente o piuttosto semplicemente immaginata — di trat-
tenere qualche donna presso di sé, di non offrirla in sposa a individui di
altri lignaggi, di rinunciare alla creazione e/o al consolidamento di relazioni
sociali con altri gruppi, di venir meno all’obbligo di astenersi dalle donne del
proprio ekihanda. Questa unione — forse (lo ripetiamo) solo immaginata —

11 Una delle tesi principali del lavoro di incrociati (che, a differenza della prima, si
Sousberghe (1973) & che I'unione nonno-nipote realizza molto frequentemente e spessu anche
(non realizzata, ma simbolicamente affermata in termini prescrittivi) ne costituirebbe solo
nella struttura del sistema di parentela) sia il corollario (Sousberghe 1973: 17).

il principio di base, mentre 'unione tra cugini

261



rappresenta uno dei momenti pilt rilevanti di rifiuto di quegli obblighi so-
ciali che fondano il matrimonio, e quindi un momento di sospensione della
regola fondamentale dell’esogamia — sul cui valore societario & inutile insi-
stere — a tutto favore del ristretto gruppo familiare, pili precisamente a fa-
vore del suo membro pilt importante e autorevole, che & appunto il sokulu
(PaPa). Contro la societa che reclama la circolazione delle donne, il gruppo
familiare intende esprimere — sia pure momentaneamente ed eccezionalmente —
un diritto quasi inalienabile sui propri membri. Ma a differenza del Matr.
FaFrPa, che obbedisce alla stessa logica parentale, questa unione rappresenta
una restrizione ulteriore. Infatti, mentre nel primo caso si tratta di istituire
un legame tra due linee collaterali, in questo secondo caso l'unione avviene
tra parenti lineari: il sokulu non solo sottrae una donna alla circolazione so-
ciale; ma addirittura le impedisce di varcare i confini della ristretta cerchia
familiare. In quali condizioni, con quali motivazioni esplicite e con quali
modalitd tutto cid possa eventualmente avvenire sarebbe assai difficile de-
terminare. Qui si vuole soltanto pilt sottolineare che questa unione pare
essere meno di un matrimonio: la nipote — afferma il nostro informatore —
diventa una serva. Il nonno preleva una donna dal proprio lignaggio per
averne prestazioni sessuali, domestiche ed economiche; ma — a parita di
prestazioni — non & la stessa cosa di una donna ottenuta da un altro li-
gnaggio: la nipote & meno di una moglie. Si pensi, da questo punto di vi-
sta, al contrasto, nella societd nande, tra FaFrMa e FaFo. Il sistema di
parentela nande le considera entrambe come mogli. Ma la prima & la vera
moglie; la sua qualita di moglie persiste anche se il matrimonio non viene
realizzato, e qualora venisse sposata dopo che il cugino ha contratto — in
regime poliginico — altri vincoli coniugali, essa non diventa una delle tante
co-mogli, ma la prima moglie, i cui figli vanteranno una netta priorita
per quanto riguarda successione di status ed eredita. La seconda invece
subisce una chiara degradazione rispetto alla posizione di moglie che avrebbe
potuto acquisire se fosse stata data ad un altro gruppo. Se esercitato in
modo esclusivo, unilaterale e antisocietario, il diritto del gruppo o di alcuni
suoi membri sulle proprie donne ottiene linevitabile effetto di degradarle
e di svilitle.

In questo modo, I'idea dell’'unione con la nipote — per quanto forse solo
pensata — ci consente di ricordare brevemente obiettivi, valori, principi posti
in evidenza dall’analisi di altri tipi di matrimoni speciali, cosi come ci in-
duce a sottolineare ancora una volta la compresenza, nello stesso contesto
sociale, di forze e tendenze in certa misura almeno contrastanti. Un risultato
di questa rapida e sommaria rassegna di matrimoni nande forse puo essere
proprio questo: non gia un modello di societa dominato da un unico prin-
~cipio o da un insieme unitario di principi tra loro rigorosamente coerenti,

ma piuttosto un modello di organizzazione sociale molto pit instabile o
dinamico, caratterizzato — almeno su certi piani e per certi aspettl — da una
pluralita di forze e di tendenze.

262



RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

BeremaNs, L. 1969. in Ounder de zoon wvan
de vrees... M. Joniaux (ed.). s.l.

—— 1973. Les Wanande, I1I: Une peuplade
aux pieds des Monts de la Lune. (La
vie familiale ancestrale). Butembo: Edi-
tions A. B. B.

LEvi-Strauss, C. 1949. Les structures élémen-

taires de la parenté. Paris: Presses Uni-

versitaires de France.

1969. Le strutture elementari della pa-
rentela. (trad. di A. M. Cirese e L. Sera-
fini). Milano: Feltrinelli.

Muroock, G. P. 1949. Social Structure. New
York: MacMillan.

—— 1971.La struttura sociale. (trad. di C.
Bianco). Milano: Etas Kompass.

Rapcrirre-Brown, A. R. 1924, The Mother’s

SUMMARY

Brother in South Africa. South African

Journal of Science XXI: 542-555.

1950. « Introduction », in African Systems
of Kinship and Marriage. Edited by A. R.
RapcLIFFE-BROWN & D. ForpE. London:
Oxford University Press.

—— 1952. Structure and Function in Primitive
Society. London: Oxford University Press.

—— 1968. Struttura e funzione nella societd
primitiva. (trad. di L. Conforti). Milano:
Jaca Book.

Remorri, F. 1973 (a cura di). I sistemi di
parentela. Torino: Loescher.

SoUSBERGHE, L. 1973. Union structurale et
alliance en Afrique Centrale. Anthropos
LXVIII, 1-2: 192 (I2 parte) e 3-4: 491-
536 (II» parte).

The present article is a survery of special marriages among the BaNande
of northern Kivu (Zaire), illustrating some aspects of their social structure.
The most highly favoured marriage a man can make is undoubtedly one
with the daughter of a maternal uncle, but while it may even be prescribed
in some cases, this marriage does not constitute a genuine social practice.
Its comparative rarity and the fact that other marriages with female cousins
(especially with the daughter of the paternal aunt and — at least in one Nande
group — with the daughter of a paternal uncle) may be performed suggests
that divergent forces and principles are at work in the Banande social structure.

263



