
RISTRUTTURAZIONE DEL VILLAGGIO E DELLA VITA MO-
NASTICA TRA I PROFUGHI TIBETANI NELL°INDIA MERIDIO-
NALE*

Antonio Marazzi
Università di Pavia

zona di reinsediamento
dei profughi tibetani

A Bylakuppe, nello stato indiano del Karnataka, è sorto il piú
importante insediamento stabile, autonomo ed economicamente au-
tosufficiente, di tibetani fuori dalla loro terra d°origine (1). Allevatori
e agricoltori nelle impervie regioni a nord de1l'Himalaya, oppure mo-
naci contemplativi, hanno dovuto adattarsi a vivere e lavorare nel

*Devo al cortese interessamento dell`ui`ficio privato del Dalai Lama Pautorizzazione
ottenuta presso le autorità indiane a recarmi negli insediamenti tibetani di Bylakuppe
ne1l°invemo 1975/ 1976. Un ringraziamento particolare a Phuntsog Wangyal, che mi ha
accompagnato in quei luoghi e del cui aiuto mi sono largamente avvalso.
l. L`insediamento tibetano fa parte di un più ampio programma di riforma agraria

intrapreso dal governo di quello stato indiano. I primi tibetani arrivarono a Bylakuppe
nel dicembre del 1960. Secondo gli accordi presi tra le autorità indiane e Pufticio priva-
to del Dalai Lama, i profughi avevano il compito iniziale di disboscare una zona di
giungla e di costruire in seguito strade d”accesso e sei villaggi di cento abitazioni ognu-
no. Obiettivo del governo indiano era quello di bonificare un°area disabitata e conside-
rata pericolosa per la presenza di elefanti e cinghiali; i tibetani, dal canto loro, poteva-
no ottenere del terreno da coltivare a condizioni vantaggiose. Durante i lavori, i tibeta-



4

caldo clima monsonico del1°India meridionale; e un salto ben maggio-
re di quello della latitudine si è avuto nel passaggio dalla vita all°inter-
no del sistema politico-sociale del Tibet tradizionale, alla condizione
di profughi in un paese sconosciuto nella lingua e nelle usanze.

E' una situazione di crisi, in cui la dinamica culturale e sociale è
particolarmente accentuata. In tali condizioni è possibile osservare
quali sono state le risposte culturalmente specifiche del gruppo: quali
le forme di organizzazione sociale, isistemi di produzione e di distri-
buzione dei beni economici; quali i modi di vita in un ambiente
ecologico sconosciuto fino al momento dell'arrivo e radicahnente
diverso da quello di provenienza, quali i rapporti con Pambiente
sociale locale e con il sistema politico nazionale.
Proprio in un caso di cosí accelerata dinamica sociale, i tibetani

hanno sentito la necessità di fare riferimento a principi strutturali e
ad elementi culturali del sistema sociale tradizionale, affermando cosí
una continuità non già assicurata e imposta dalle istituzioni, ma con-
divisa perché interiorizzata dai singoli membri. Ciò ha portato a for-
me istituzionali ed a modalità di organizzazione sociale ed economica
nuove, ma derivate da valori e modi di vita tradizionali.

L°analisi dei sistemi residenziali e dei modelli di relazione familiare
e collettiva realizzati dai tibetani di Bylakuppe consente di mettere in
risalto, da un lato, Foriginalità delle soluzioni adottate; dall”altro la
vitalità della cultura propria del gruppo. Idue aspetti sono indissolu-
bilmente legati: è il costante riferimento ai valori della cultura tibeta-
na che consente la vita e il funzionamento delle istituzioni create ex
novo in India. Le espressioni culturali che i tibetani hanno portato
con se si rivelano essere non già mere sopravvivenze di un sistema
sociale ormai definitivamente scomparso, ma il fondamento stesso
della vita sociale dei profughi nella nuova situazione.

ni ricevevano una paga di 2 rupie al giorno, piú il vitto. Nel 1963 terminò la preparazio-
ne dei terreni per la coltivazione agricola e la costruzione delle abitazioni; inizio allora
Fassegnazione di case e terre da parte di un funzionario indiano e di un rappresentan-
te del Dalai Lama. Inizialmente, la terra venne data in concessione per cinque anni,
dietro un compenso minimo, da pagarsi al governo locale: tra le 3 e le 5 rupie annue per
acro, a seconda della qualità del terreno. Nel 1968, la concessione fu rinnovata per altri
dieçi anni. Gli indiani si sono sempre mostrati contrari a concessioni piu lunghe, di-
chiarando di ritenere prossima una soluzione del problema tibetano, con il conseguen-
te ritorno in patria dei profughi. Ma nessuno ha mai dubitato che, alla scadenza, la con-
cessione fosse rinnovata. E' in queste condizioni di precarietà che acquista rilievo lo
sforzo di ristrutturazione dei profughi tibetani.

I



5

Un nuovo nucleo residenziale: il cim-tzang

A Bylakuppe, i tibetani hanno adottato un tipo di nucleo residen-
ziale minimo, il cim-tzang (2) e, al più ampio livello locale, due
modelli di vita collettiva: il villaggio e il monastero.
Il cim-tzang costituisce l"`aspetto piú innovativo della struttura so-

ciale. E° formato da cinque persone, preferibilmente unite tra loro da
legami di affinità e di consanguineità, che dividono una abitazione
comune, ad esse assegnata. La coresidenza è l`elemento principale,
rispetto alle relazioni tra i membri. Il cim-tzang, infatti, non nasce
per decisione autonoma di alcuni o di tutti i suoi membri - come
avviene generalmente per un nucleo familiare - ma in seguito all'as-
segnazione ad essi di una casa in cui vivere assieme, da parte dell°uffi-
cio centrale dell'insediamento.

Le relazioni familiari sono soltanto un elemento preferenziale, nel-
la formazione del nucleo. Membri di diritto di un gruppo familiare
sono considerati, oltre ai consanguinei, affini e collaterali, anche i
servitori delle famiglie aristocratiche, legati da un rapporto di dipen-
denza anteriore alla fuga dal Tibet. Se all”atto dell'assegnazione un
nucleo familiare comprendeva meno di cinque membri adulti (i bam-
bini fino all°età di sei anni non sono considerati nella distribuzione
delle abitazioni e dei terreni), il cim-tzang è completato con altri
membri, scelti a caso tra coloro che si sono iscritti nella lista dell'inse-
diamento. Se, al contrario, una famiglia è troppo numerosa per for-
mare un solo cim-tzang, alcuni membri vanno a far parte di uno o piú
cim-tzang vicini.
I cim-tzang non costituiscono delle unità produttive, dato che 1'

unico bene economico - la terra - è stato assegnato individualmente
nella misura di un acro a testa (3), per gli individui di oltre sei anni di
età, all°atto dell°iscrizione.

Anche nella fase del consumo, i cim-tzang si separano, al loro
interno, in genere raggruppandosi secondo i legami di parentela. Ciò
risulta particolarmente per il vitto: non appena possibile, si fanno
delle cucine separate, dove ogni gruppo familiare (o ogni singolo
individuo senza parenti) cuoce i propri cibi. Sotto questi aspetti -

'\
2. In Ilbßlfirìßì Q-'xl àl' _ Nella trascrizione, non si è seguito alcuno dei criteri

adottati da altri autori, in quanto ritenuti poco eflicaci se applicati alla lingua italiana;
si e cercato quindi anzitutto di assicurare una pronunzia quanto più possibile vicina a
queslla originale.
3. circa 4000 mq.



6

come pure, spesso, nelforganizzazione del lavoro - la parentela ha
conservato quella forza coesiva che aveva nel sistema sociale tradizio-
nale.
I cim-tzang costituiscono, invece, delle unità sociopolitiche che

formano gli elementi-base della struttura dei villaggi. Hanno un pro-
prio leader, che agisce come rappresentante del gruppo nel piú vasto
ambito della comunità locale e indirettamente dà omogeneità ai di-
versi cim-tzang, comunque costituiti. Tale figura è nata da esigenze
contingenti e non aveva precedenti nella tradizione tibetana. La no-
vità risalta anche dal neologismo coniato per indicare la persona che
riveste quel ruolo: pa-cher: (4) è una parola composta dal sostantivo
“padre” e dall°aggettivo “grande”.

Anche cim-tzang è parola che è stata coniata dai profughi per
indicare l°unità residenziale di nuovo tipo (5). L°unità residenziale
tradizionale, la “casa”, viene indicata altrimenti in lingua tibetana
con due termini: kang-ba (6), se si vuole fare riferimento principal-
mente alla costruzione; nang (7), se si vogliono indicare le persone
che formano il nucleo abitativo.
Il termine adottato in lingua inglese dalfamministrazione indiana

per il cim-tzang è household (8).
Il tipo di abitazione assegnato a ogni cim-tzang è composto da una

costruzione con muri in bambù e terra impastata (o in alcuni casi in
mattoni) e tetto in lamiera ondulata, di circa 15 metri quadrati, senza
divisori interni. A questa costruzione-base, molti hanno fatto aggiun-
te e miglioramenti, per rendere la abitazione più ampia e piú adatta a
proteggere gli abitanti dalle frequenti piogge, dagli animali e dagli
sbalzi di temperatura.

\
4. lntibetano: Z_\ “&

5. Lo stesso Phuntsog Wangyal, che è tibetano, appena arrivato a Bylakyppe ebbe dif-
ficoltà a comprendere il significato di quella parola che udiva per la prima volta.
6. In tibetano: [U C' ZJ'

7. In tibetano:

8. L`inglese è tuttora una delle lingue ufliciali in India. Ricordiamo che householdè
stato efficacemente tradotto in italiano con il termine “casata” (Fox, 1973, p. 281).
Quanto a “casa”, la distinzione tra kang-ba e Hang si perde nella traduzione italiana.
Notiamo come, invece, la lingua inglese conservi una analoga distinzione. A kang-ba,
infatti, sipuò far corrispondere house; a narig, home.



7

Organizzazione del villaggio

Villaggio e monastero sono i modelli di collettività adottati dai
tibetani di Bylakuppe. Erano queste le forme di vita associata preva-
lenti in Tibet (le altre erano i gruppi nomadi e la vita urbana, che
aveva però un esempio unico in Lhasa) e ad esse si adattavano quindi
facihnente le abitudini dei laici, da una parte, e dei religiosi, dall'al-
tra. In India, mancava però il tessuto connettivo politico ed economi-
co in cui inserire questi gruppi locali, regolandone i rapporti di inter-
dipendenza, come avveniva quando villaggi e monasteri erano parte di
una organica realtà sociale. A Bylakuppe i due modelli di vita sociale
hamio tratto dagli elementi culturali tradizionali forza sufficiente per
affermarsi. Ma la situazione politica ed economica che i profughi
hanno dovuto affrontare e in cui si sono trovati inseriti, è radicalmente
diversa da quella della società da cui provenivano le dalla quale essi
derivavano i modelli di riferimento di vita associata.
Compiendo un processo di astrazione per risalire dalla concreta

realtà sociale ai principi generali che informano Fazione dell°indivi-
duo nella società (ovvero, per dirla in termini durkheimiani, per pas-
sare dalle “cose” alle “rappresentazioni”) si può considerare la rifor-
ma agraria indiana come l°espressione di un orientamento individua-
lista, che contrasta con la visione totalizzante della cultura tibetana.
Secondo Louis Dumont, questi due orientamenti, che si escludono a
vicenda, sono alla base dell'opposizione - non soltanto in India - tra
mondo tradizionale e mondo moderno (9).
A Bylakuppe, i due opposti orientamenti sono venuti a confronto:

Pinsediamento tibetano rappresenta una soluzione reale, empirica
(quindi una tra le tante, storicamente e culturalmente possibili) in
una data situazione e di fronte a concrete esigenze esistenziali. Le
forme sociali adottate sono espressioni delle tensioni e delle contrad-
dizioni presenti a livello ideologico, ma testimoniano anche la ricerca,
pur in condizioni materialmente assai sfavorevoli, di un equilibrio tra
l'affermazione del singolo e le esigenze della collettività; tra il princi-

9. Scrive Dumont: “E” subito evidente che vi sono due configurazioni di questo ge-
nere reciprocamente opposte: una è caratterstica delle società tradizionali e l'altra della
società moderna. Nella prima, come nella Repubblica di Platone, l°enfasi è posta sulla
società come un insieme... Nella società moderna, al contrario, l'essere umano è consi-
derato come l`uomo indivisibile “elementare” sia come essere biologico sia come sog-
getto pensante”. (Dumont, l972, p. 44). La traduzione è mia.



8

pio dell°individuo come fine, intorno a cui si organizza la società, e
quello della trascendenza, al cui fine l”uomo organizza la società.

L'esistenza di due diversi tipi di organizzazione sociale, il villaggio
e il monastero, offre inoltre la possibilità di una comparazione tra di
essi e in particolare tra il modo in cui l°uno e l°altro hanno affrontato
i problemi sorti nella nuova situazione. ll monastero si presentava
come il tipo di organizzazione più appropriato alla concezione tota-
lizzante e trascendente della vita sociale, ma anche il meno adatto ad
operare in una società aperta, in una economia di mercato. All”oppo-
sto, un villaggio formato da tante monadi autonome e autosufficienti
costituiva una apprezzabile risposta ai problemi materiali dei profu-
ghi, ma era insoddísfacente sia da un punto di vista strettamente
funzionale, sia rispetto ai valori culturali del gruppo. Le soluzioni
adottate nei due casi, di fronte a problemi comuni e nel medesimo
ambiente ecologico e sociale, rappresentano fenomeni di dinamica
sociale utilmente comparabili tra loro, e sotto molti aspetti ricondu-
cibili alla dicotomia individuo-comunità.
I villaggi sono sei, composti ognuno di cento cim-tzang. Inizial-

mente, quindi, ogni villaggio comprendeva cinquecento persone in
età superiore ai sei anni. L”andamento demografico, con netta preva-
lenza delle nascite sulle morti, e l°arrivo di altri profughi (per lo piú
parenti dei primi arrivati), ha portato il numero complessivo dei tibe-
tani registrati a 4500 circa, nel 1975.

La distribuzione delle persone tra i diversi villaggi è avvenuta ca-
sualmente. Cosí come arrivavano, i gruppi sono stati assegnati al
villaggio che ancora non era occupato, o lo era solo parzialmente. E'
accaduto, cosí, che al villaggio 4 (10) sono venuti a trovarsi in buona
parte profughi provenienti dalla regione orientale del Kham, dato
che essi erano giunti insieme a Bylakuppe. Al villaggio 2, invece, si
sono raccolti molti profughi scesi dai centri di Kalimpong e Darjee-
ling, nella regione himalayana orientale; in buona parte, mercanti che
sono riusciti a salvare un po' dei loro beni dal Tibet prima che fosse
troppo tardi, o che si sono arricchiti, seppure in modesta misura, con
gli affari conclusi in terra d°esilio. Quest°ultimo gruppo ha formato
una specie di élite, in termini economici e di prestigio, entro i limiti

10. I villaggi non hanno un nome proprio, e vengono indicati tuttora con il numero
con cui furono segnati inizialmente sulla carta i diversi insediamenti, all`atto della di-
stribuzione delle terre.



9

molto ristretti consentiti da una condizione di profughi, analoga per
tutti, e da una struttura, come quella dei villaggi, sostanzialmente
egualitaria.

La distanza tra un villaggio e l°altro varia da un minimo di dieci
minuti di cammino ad un massimo di trenta-quaranta minuti. Iterre-
ni assegnati agli abitanti dei diversi villaggi sono nella maggioranza dei
casi adiacenti ai villaggi stessi; soltanto gli abitanti dei villaggi 5 e 6
devono percorrere mezz°ora circa di cammino per raggiungere i pro-
pri campi.
I sei villaggi hanno forma molto simile: la pianta è centrale, con le

abitazioni allineate lungo vie diritte che si incrociano perpendicolar-
mente. Al centro vi è un ampio e desolato spiazzo con la fontana, che
serve come luogo di raduno per gli uomini e il bestiame, gli uni e gli
altri attirati dalla presenza dell'acqua.
Al centro dell”insediamento, isolato ma non distante dai singoli

villaggi, vi è un ufficio amministrativo centrale, tenuto da un rappre-
sentante del Dalai Lama, da un pubblico funzionario indiano e da un
segretario, tibetano. L°ufficio ha l'incarico di curare le questioni eco-
nomiche e finanziarie di interesse generale, di tenere un registro ana-
grafico, di dirimere le controversie che gli vengono riportate, di prov-
vedere alla manutenzione e al regolare svolgimento delle attività all”
interno del territorio assegnato ai tibetani.

Ogni villaggio, inoltre, ha una propria struttura politico-ammini-
strativa. Essa è costituita da dieci ciu-pön (1 l) letterahnente “capo di
dieci”, che rappresentano ognuno dieci cim-tzang vicini e da due
chi-mi (12), eletti ogni anno (13) dagli abitanti, rappresentanti dell”
intero villaggio.

L°elezione popolare costituisce una novità rispetto al sistema po-
litico-amministrativo tradizionale. Un sistema elettorale a suffragio

ll. In tibetano: H E.
\J 'ik»-ai

“K '\
12. In tibetano: ël ' ll'

13. Inizialmente, i ciu-pön erano quattordici e come rappresentanti del villaggio vi
erano quattro ghia-pön (letteralmente “capo di cento”), scelti dall`uf`ficio del Dalai La-
ma.



10

universale, con le sue modalità di applicazione, è stato messo a punto
per la prima volta tra i tibetani dai coloni di Bylakuppe. Parimenti
innovative, rispetto alla struttura tradizionale dei villaggi tibetani,
sono le cariche dei rappresentanti, e le loro mansioni.

L°elezione del chi-mi avviene nel modo seguente. Ogni persona al
di sopra dei diciotto anni indica quattro nomi al ciu-pön da cui
dipende il proprio cim-tzang. Ogni gruppo di dieci case vicine dipen-
de da un ciu-pön, ed è tra gli abitanti del proprio gruppo che ognuno
sceglie i propri quattro candidati. I ciu-pön presentano i quattro
candidati che hanno ricevuto piú preferenze nel proprio settore. Tra
questi quaranta nomi vengono quindi selezionati i quattro candidati
con piú preferenze. Al tennine di ogni anno (del calendario tibetano,
cioè intorno a fine febbraio) ha luogo l°elezione generale: tutti i
membri del villaggio sono chiamati alle ume, per scegliere uno tra i
quattro candidati. Vengono predisposte quattro urne, recanti ognuna
il nome di uno dei candidati. Ogni votante riceve un foglio di carta
che reca un sigillo, posto dal supervisore dell'elezione (il chi-mi di un
villaggio vicino) e lo depone nell'urna dei candidati al quale vanno le
sue preferenze. Fatto lo spoglio delle votazioni, risultano eletti chi-mi
per il prossimo anno i due candidati che hanno raccolto il maggior
numero di preferenze. Non è stato, invece, messo a punto un sistema
per la sostituzione dei ciu-pön; finora, nei casi in cui si è presentata la
necessità, è stato l'ufficio centrale a indicare un nuovo nome.
I chi-mi assolvono a diverse funzioni, all°in.terno del villaggio e nei

rapporti con l°esterno. Tra le prime, vi è il mantenimento del1°ordine,
la direzione di lavori pubblici, la decisione su probemi di interesse
collettivo. Per pagare alcune spese pubbliche - prime fra tutte l'ac-
qua e la luce elettrica, e quindi riparazioni e spese impreviste - i
chi-mi dispongono di un piccolo fondo di cassa. Esso è alimentato
soprattutto dal reddito di un piccolo appezzamento di terreno (di
circa tre acri per il campo 2) che il villaggio affida in gestione ai
chi-mi, e che essi devono coltivare, per tutta la durata del loro man-
dato. L°ordine pubblico è affidato ai chi-mi, per riconoscimento an-
che delle autorità indiane, nell'ambito di questioni che interessano
soltanto persone del villaggio e beni tibetani. Di fronte a una trasgres-
sione, come può essere un furto o una disputa tra membri del villag-
gio, il chi-mi interviene, nel tentativo di ristabilire l°ordine violato. Se
il colpevole è noto, il chi-mi lo convoca nella propria casa, insieme
con il danneggiato. Dal confronto con le due parti, egli decide se vi è



ll

colpa ed eventualmente l'entità del danno, oppure ancora, se vi è una
controversia, da che parte sta il torto e la ragione. Il chi-mi invita
quindi il colpevole a una formale promessa di buona condotta e la
parte lesa ad accordarsi con lui per riparare all°infrazione, di fronte a
una immagine del Dalai Lama. La promessa e l°accordo assumono un
carattere vincolante per il riconoscimento dell°autorità spirituale e
temporale del Dalai Lama, mentre il chi-mi si limita ad amministrare
la giustizia. In tale veste, egli chiede al colpevole un compenso in
denaro; la somma servirà in seguito per pagare spese comuni del
villaggio.

Nel caso che il colpevole non sia noto, ci si affida spesso alle voci
popolari, o all°indicazione dellaveggente,in tibetano ta-pum-ken (14) o,
in forma abbreviata, ta-wa (15). E' questa una figura che gode di un
credito riconosciuto, sia nell°ambito secolare sia in quello religioso,
per antica tradizione. Una di esse vive in un°abitazione isolata non
lontano dai villaggi, e viene consultata il piú delle volte da persone
che vogliono avere indicazioni riguardanti questioni private: notizie
di parenti rimasti in Tibet, previsioni riguardanti viaggi, affari, proble-
mi sentimentali; le donne, in particolare, se e quando avranno dei
figli. La ta-pum-ken può essere però consultata anche per questioni di
pubblico interesse, ad esempio per avere conferma di una voce che
indica in una persona il responsabile di una infrazione. Il caso è raro;
si è presentato una volta che si è scoperta la sparizione dei libri
contabili e di denaro dalla cassa di una cooperativa che dipende
da1l°ufficio centrale. Tra gli abitanti dei villaggi si era sparsa la voce
che il responsabile era una certa persona. ma non vi erano prove. I
membri dell'ufficio centrale si recarono allora dalla ta-pum-ken ed
ebbero da lei la conferma che i sospetti erano fondati. Il presunto
responsabile fu allora convocato e invitato a restituire ogni cosa. Ma
egli preferí fuggire; la sua terra fu confìscata e assegnata a una fami-
glia bisognosa.
Prima di emettere i propri responsi, la ta-pum-ken celebra una

l4. ln tibetano: É'. Z4 Q' al F

15. lntibetano: Érn'



12

semplice cerimonia. Si tratta di un rito che appartiene alla tradizione
tibetana prebuddhista, in cui sono confluiti molti elementi del bud-
dhismo, come la recita di particolari mantra e preghiere. Davanti a sè,
la ta-pum-ken dispone un piccolo altare, con offerte e lampade di
burro. Nella parte superiore, infilati parallelamente in un piatto col-
mo di riso, stanno tre dischi di metallo del diametro di circa lO
centimetri. E' attraverso tali dischi che la veggente “vede” ciò che è
ignoto o non è ancora accaduto. Le sue visioni vengono espresse per
immagini, per lo piú oscure e di non facile interpretazione, mentre
essa si trova in uno stato di leggera trance.

Se avviene un furto o un°infrazione d°altro genere che riguardi non
piú soltanto la comunità tibetana ma anche gli indiani, o perché il
danneggiato è indiano o per la gravità del fatto, la polizia locale può
intervenire, ma solo attraverso il chi-mi, chiedendo a lui l°autorizza-
zione a entrare nel villaggio oppure invitandolo a consegnare loro il
colpevole. 9
Non si sono mai avuti delitti, nei villaggi dei profughi. Durante il

periodo iniziale, quando le condizioni di vita erano molto dure e vi
era una tensione diffusa, per l”incertezza del futuro, erano frequenti
disaccordi e liti. In seguito, raggiunta una certa stabilità, i rapporti si
sono fatti più distesi e all°interno dei villaggi si è diffuso quel clima di
serenità che è caratteristico delle comunità tibetane. Lamentele e casi
riportati al chi-mi sono diventati rari.

L”andamento demografico di ogni villaggio viene seguito dai chi-
mi, che raccolgono le segnalazioni dei ciu-pön e le riportano all'uffi-
cio centrale, dove si tiene un registro delle nascite e delle morti.

Per quanto riguarda le nascite, vi è una difficoltà che insorge all'at-
tribuzione dei nomi. I tibetani, per tradizione, non hanno fretta di
dare un nome al neonato; vogliono consultare per questo un lama,
che a sua volta si riserva spesso di assegnare un nome appropriato e di
buon auspicio dopo aver consultato a lungo gli astri e antichi testi.
Ma la registrazione andrebbe fatta subito, per le autorità indiane, e
quindi vengono fatte pressioni in tal senso sui genitori, che spesso
finiscono per indicare un nome provvisorio.
Alla morte di un membro dei villaggi, il corpo viene cremato senza

particolari cerimonie pubbliche. La questione di maggiore interesse
pubblico, in occasione di una morte, riguarda Passegnazione dell°a-
cro di terra del defunto ad altra persona. Tale compito è prerogativa
dell°ufficio centrale. In ordine di preferenza, tra i possibili nuovi



13

assegnatari, vengono: figli e parenti minori del defunto, altri parenti
ancora senza terra, minori di altri cim-tzang ma dello stesso villaggio,
con il minore numero di acri di terra da coltivare. In ogni caso, il
terreno viene lasciato un altro anno, dopo la morte, in gestione ai
parenti, perché con il reddito essi possano pagare le spese per le
preghiere propiziatorie ad una nuova, positiva incarnazione del de-
funto.
I matrimoni vengono celebrati con un invito a casa dello sposo e

talvolta, in un secondo tempo, a casa dei genitori o di parenti della
sposa: vi partecipano vicini e parenti, che portano agli sposi una
sciarpa augurale, la kha-ta, un'offerta in denaro e, piú raramente, un
dono. Nei momenti di difficoltà, e presso le famiglie piú povere, ci si
limita a offrire un tè a tutti. L'invito serve per presentare ufficialmen-
te la sposa al gruppo, e non sono necessarie altre formalità. Contraria-
mente a quanto avviene per le nascite e le morti, i matrimoni non
vengono registrati dall°ufficio centrale, né la tradizione prevede un
intervento dei monaci.
Il fatto che i matrimoni non vengano registrati non facilita però i

divorzi. Chi ha, o si assume, la colpa del fallimento del matrimonio
deve dare una compensazione in denaro o in beni (o l°uno e l°altro) a
chi subisce il danno della separazione, e per questo fatto sarà circon-
dato da una cattiva fama presso la comunità in cui vive. Di tale
compensazione si occupano di solito le stesse persone che hanno
combinato il matrimonio - genitori e lo zio paterno degli sposi,
generalmente - e si sono in un certo senso rese garanti della sua
buona riuscita. In un caso recente, un marito, riconosciuto colpevole,
ha pagato mille rupie alla moglie che lasciava, impegnandosi inoltre a
versarle il reddito del proprio acro di terra per due anni. In un altro
caso, un uomo che aveva una relazione pubblicamente riconosciuta
con un'altra donna, è stato portato dalla pressione sociale a divorzia-
re dalla moglie. Ha dovuto lasciarle tutto, ed ha abbandonato la casa
portando con sé solo i propri vestiti.
In caso di divorzio, secondo la tradizione tibetana, ifigli vengono

divisi: i maschi sono affidati al marito, e le femmine alla moglie. Il
marito costretto a divorziare perché adultero, ad esempio, ha portato
con sè i due figli maschi, a cui ha dovuto provvedere, pur essendo
rimasto senza terra.



14 `

Tipologie matrimoniali: la poliandria adelfica

La monogamia è la forma matrimoniale più diffusa. Tuttavia, se-
condo la tradizione, sono comuni le unioni poligamiche; in particola-
re la poliandria, di cui, specie nella forma di poliandria adelfica, sono
presenti numerosi casi. La particolare situazione dei profughi, lungi
dal rendere tali esempi dei casi anomali, rafforza le motivazioni socia-
li ed economiche che stanno alla base di tale scelta culturale.
Il primo elemento unificante dei cim-tzang è quello residenziale.

Nel caso in cui il cim-tzang non sia composto di persone legate da
vincoli di affinità o consanguineità, esso non rappresenta, invece,
un'unità economica, se non in modo molto parziale. Ogni membro,
infatti, coltiva il suo acro di terra a piacere, e non si stabiliscono
necessariamente vincoli di coesione e di solidarietà. Mantenendo inve-
ce unito il gruppo dei fratelli, anche dopo il matrimonio di uno di
essi, si realizza, nel cim-tzang comune, una unità economica organica
sia di produzione sia di consumo, sotto la direzione, in generale, del
fratello maggiore. Ciò rappresenta un notevole vantaggio economico
rispetto all'alternativa della dispersione dei fratelli in diversi cim-
tzang. L'altra soluzione possibile, quella cioè di un nucleo coniugale
insieme ai fratelli non sposati in uno stesso cim-tzang, è precaria,
perché destinata a interrompersi con il matrimonio di un secondo
fratello; in tale caso, un fratello o una coppia devono andarsene,
mettendo in crisi l'unità economica, oppure il cim-tzang risulta so-
vraffollato, con la prospettiva di esserlo ancora di piú alla nascita di
figli dalle due coppie, e in tal modo entrerà in crisi sia l°aspetto econo-
mico sia quelle residenziale.
Alla base della poliandria adelfica vi è quindi una spinta economi-

ca, emergente in condizioni di scarsità, come è stato già affermato,
anche con riferimento alla situazione del Tibet (16). La ristrettezza
di spazio nelle case e nei villaggi, e la rigida assegnazione dei terreni
hanno reso tale spinta particolarmente pressante. D°altra parte, pro-
prio un caso come quello di Bylakuppe rende evidente come la moti-
vazione economica non sia sufficiente, di per sé, a spiegare un com-
portamento culturale quale la poliandria. In analoghe condizioni di
scarsità di terreno e di ristrettezze residenziali, nessun indiano ha
scelto la soluzione poliandrica, nel Kamataka. A1l”interno dell'inse-

16. Cfr. Leach, E.R, 1973; Peter of Greece and Denmark, 1955.



15

diamento tibetano, la poliandria non è stata una “invenzione”, in
risposta a un problema economico, ma la ripresa di una consuetudine
culturale, ben radicata tra quella popolazione, e rivelatasi funzionale
nella nuova situazione.

Un°altra forma di poliandria risulta emergente, e rappresenta, si
può dire, una nuova tendenza: quella a condividere una donna tra
padre e figlio. Come per la poliandria adelfica, non si tratta di un
matrimonio tra più di due persone; la donna risulta, a tutti gli effetti
sociali, moglie di uno dei fratelli, nel primo caso, e del padre o del
figlio, nel secondo caso. In particolare, i bambini nati dalla donna
vengono riconosciuti figli dell°unico uomo sociahnente riconosciuto
come marito. In conseguenza di ciò, si è proposto il termine di “poli-
coitia”, in luogo di poliandria, per mettere in risalto come il rapporto
che lega la donna ai fratelli del marito sia di tipo sessuale piú che
sociale (17). Ma, all°esame della situazione reale, tale riferimento
esclusivo all°aspetto sessuale risulta troppo restrittivo. I gruppi po-
liandrici appaiono, nella maggior parte dei casi, una unità economica,
sociale e affettiva. L'unione poliandrica che lega padre e figlio ad
un°unica donna ha luogo in genere quando il padre, vedovo, ritiene
opportuno che vi sia ancora una donna in casa. Allora, o decide di
risposarsi, oppure cerca moglie per il figlio. Nel primo caso, se la
moglie è giovane, egli non ha niente in contrario a che essa abbia
rapporti anche sessuali con il figlio piú vicino a lei in età. Nel secondo
caso, è il figlio a concedere al padre, per rispetto alla sua posizione di
capofainiglia, di avere rapporti con sua moglie. Riguardo al gruppo
esterno - che a grandi linee si identifica con gli abitanti del villaggio
ed i parenti - la donna risulta sposata a colui che il padre ha indicato
come marito: se stesso o il figlio.
La situazione economica all°interno dei villaggi e in particolare il

sistema di assegnazione delle terre hanno contribuito ad allentare i
legami di dipendenza intergenerazionali tra consanguinei. Già essi si
erano mostrati labili sotto molti aspetti nel Tibet tradizionale, dove
la solidarietà del gruppo dei fratelli prevaleva spesso su quella tra
genitori e figli. Il fatto stesso che non si facesse uso del cognome - se
non nel caso delle poche famiglie aristocratiche, proprietarie di terre-
ni che venivano ereditati - indica come la società tibetana tendesse a
non dare particolare rilievo ai legami di discendenza. A ciò ha contri-

17. Cfr. Fischer, H. Th., 1952.



16

buito la credenza buddhista, che tende a svalutare i legami di discen-
denza reali, in favore dei °lignaggi ideali”, rappresentati dalla serie di
incarnazioni successive attraverso cui passano tutti gli esseri viventi.
passano tutti gli esseri viventi.
A Bylakuppe, Pindipendenza economica e sociale dei figli dai padri

è accentuata in modo particolare. L'abitazione viene assegnata dall°uf-
ficio centrale che, se tende a salvaguardare la unità familiare, non ne
fa però una regola condizionante per la distribuzione delle persone
nei diversi cim-tzang. Ma è soprattutto l”assegnazione individuale
dell°acro di terreno coltivabile e la sua non ereditabilità diretta, a
svincolare economicamente i figli dalla propria famiglia d°origine.

Esperienze individuali

All”interno dei villaggi, la situazione economica e sociale dei gruppi
residenziali è andata diversificandosi. Se l”assegnazione delle abitazio-
ni e del terreno da coltivare, infatti, ha seguito principi strettamente
egualitari, diversa è risultata la composizione dei cim-tzang e l°esten-
sione del terreno a disposizione dei gruppi familiari. L”ineguag1ianza è
andata crescendo con il passare degli anni e in seguito alle mutevoli
vicende occorse agli individui e ai cim-tzang di un villaggio.

Un caso che si può considerare fortunato è quello della famiglia di
Lobsang (18). Quando, nel 1971, la famiglia di Lobsang decise di
ingrandire la propria casa, molti trovarono che la decisione era impre-
vidente. Non vi era nessuna garanzia di rimanere a lungo a Bylakuppe
e si sarebbe forse potuti tornare presto in Tibet. Ma in casa di Lob-
sang la si pensava diversamente e si voleva, al contrario, dare un senso
di stabilità alla vita. I tempi dell”incertezza sembravano ormai lonta-
ni. La madre di Lobsang, vedova con sei figli, appartenente ad una
famiglia aristocratica che era stata ricca in Tibet ma non aveva potuto
salvare quasi nulla nella fuga, arrivò a Bylakuppe con il primo gruppo
di profughi. Portò con se soltanto la figlia maggiore, Pema. Gli altri
figli era riuscita a mandarli tutti in Europa a studiare. Non aveva
molta fiducia nell”esperimento di Bylakuppe ed inoltre non voleva
sottoporre i figli minori ai pericoli e ai disagi di una vita nella giungla
dell”lndia meridionale. Portò con sé, invece, i vecchi servitori che non

u 18. I nomi sono stati cambiati.



17

l'avevano lasciata dopo la fuga: la aya o bambinaia, che aveva allevato
tutti i figli, un cuoco e altri tre servitori. La madre, Pema, la aya, il
cuoco e un servitore formarono un cim-tzang; gli altri due servitori
furono ospitati in una casa vicina. I servitori lavoravano i sette acri di
terra assegnati al gruppo, mentre la madre, la aya e Pema passavano la
maggior parte del tempo in casa (19).

Con il passare del tempo, la situazione acquistò un carattere di
stabilità. Ora Lobsang, tornato dalla Svizzera dove ha studiato tecni-
ca agraria, è il capofamiglia, anche se ha poco più di vent°anni. E'
stato assunto come vicedirettore della stalla, una delle iniziative in
cooperativa comuni ai sei villaggi. Pema lavora come impiegata nella
piccola banca di Bylakuppe, a circa tre chilometri dalla casa. Lobsang
è molto appassionato al suo lavoro e cerca in ogni modo di espandere
le attività della stalla; chiedendo prestiti e finanziamenti, è riuscito a
ingrandire la stalla, ia costruire una sede per gli uffici, a portare il
numero delle mucche a 40 e ad avere 5 tori: il latte viene venduto a
un grossista indiano (a 1,50 rupie al litro, nel 1975) mentre i tori
vengono richiesti per la monta anche dagli agricoltori indiani. Sei acri
dei novanta assegnati alla stalla sono stati resi irrigui, cosí da avere
foraggio fresco tutto l°anno. Nel 1975 ha coltivato un nuovo tipo di
miglio che riesce a essere competitivo con il mais. La passione e la
competenza di Lobsang ne hanno fatto un veterinario dilettante assai
richiesto dai vicini.

La casa, rinnovata e ingrandita da Lobsang, ha muri in mattoni
rivestiti da intonaco, e pavimenti in cemento: comprende cinque
locali piú la cucina e un gabinetto dietro la stalla. Vi è l”acqua corren-
te e la luce elettrica, che aziona, fra l'altro, un grosso ventilatore
posto nella stanza che serve da soggiorno. Il combustibile necessario

19. In una situazione tradizionale come questa, la posizione dei servitori non è mol-
to cambiata rispetto a quella che era in Tibet in passato. Se essi non decidono di andar-
sene - disolito per dedicarsi alla vita religiosa o, piú raramente, perché si sposano e la
moglie non èbene accetta nella famiglia - rimangono legati alla famiglia per tutta la vi-
ta. Non ricevono uno stipendio né compenso di sorta, ma hanno quanto è loro neces-
sario, anche per eventuali viaggi, periodi di meditazione, o altro. I servitori anziani, so-
prattutto, hanno una notevole influenza in famiglia: per molte questioni importanti,
non soltanto vengono consultati, ma un loro parere ha un forte peso decisionale. Cosi
è, ad esempio, per quanto riguarda il matrimonio delle ragazze della famiglia. I preten-
denti alle sorelle di Lobsang hanno dovu-to conquistarsi le simpatie dell`anziano cuoco,
ben sapendo che un suo giudizio sfavorevole avrebbe compromesso ogni loro possibi-
lità di essere accettati.



18

per la cucina viene fornito dalle pannocchie sgranate di mais e dallo
sterco delle mucche fatto essiccare. Non vi è necessità di combustibile
da riscaldamento, dato che il clima a Bylakuppe è sempre temperato,
e passa dal caldo umido della stagione delle piogge al caldo secco
degli altri mesi. Fratelli e sorelle di Lobsang, rimasti in Europa,
mandano, o portano con sé in occasione di visite, i tipici prodotti del
consumismo occidentale: il registratore a nastro, la macchina fotogra-
fica reflex. Lobsang, però, mostra molto piú interesse verso i catalo-
ghi di zootecnia e agricoltura, sfogliando iquali progetta grandiose
espansioni della stalla. Il problema è trovare i fondi, ma Lobsang
insiste presso l°ufficio centrale perché gli concedano un°espansione
della stalla e cerca anche, per conto suo, di ottenere qualche donazio-
ne dall°estero.

Sul retro della casa, Lobsang tiene due buoi, due mucche e un
vitello. I buoi gli servono per coltivare i campi, un lavoro che egli
dirige, ma affida ai servitori, essendo sempre occupato con la stalla.
Le mucche forniscono latte a sufficienza per la casa: il latte e il burro
(quest°ultimo fatto in casa dalla madre di Lobsang, utilizzando la
caratteristica zangola tibetana) costituiscono una parte essenziale del-
la dieta, a Bylakuppe, cosí come avveniva in Tibet. La cucina, in casa
di Lobsang, è assai curata: il cuoco viene considerato il migliore del
villaggio e riesce a variare in modo imprevedibile i piatti, utilizzando i
prodotti stagionali della terra e qualche ingrediente acquistato al mer-
cato. La carne è in tavola tutti i giorni: came bovina, dato che quella
ovina, più richiesta perché consumata dagli indiani, è meno facile da
trovare e piú costosa.

Poco lontano, vi è la casa di Dorje. Si è ingrandita di poco, rispetto
allo spazio assegnato iniziahnente; sono stati solo aggiunti una cuci-
na e un ripostiglio. I muri della casa sono di bambù impastati con
terra e intonacati, e di bambù sono anche i sostegni delle tegole del
tetto. Il pavimento è di terra battuta, un fatto particolannente nega-
tivo durante la stagione delle piogge, quando la terra si 'trasforma in
fango, per infiltrazioni d'acqua. Il cim-tzang è costituito da Dorje,
sua moglie, cinque figli e una figlia avuta dalla moglie prima del
matrimonio. Dorje era arrivato solo a Bylakuppe e li ha conosciuto la
donna che ha poi sposato. Gli altri membri adulti che costituivano il
cim-tzang originario se ne sono andati, e hanno lasciato spazio alla
famiglia di Dorje. Ma non gli hanno lasciato, naturalmente, anche la
terra. Cosi, Dorje ha sette bocche da sfamare, oltre alla sua, con tre



19

acri di terra: il suo, quello della moglie e quello della figlia di lei. Egli
spera sempre che uno dei suoi figli possa ereditare un acro da qualche
cim-tzang vicino a cui sia morto uno dei componenti. E” consuetudi-
ne, infatti, che se nel cim-tzang in cui vi è stato un decesso non vi
sono eredi - cioè bambini o persone che non posseggono ancora il
loro acro - la terra del morto venga assegnata dal chi-mi dopo un
anno a un bambino del cim-tzang piú povero del villaggio. Dorje è in
testa alla lista dei richiedenti nel suo villaggio. Per ora, deve farcela
con tre acri. Gli ultimi mesi prima del raccolto di mais - che avviene
intorno al mese di ottobre - Dorje è costretto a chiedere prestiti ad
amici o parenti, dell°ordine di mille rupie o piú, che restituisce gene-
ralmente, senza interessi, a raccolto avvenuto. Purtroppo, l'instabi1ità
del prezzo del mais rende difficile fare delle previsioni riguardo al
bilancio familiare; per il raccolto 1975, ad esempio, il prezzo è sceso
tahnente in basso, da essere inferiore alla metà del prezzo del mais
nell°anno precedente. Di ciò, l°indebitato Dorje risente particolar-
mente.
I conti, per il 1974, sono presto fatti. Ogni acro di terra ha prodot-

to 1500 chili di mais. L'indice di produttività è particolarmente bas-
so, perché la produzione media, a Bylakuppe, è di circa due tonnella-
te per acro, per arrivare in alcuni casi a due tonnellate e mezza. Ma si
deve tener conto che Dorje è solo a coltivare la sua terra, e probabil-
mente non riesce a compiere come si dovrebbe ogni operazione ne-
cessaria nelle diverse fasi stagionali, o non ha potuto apprendere le
tecniche di coltivazione piú appropriate. Non avendo capitali disponi-
bili, Dorje ripaga con parte del raccolto le sementi, ifertilizzanti e il
noleggio del trattore, che la cooperativa gli ha anticipato. Queste
diverse spese incidono per circa 800 chili di mais per acro. Rimango-
no circa 700 chili per acro, cioè un totale di 2100 chili per i tre acri
che il cim-tzang di Dorje ha a disposizione. Al prezzo dell°anno scor-
so, di 1,5 rupie al chilo, si hanno 3.150 rupie, che rappresentano il
reddito netto annuo del cim-tzang di Dorje. Ma per il 1975, con i
prezzi scesi, il reddito rischia di dimezzarsí. La cooperativa cerca di
sostenere i prezzi, e dalle 62/63 paise (20) che hanno rappresentato il
punto minimo del prezzo di un chilo di mais nell'inverno 1974-75, è
arrivato a pagare 80 paise, al momento di acquistare il nuovo raccol-
to, o di rilevare parte del raccolto per ripagarsi di sementi e fertiliz-

20. La paisa è un centesimo di rupia.



20

zanti anticipati. A 80 paise al chilo, il reddito annuo di Dorje passe-
rebbe a 1.680 rupie, con le quali dovrebbe pagare i debiti e mantene-
re tutto il suo cim-tzang fino al raccolto prossimo.
Dorje ha ancora una possibilità: rivolgersi al “mercato libero”, cer-

cando di vendere il suo mais ai privati indiani della zona, nella speran-
za di spuntare, al dettaglio, un prezzo più elevato. Ma non ha molte
probabilità di successo. Nella loro cucina, gli indiani non utilizzano
che di rado il mais, e come mangime per animali il prezzo del mais è
basso, potendosi acquistare anche prodotti di bassa qualità. La coo-
perativa, invece, può offrire prezzi relativamente buoni perché vende
direttamente a grandi industrie di Bangalore o Madras, che utilizzano
il mais per trasformarlo in vari prodotti alimentari.

Le dimensioni della sua famiglia costituiscono il problema-base per
Dorje, almeno da un punto di vista economico. Ma egli rifiuta di
rivolgersi a uno dei consultori di planning familiare, aperti dal gover-
no indiano in tutto il paese, e presenti anche nelle vicinanze del
villaggio tibetano, per evitare che il suo problema diventi ancora piú
critico, con la nascita di nuovi figli. Dorje ritiene che la limitazione
delle nascite non debba essere presa in considerazione da un bud-
dhista (21).
Mentre la casa di Dorje è sovrappopolata, in quella di Sonam vivo-

no solo tre persone: Sonam, un cugino e sua moglie. Il cim-tzang
originario era formato da Sonam e quattro membri di un'a1tra fami-
glia. Non appena ha raccolto i denari necessari, Sonam ha pagato alla
famiglia con cui viveva una somma sufficiente a costruire un°altra
casa, sul terreno agricolo assegnato ad essi. La terra era lontana dal
villaggio, i quattro furono contenti di avere una casa vicina al posto
di lavoro e vi si trasferirono. Sonam chiamò allora il cugino, che si
trovava nel nord del1°India, con la moglie. Vivono insieme in due
stanze e la donna, secondo l°usanza tradizionale tibetana, si considera
moglie di ambedue i cugini.

21. In realtà, il problema è controverso. Mentre vi è una decisa opposizione all`abor-
to, in tema di limitazione delle nascite il Dalai Lama non ha mai espresso un preciso
giudizio.



21

Le attività economiche

Il bilancio economico di ogni cim-tzang varia notevolmente, a se-
conda della composizione del gruppo, de1l°età, dello stato di salute
dei membri, e del loro status socio-economico. Per i consumi alimen-
tari, tuttavia, si può tentare di definire la spesa media, basandosi sulle
abitudini alimentari e sui prezzi dei prodotti principali. La farina di
frumento, con cui si preparano i diversi tipi di pane e di pasta che
sono alla base della cucina tibetana, costa 2,50 rupie al chilo. Il riso,
che è considerato un cibo piú pregiato, costa 3 rupie al chilo. L'altro
elemento fondamentale della cucina tibetana, il latte - consumato da
solo, come burro o emulsionato nel té - costa 1,50 rupie al litro, ma
viene acquistato di rado, perché quasi tutti i cim-tzang possiedono
almeno una mucca, la cui produzione di latte è sufficiente al fabbi-
sogno del gruppo. Un chilo di pomodori costa in media 2 rupie: ma
anch°essi, come altri tipi di verdure, vengono coltivati nel1°orto dei
singoli cim-tzang. La carne, che agli inizi rappresentava un lusso (e
continua a esserlo per i tibetani in altre parti dell'India), è diventata
un alimento di consumo abbastanza diffuso. La carne bovina non
viene consumata dagli indiani, ed avendo scarso mercato è poco cara,
circa 3 rupie al chilo; la carne di montone, invece, di cui si cibano
molti indiani non vegetariani, è a 12 rupie e oltre, al chilo. Non
avendo divieti da rispettare nell'alimentazione ed essendo anzi abitua-
ti a consumare di preferenza carne bovina, i tibetani se la procurano
dai vicini villaggi. (Unica difficoltà è la macellazione, un'operazione
coperta da divieto religioso sia per gli induisti sia per i buddhisti
tibetani e che viene abituahnente affidata a musulmani).

Si può calcolare per Palimentazione una spesa minima giornaliera
pro capite di 2 rupie. Ogni cim-tzang quindi spende in media 300
rupie al mese per il fabbisogno alimentare.

La forza-lavoro, nei diversi cim-tzang, è distribuita in modo assai
ineguale. In alcuni vi è prevalenza di persone anziane, bambini e
ragazzi in età scolare. Le donne svolgono compiti in tutto analoghi a
quello degli uomini, e non evitano nemmeno i lavori piú gravosi,
come il trasporto di carichi pesanti. Ma le gravidanze, Fallattamento,
la cura dei figli e della casa le tengono spesso lontane dal lavoro nei
campi. Oltre all'età e al sesso, le condizioni di salute contribuiscono
alla disparità di forza-lavoro disponibile: anche se le condizioni gene-
rali di salute devono considerarsi soddisfacenti e molto migliori di



22

quelle in alcuni insediamenti di profughi tibetani nell°India setten-
trionale, in numerosi casi le capacità lavorative sono ridotte, in modo
temporaneo o permanente.
Molti cim-tzang sono incompleti, per trasferimento o per tempora-

nee assenze di alcuni membri: ogni tibetano è un po' nomade, e alla
prima occasione si mette in viaggio, per affari, visite o pellegrinaggi.
Inoltre, la quantità di lavoro richiesto nel1°attività agricola varia mol-
to da stagione a stagione, e da giorno a giorno: capita cosí che in
alcuni periodi vi sia un surplus di mano d'opera disponibile, mentre
in altri periodi vi sia un fabbisogno di ulteriore forza-lavoro. I periodi
di raccolto sono quelli in cui si concentra al massimo l°attività agrico-
la, per l°opportunità di mettere al sicuro le messi il piú rapidamente
possibile. Le operazioni del raccolto, tuttavia, non si svolgono con-
temporaneamente per tuttii cim-tzang, ma variano a seconda del tipo
e della qualità dei prodotti agricoli, e delle scelte degli agricoltori. Vi
sono, quindi, giorni in cui alcuni cim-tzang hanno bisogno di mano
d`opera aggiuntiva, mentre per altri tale necessità si presenta in un
diverso momento. A simile esigenza i tibetani fanno fronte in due
modi, alternativi o piú spesso complementari: assumendo mano d'
opera indiana (coolies), o scambiando la propria attività lavorativa, in
tempi diversi, con ivicini.

La mano d°opera indiana viene pagata ( 1975) 4 rupie al giorno per
gli uomini e 3 rupie per le donne, oltre ai pasti; durante il periodo del
raccolto, quando la richiesta di mano d'opera è maggiore, la paga
sale: ne1l°estate 1975 era, rispettivamente, di 5 e 4 rupie. La paga
viene fatta il lunedi, giorno che precede quello di mercato, in cui gli
indiani fanno le spese per la settimana. In pochi anni, i tibetani si
sono trasformati da senza-tetto assistiti dal governo indiano in datori
di lavoro di una certa importanza nella regione. Alcuni cim-tzang
hanno un aiutante indiano per i lavori in casa, per portare l°acqua
dalla fontana o andare al mercato settimanale di Kushal Nagar. India-
ni vengono assunti per il raccolto e per sgranare le pannocchie di
mais. La paga offerta dai tibetani è maggiore di quella che era d'uso
prima del loro arrivo: da 3 rupie al giorno si è passati a 5 rupie, piú i
pasti. Queste nuove possibilità e condizioni di lavoro sono accolte
favorevolmente dai coolies, ma non altrettanto dai datori di lavoro
locali, che hanno visto alzare il costo del lavoro a causa della concor-
renza dei tibetani. In conseguenza dei rapporti di lavoro instauratisi
tra tibetani e indiani, i primi hanno appreso, nella maggioranza, la lin-



23

gua locale, il karnata, ed anche l'hindi, mentre molti indiani conosco-
no almeno qualche parola di tibetano. In particolare, icommercianti
del vicino centro di Kushal Nagar, dove ha luogo il mercato del
martedi, parlano il tibetano, per attirare i nuovi clienti, che hanno
animato in questi ultimi amii la loro attività.
Tra i tibetani, l°offerta di prestazioni lavorative a cim-tzang diversi

dal proprio, e con i quali si è legati da rapporti di amicizia o di
parentela, è una consuetudine assai diffusa. Donne e uomini si radu-
nano a turno davanti a una casa, a sgranare pannocchie di granoturco,
al caldo sole d°inverno, cantilenando preghiere o chiacchierando sugli
ultimi avvenimenti che li interessano: questioni che riguardano il
villaggio, o notizie di conoscenti lontani. Ma la mobilitazione genera-
le avviene al momento del raccolto che, per il mais, nei campi non
irrigati, è nel mese di ottobre. Bisogna far presto, perché un acquaz-
zone tardivo può rovinare il raccolto, o almeno complicarne le opera-
zioni. Si attua, allora, una sorta di rotazione, per cui si raccoglie
prima nel terreno di uno, poi in quello del1°altro, e cosí via, senza
troppo badare per chi si lavora; certi che, venuto il proprio turno, si
verrà aiutati dagli altri.

Questo spirito di collaborazione, realizzato in modo spontaneo su
piccola scala all°interno dei villaggi trova il suo corrispondente, a
livello piú generale e organizzato, nelle iniziative cooperativistiche.
Una società cooperativa fu costituita nel 1966, con il contributo di
profughi di ogni villaggio. La quota di partecipazione, alla fondazio-
ne, fu fissata in 6 rupie per socio, ma fu accettato anche chi poté
dare di meno. Tre anni dopo, fu chiesto un secondo contributo, di 20
rupie a testa, a tutti i soci, e lo stesso fu fatto nel 1973. Nonostante
la dimensione minima dell°investimento, la cooperativa diede vita a
numerose iniziative, che seppe sviluppare con successo. Oggi, la so-
cietà cooperativa rappresenta il punto centrale di tutta Porganizzazio-
ne economica dei villaggi, e non si potrebbero spiegare i positivi
sviluppi dell'insediamento di Bylakuppe in cosí poco tempo, senza
fare riferimento a questa iniziativa collettiva. Tale formula si è rivela-
ta, sul piano economico, un potente correttivo al criterio di assegna-
zione dei terreni, che aveva provocato una frantumazione del territo-
rio in tante unità di dimensioni cosí ridotte da ostacolare un soddi-
sfacente grado di produttività e da rendere difficile, quindi, l°autono-
mia economica degli assegnatari. Essa ha rappresentato anche qualco-
sa di piú, nel senso di un correttivo sociale, rispetto al principio



24

privatistico che presiedeva alla parcellizzazione del territorio e all°as-
segnazione delle abitazioni. Le iniziative collettive si sono rivelate,
infatti, non soltanto razionali e redditizie economicamente, ma e-
spressione di solidarietà e coesione. La società cooperativa gestisce
ora i cinque negozi de1l'insediamento (uno per ognuno dei primi
quattro villaggi, e uno in comune peri villaggi 5 e 6), una stalla per la
produzione di latte, un allevamento di polli, un laboratorio di fale-
gnameria, un laboratorio di artigianato e un”officina meccanica con
una sezione trattori che compie lavori agricoli per conto terzi. Il
sistema di noleggio dei trattori, in particolare, risponde all°esigenza di
utilizzare nel modo più completo possibile il potenziale lavorativo ed
energetico disponibile, e di distribuirlo a seconda delle esigenze. Po-
chi o nessuno, nel villaggio, potrebbero permettersi di acquistare un
trattore: anche contando di lavorare per conto terzi, l°investimento
risulterebbe esorbitante e le spese di manutenzione troppo gravose.
La cooperativa ha ricevuto aiuti e finanziamenti che non sarebbero
stati concessi a privati ed ha potuto, cosí, acquistare 17 trattori con
le attrezzature necessarie per i diversi tipi di lavori nei campi.

Ognuno può utilizzare tale servizio nel modo che meglio si adatta
alle proprie esigenze e possibilità. Può chiedere che un trattore venga
ad arare tutti gli acri di terra di cui egli dispone, o solo parte di essi.
L'agricoltore tibetano fa i suoi conti; un'ora di noleggio del trattore
gli costa 30 rupie, e in due ore viene arato un acro di terra. La
soluzione alternativa è quella di prendere a prestito due buoi ed arare
da sé: i buoi vengono a costare 200 rupie a giornata. Molti, infine,
hanno trovato piú conveniente acquistare dei buoi, a tre-quattromila
rupie l°uno: il foraggio-base è costituito da foglie di mais e stoppie, e
quindi non viene a costare nulla, senza contare che si possono utiliz-
zare gli ecrementi essiccati come combustibile, per usi casalinghi.

Un altro elemento che viene valutato è costituito dal fatto che
l”uso del trattore della cooperativa può venire pagato a raccolto avve-
nuto, non richiede cioè un anticipo di capitale, come invece è il caso
per i buoi e per la mano d'opera esterna salariata.
Il piccolo coltivatore tibetano di Bylakuppe si comporta in questo

caso come un moderno imprenditore; fa una analisi comparata dei
costi e delle condizioni di pagamento, prima di compiere la sua scel-
ta, che ha come obiettivo la massima redditività della propria impre-
sa. Ma le scelte che ha a propria disposizione sono del tutto particola-
ri.



25

Un°altra spesa, che oltre al lavoro manuale o meccanico incide
fortemente nel piccolo bilancio dell°impresa agricola di un cim-tzang,
è quella dei fertilizzanti. Su quei terreni, ogni raccolto richiede da
150 a 200 chili di fertilizzanti per acro. Il costo varia da 100 a 170
rupie al quintale, per cui la spesa può oscillare dalle 150 alle 340
rupie per acro. Data 1°entità dell°investimento richiesto, anche per i
fertilizzanti i tibetani si sono organizzati attraverso la cooperativa:
essa anticipa i prodotti necessari a rendere il terreno produttivo nel
modo migliore e richiede il compenso in seguito, trattenendo una
parte del prodotto, valutato al prezzo di mercato.
Un sistema che si è andato diffondendo per espandere l°attività

produttiva dei cim-tzang - specialmente quando il terreno assegnato
sia inferiore al minimo necessario alla sopravvivenza, come nel caso di
famiglie con molti bambini o che ospitano parenti non assegnatari di
terra - è quello di prendere del terreno agricolo in affitto. Piccoli
proprietari indiani dei dintorni hanno concesso in affitto ai tibetani il
proprio terreno, o parte di esso, per una cifra che, negli ultimi anni, è
oscillata tra le 200 e le 550 rupie all°anno, a seconda della qualità
della terra. La questione della terra presa in affitto o acquistata dagli
indiani è controversa. Una recente legge proibisce agli indiani di ven-
dere o affittare terra agli stranieri: ma la posizione giuridica dei tibe-
tani, in proposito, non è ben definita, avendo essi acquisito molti dei
diritti e doveri dei cittadini indiani. In attesa che la questione venga
precisata, i funzionari locali non impediscono, ma tendono a scorag-
giare l°espansione delle aree coltivate in tal senso. Molti indiani sono
favorevoli a cedere le loro terre, in affitto o in vendita, per dedicarsi a
commerci o a lavori dipendenti; mentre, d'altra parte, non sono po-
chi i tibetani disposti a vendere tutto quanto posseggono o a indebi-
tarsi, pur di estendere la propria attività di agricoltori.

Eccezionale è, invece, il caso di un tibetano che conceda in affitto
a un altro la terra assegnatagli; comunque, si tratta di un accordo
privato, dato che tale forma di subaffitto non è prevista dal1'accordo
tra i tibetani e il governo indiano. Sono casi che si presentano solo
nell°eventualità che l°assegnatario della terra diventi inabile al lavoro
e sia costretto perciò a cederla in uso ad altri.
Alcuni tibetani di Bylakuppe hanno diversificato le proprie attività

economiche nel corso dell°anno. A fianco del1”agricoltura hanno in-
trapreso un°attività commerciale, che è poi, invariabilmente, quella
divenuta caratteristica dei profughi tibetani in India: vendere indu-



26

menti di lana usati, nei mercati e nelle città. L'inverno, che è il
periodo di maggiore calma per l°agricoltura, è anche il miglior mo-
mento per vendere la maglieria di lana; cosí le due attività possono
essere svolte senza difficoltà.

Una piccola parte delle prestazioni lavorative dei membri adulti dei
villaggi viene richiesta per lavori pubblici e attività di interesse collet-
tivo. Tali lavori vengono generahnente proposti dai chi-mi e discussi
in assemblea. Le assemblee hanno luogo alla sera, nella piazza del
villaggio, e vi possono partecipare tutti, uomini e donne. Si tengono
regolarmente una volta al mese, per discutere di problemi comuni:
coordinamento delle attività agricole, andamento dei prezzi, spese di
manutenzione, migliorie. Altre volte, come nel caso di un lavoro
urgente a cui occorre provvedere collettivamente, un”assemblea
straordinaria è convocata dal chi-mi. Piuttosto che aprire il dibattito
e sentire il parere di tutti, in questi casi il chi-mi si limita a comunica-
re ciò che deve essere fatto, e quando. Chi vuole può intervenire, ma
in tali questioni di pressante interesse collettivo, il chi-mi si avvale di
tutta l°autorità che gli è stata conferita. Egli si riserva l'incarico di
sovraintendere ai lavori, di provvedere a procurare i materiali necessa-
ri e di pagare le spese.
Un caso del genere si verificò in pieno inverno al villaggio, quando

la strada di accesso si allagò, in un avvallamento, per le infiltrazioni
d'acqua di un vicino stagno e divenne impraticabile agli automezzi. Il
fatto era particolarmente grave perché quelli erano i giorni in cui si
vendeva il mais, ed i grossisti dovevano recarsi al villaggio per caricare
i sacchi. Se la strada fosse rimasta bloccata, non si sarebbe potuto
vendere il mais. Alla riparazione avrebbe dovuto provvedere l”ente
indiano per la manutenzione delle strade, mai tibetani sapevano che
sarebbe passato molto tempo prima dell'arrivo degli operai indiani.
Decisero, quindi, di intervenire essi stessi.

All°assemblea, il chi-mi chiese a tutti i rappresentanti dei cim-tzang
di fornire deHa mano d'opera per il mattino seguente. Una persona
per ogni cim-tzang si sarebbe dovuta presentare sul posto l'indomani
mattina: a mezzogiorno tutto sarebbe finito. Fin dalle prime ore di
luce, il giorno dopo, uomini e donne si radunarono nelle strade, con
attrezzi da lavoro in spalla. Non erano cento, quanti i cim-tzang del
campo, ma circa la metà. Non tutti avevano risposto all°appello, ma
la cosa non fu eccessivamente notata. Molte le donne, che furono
adibite al trasporto di pietre dai terreni vicini. Il chi-mi diresse i lavori



27

e, come previsto, la riparazione fu portata a termine entro mezzogior-
no. Il risultato fu abbastanza soddisfacente, anche se la soluzione era
temporanea; l°acqua non allagava piú la strada e i camion per il
trasporto del mais potevano passare.
L°intera comunità provvede anche ad assicurare i mezzi economici

necessari per le cerimonie religiose, la cui celebrazione è affidata ai
monaci. Tali cerimonie si svolgono in occasioni fisse del calendario
tibetano, oppure su iniziativa dell°abate del monastero, o ancora su
richiesta di un laico. Le cerimonie maggiori hanno luogo per l°anno
nuovo, e durano piú giorni. Sono piuttosto costose, perché bisogna
preparare le offerte - la cui materia prima è il burro - e provvedere
al tè e al cibo per i monaci, che passano tutta la giornata nel tempio
a pregare. Tranne che per le cerimonie richieste da un singolo, in cui
tutte le spese sono a suo carico, si fa una colletta tra i cim-tzang; in
tale caso, si chiede un contributo tra le 5 o le 10 rupie, a seconda
delle disponibilità finanziarie. Per le cerimonie del1°anno nuovo, un
villaggio può spendere oltre cinquemila rupie, raccolte attraverso una
colletta, nella quale il contributo di ognuno è definito, anche se con
una certa approssimazione.

Analisi della struttura di villaggio

La struttura socio-economica dei villaggi tibetani di Bylakuppe ha
subito una notevole evoluzione, nel corso di quindici anni, e attual-
mente si presenta assai complessa, per la compresenza di diversi ele-
menti che si sovrappongono a formare un unico tessuto funzionale.
L°affermazione della monocultura di mais è stata resa possibile

soltanto con Fintroduzione di servizi collettivi, realizzati mediante le
cooperative. Ciò ha rappresentato una trasformazione radicale dello
schema in base al quale erano sorti i villaggi. Secondo il progetto
iniziale, una volta create con l°inte1vento degli organismi pubblici le
premesse per la coltivazione agricola, icim-tzang dovevano diventare
cellule autonome ed entro certi limiti autosufficienti, salvo il control-
lo e l'assistenza dell'ufficio centrale. Su tale schema atomistico si
vennero imponendo dapprima spinte spontanee alla collaborazione
all°interno dei villaggi, e quindi più organiche iniziative a carattere
cooperativistico. Ne è risultata una rete di rapporti economici e
sociali assai fitta e vincolante.



28

Ogni colono si trova abituahnente in una situazione debitoria e
creditizia sempre aperta: in un dato momento può essere debitore
delle sementi e del fertilizzante alla cooperativa, ma creditore di
qualche giornata di lavoro nei confronti dei propri vicini. Ciò rappre-
senta una capitalizzazione utile per il prossimo raccolto. Sia l'uno sia
l'altro rapporto avvengono all'intemo del gruppo tibetano, e rispon-
dono quindi ad una logica, economica e in senso più lato culturale,
esclusiva del gruppo. Ciò viene considerato dai coloni come un ele-
mento di particolare importanza, sia dallo stretto punto di vista dell'
utilità economica, sia per quanto riguarda il rispetto delle consuetudi-
ni tibetane, nei modi di vivere degli individui, e nei rapporti sociali.
Lo ha espresso con chiarezza un giovane tibetano, che aveva lavorato
per gli indiani ed è quindi diventato commerciante di mangimi a
Bylakuppe: “Adesso mi trovo molto meglio, perché posso contratta-
re non solo in tibetano, ma alla tibetana”.

La vita nei villaggi di Bylakuppe si presenta come un amalgama in
difficile ma non precario equilibrio tra elementi contraddittori, in cui
affiorano tensioni di segno opposto: privato-pubblico; tradizionale-
moderno. La struttura organizzativa mantiene il carattere piramida-
le e paternalistico-autoritario del sistema politico e amministrativo
tradizionale tibetano: in contrasto, l'attività economica è affidata a
piccole imprese agricole, piccole industrie e imprese di servizi, che
sono organizzate secondo i criteri capitalistici e harmo come obietti-
vo il profitto.

La struttura dei villaggi, basata al suo sorgere su principi egualitari
nell'assegnazione delle case e dei terreni, è andata gradualmente assu-
mendo i caratteri della diseguaglianza economica e della stratificazio-
ne sociale.

Tre elementi sembrano aver concorso all°affennazione di questa
tendenza. Il primo è rappresentato dalla tardizione, che tende a ripro-
durre i rapporti di una società rigidamente divisa in classi. Si è visto,
nell'esempio della casa di Lobsang, come esistano cim-tzang formati
da una famiglia e dai suoi servitori. All'interno della casa, i rapporti
sono rimasti improntati al paternalismo tradizionale, anche se la con-
dizione dei servitori è assai piú libera di quanto era in Tibet.
Il secondo elemento va imputato al contatto con la società india-

na. Anche se nell°India moderna agiscono forti spinte verso una de-
mocratizzazione, Fineguaglianza economica e sociale è tuttora domi-
nante, in zone rurali, come quella dove si trova Bylakuppe. In tale



29

situazione, Pinsediamento tibetano è venuto assumendo il carattere
non di un campo di profughi assistiti, ma di un°isola di sviluppo
economico. Mercanti, mendicanti, coolies, lavoratori della zona con-
vergono ai villaggi tibetani per chiedere aiuto o un lavoro. Tutti i
tibetani sono dei datori di lavoro ~ lavoratori, e le loro condizioni di
vita non sono floride. Tuttavia, questa situazione ha portato i tibeta-
ni a delegare i lavori piú umili e faticosi agli indiani.
Il terzo fattore può essere individuato nell'imprenditorialità e

quindi nella logica del profitto privato. Molti hanno ricevuto aiuti,
talvolta da parenti o amici in Europa, o da organizzazioni di assisten-
za. Ha quindi funzionato il meccanismo imprenditoriale: c”è chi ha
reinvestito al massimo, e chi non ha potuto o voluto farlo; chi aveva
già nozioni di agricoltura, chi ha mostrato doti e capacità per questo
tipo di lavoro e per gestire la propria attività; chi invece era già
vecchio, o malato, o con una famiglia pesante sulle spalle e pochi acri
di terreno. ln pochi anni, le diseguaglianze non hanno tardato a farsi
sentire. Va aggiunto, tuttavia, che finora si tratta di differenze quan-
titativamente non molto rilevanti e che non sembrano essere in grado
di riprodurre una rigida stratificazione sociale.

La comunità monastica

Un complesso di comunità religiose è stato realizzato per volontà
del Dalai Lama nel Karnataka. Si sono ricostituiti i tre maggiori
centri monastici del Tibet - Sera, Ganden e Drepung - accogliendo
in tre diverse località i monaci fuggiti in India che appartenevano a
quei monasteri, e realizzando al tempo stesso una importante innova-
zione; quella, cioè, di ospitare anche monaci di sette diverse da quella
dei Gelupa (22).
Il nuovo monastero di Sera è sorto nella zona di Bylakuppe, non

lontano dai villaggi, mentre Ganden e Drepung sono stati costruiti a
Mundgod, a pochi chilometri di distanza. Tra i monaci destinati a
Sera si trovava un solo membro della setta Kadjupa, che in seguito li
ha lasciati, per unirsi a un piccolo monastero della sua setta; la comu-

22. Sera, Ganden e Drepung erano in Tibet le roccaforti del potere politico e religio-
so della setta dei Gelupa (a cui appartiene lo stesso Dalai Lama). Sulle funzioni dei
monasteri nella società tibetana, vedi Marazzi, A., 1975.



30

nità religiosa comprende quindi, esclusivamente, monaci Gelupa.
Nell”ambito dell°insediamento di Bylakuppe, si è voluto però che
fossero presenti tutte le piú importanti sette religiose. Un imponente
progetto prevede un grande monastero Nigma, accanto al villaggio 4.
Il progetto è ancora incompleto, ma già accoglie (1976) 120 monaci,
compresi molti allievi in giovanissima età. Non avendo terra assegna-
ta, i monaci Nigma la prendono in affitto per coltivarla, ma contano
soprattutto su donazioni dei laici.
Un°altra comunità religiosa è sorta accanto al villaggio: è il mona-

stero dei Sakya, fondato nel 1968 da due monaci soltanto e che otto
anni dopo ne contava 47, oltre a numerosi allievi provenienti dai
diversi villaggi Anche gli allievi piú giovani vivono nel monastero.
Tutti i monaci devono essere finanziariamente autosufficienti, non
essendovi fonti comuni di reddito, se si eccettuano le offerte dei laici;
ognuno contribuisce alle spese comuni con 200 rupie all°anno, che
risultano insufficienti ad assicurare anche il solo cibo. Ma i monaci
Sakya concordano nell°affermare che la vita monastica presenta van-
taggi, oltre che di ordine spirituale, anche di ordine materiale, dato
che ricevono aiuti e non devono provvedere che a se stessi.
ll numero dei residenti a Sera è passato dai 300 monaci iniziali a

circa 460 (all'inizio del 1976), per 1°arrivo di studenti e aspiranti
monaci (23). Gli acri a disposizione del monastero sono rimasti 210:

23. Il nuovo monastero di Sera si costituì nel 1969, con l`arrivo di 300 monaci sul ter-
reno ad essi assegnato dal governo indiano nell`ambito del piano di insediamento nella
zona di Bylakuppe. I monaci ricevettero 210 acri di terra e fu fornita loro Passistenza
tecnica e il materiale necessario per costruire le abitazioni. Appena arrivati, i monaci si
misero al lavoro: il primo compito fu quello di costruire una strada che li collegasse ai
villaggi dei profughi. Poi si misero a disboscare la giungla e quindi costruirono le case.
In quel periodo ricevevano, oltre ai pasti, una paga di 2 rupie al giorno. Quei monaci
venivano da una ex prigione militare inglese, a Baksa, che era stata adattata a campo
profughi per i monaci tibetani. A Baksa il clima era tremendo, e le condizioni di vita
insopportabili; il progetto del Karnataka era stato concepito anche per fornire un°alter-
nativa di vita in quella prigione. Rispetto a Baksa, la nuova esperienza parve positiva ai
monaci, anche se essi dovevano affrontare le stesse difficoltà e gli stessi pericoli attra-
verso i quali erano passati i coloni. Il primo, maggiore problema fu quello di proteggere
i campi da elefanti e cinghiali. Ogni notte, a turno, sedici monaci vegliavano e stavano
nei campi con torce accese, battendo dei sassi per far rumore e facendo fischiare nell”a-
ria le lunghe fionde tibetane. Per difendersi dagli elefanti, i monaci costruirono anche
rudimentali fucili: come canna, utilizzarono pezzi delle tubazioni che servivano a por-
tare l”acqua, mentre il sistema di percussione era realizzato con un piccolo arco, che fa-
ceva scattare un chiodo; la cartuccia era preparata mischiando sassi a polvere da sparo



31

ulteriori 50 acri dovrebbero venire assegnati da1l°amministrazione in-
diana. Nel 1975 è stata introdotta una novità suscettibile di avere
notevoli sviluppi nell'economia agricola sia del monastero sia, in futu-
ro, dei privati che la adotteranno: Firrigazione artificiale a pioggia.
Con un finanziamento pubblico indiano, è stato realizzato un sistema
di irrigazione per 27 acri della terra assegnata al monastero Sera, con
il progetto di arrivare a un totale di 50 acri irrigui.
Il governo indiano ha assegnato ai monaci di Sera un trattore; essi

stessi ne hanno acquistati altri tre, mentre un quinto è di proprietà
della loro cooperativa. La cooperativa viene gestita da sei monaci e
un indiano. Oltre all°uso del trattore, essa fornisce sementi, fertiliz-
zanti e attrezzi agricoli, e provvede alla vendita di prodotti. Non
mancano i monaci in grado di compiere le necessarie riparazioni ai
trattori. .
Il monastero presenta il duplice aspetto di comunità religiosa e di

unità economica fondata su basi collettive. La struttura gerarchica e
organizzativa che si era venuta formando al suo interno è rivolta ad
ambedue gli aspetti e tiene conto sia degli elementi tradizionali - più
legati alla religione - sia delle novità dipendenti dall'attuale situazio-
ne, particolarmente evidenti riguardo ai problemi economici.
In analogia con la struttura del monastero tibetano da cui ha preso

il nome, Sera è diviso in due sezioni, ta-tsang (24), che costituiscono
due collegi religiosi del tutto autonomi e indipendenti, sia nell°orga-
nizzazione della vita quotidiana, sia riguardo ai riti e alle cerimonie.
Tali sezioni sono denominate Sera Gé, o Sera superiore (25) e Sera

comperata al piú vicino mercato. I turni di veglia continuano tuttora, anche se gli ele-
fanti si sono ormai ritirati nella giungla e non fanno, in quella zona, che sporadiche
puntate; ma i cinghiali sono sempre un grave pericolo per le colture.
Terminata la costruzione delle abitazioni, e con essa anche il sussidio da parte india-

na, i monaci dovettero industriarsi a vivere dei prodotti agricoli. Per molti di essi, l”a-
gricoltura era una novità, ma non ebbero difficoltà ad imparare; sei tecnici agrariindia-
ni insegnarono loro come seminare e come coltivare il mais, che fu, fin dagli inizi, la
principale coltura.

24. In tibetano:

\ \
25. In tibetano:



32

Mé, o Sera inferiore (26).
(In Tibet vi era una terza sezione, il collegio tantrico, che non si è

potuto ricostituire in India). Dei 300 monaci che hanno formato il
monastero a Bylakuppe, 193 appartengono a Gé e 107 a Mé. Ad essi
vanno aggiunti 160 giovani monaci (che devono ancora completare
Pistruzione religiosa), di età compresa trai 7 e i 17 anni circa. Questi
giovani vengono per la maggior parte dai villaggi vicini, alcuni dall”In-
dia settentrionale. Sono ospitati nella stanza del loro maestro e divi-
dono con lui anche i pasti: il maestro può chiedere al monastero di
ricevere mezza razione di vitto oltre alla propria, pagando trenta
rupie al mese, che gli vengono di solito rimborsate dai parenti dell°al-
lievo. I
Vi è un tempio centrale, tsog-Chen (27), comune per Gé e Mé. Sei

persone sono addette al tempio. Lo cha-ri (28), che resta in carica un
anno, ed è alternativamente un monaco di Gè e di Mè, ha il compito
di organizzare le cerimonie, avvertire i monaci dei riti che devono
svolgersi, preparare le offerte, provvedere alla pulizia del tempio-e
curare che tutto sia in ordine. Vi sono poi due tsog-chen tzli-mi (29),
rappresentanti della comunità dei monaci, e un trortg-ijk (30), con
funzioni di segretario. Infine, due cuochi, uno da Gé e uno da Me:
essi provvedono alla preparazione del té e delle minestre consumate

\

26. In tibetano: R1 É; 3

á 'È '27. In tibetano: rl I* K Questo termine indica, oltre al tempio come costru-
zione, anche la comunità di tutti i monaci, rappresentata simbolicamente dal tempio.

. f\ .
28. In tibetano: R

29. In tibetano: Išfš x' Pz ë)Z¬l.¢;\l'

:_ 2] .
30. Intibetano. Q al



33

dai monaci del tempio, mentre si svolgono le cerimonie, che durano
spesso tutta la giornata.
I membri delle due sezioni vivono in piccole abitazioni destinate a

quattro monaci e che ospitano talvolta qualche allievo. Con il medesi-
mo termine, kang-tsen (31), si indicano sia le costruzioni sia i monaci
che vi abitano. Il kang-tsen costituisce quindi l'un.ità strutturale e
residenziale minima del monastero, corrispondente al cim-tzang ri-
spetto al villaggio, ma dotato di assai minore autonomia.
Ogni ta-tsang ha un abate, khenbo (32), che è al vertice della

gerarchia di ognuna delle due sezioni del monastero. Non vi è una
figura preminente nella gerarchia dell°intero monastero, ma il piú
anziano dei due abati, quello cioè che ricopre tale ruolo da più tem-
po, gode di maggiore autorità, ciò che viene espresso simbolicamente
dalla posizione piú elevata del cuscino su cui egli siede nel tempio
durante le cerimonie.
Il ghe-cü (33) è addetto alla disciplina dei monaci e soprattutto

degli allievi. La regola monastica è assai rigida, anche se non sono piú
in vigore le dure punizioni corporali che erano d'uso in Tibet. Quattro
scia-bu (34) curano Famministrazione e si occupano degli affari della
comunità, stipulando i contratti per la terra in affitto. Gerarchica-
mente sottomessi agli scia-bu, ma in realtà piú influenti di essi, sono
gli gnir-ba (35) che si occupano della vendita dei prodotti agricoli del

31. In tibetano: IB- I' É R

\,J
32. lntibetano: al rn

\
33. In tibetano: ìll (LI .

\.›

34. In tibetano: %n-1'

35 ' - \ ' '_ In tibetano. Uì ß Â Il



34

monastero, dell°acquisto dei viveri per la cucina e delle sementi e
fertilizzanti per i campi, e tengono le chiavi della dispensa. Ogni sei
mesi gli gnir-ba devono rendere conto agli scia-bu del loro operato, e
questi ultimi esercitano un accurato controllo dei conti e delle con-
trattazioni compiute. Inizialmente il rendiconto era mensile, ma dato
lo scarso ritmo delle attività, si sono ritenuti sufficienti due rapporti
all°anno. Ogni sezione ha un proprio direttore dei lavori agricoli, lo
scing-le ngo-ce (36); egli controlla il lavoro nei campi e tiene un
registro delle presenze al lavoro. Chi è assente una giornata, durante il
periodo della semina o del raccolto, viene multato di 5 rupie. ln altri
periodi, la multa scende a 3 o 4 rupie.

Una novità introdotta nel monastero indiano di Sera è l”elezione
per votazione dei monaci che devono occupare le diverse cariche. Per
l'abate, i monaci si limitano a segnalare al Dalai Lama i tre o quattro
nomi che hanno ottenuto il maggior numero di voti. Spetta al Dalai
Lama scegliere tra costoro il nuovo abate e conferirgli la carica. Tale
procedura è avvenuta finora una sola volta, quando l'abate piú anzia-
no di Sera Gè, desiderando ritirarsi, convocò l°assemblea dei monaci e
chiese loro di indicare uno o piú possibili successori alla sua carica.

Anche il ghe-cü viene eletto secondo la medesima procedura. Scia-
bu e gnir-ba sono eletti invece con una votazione che ha valore defini-
tivo: chi ha piú voti riceve l°incarico, senza che vi sia bisogno di
ottenere il consenso del Dalai Lama. Hanno diritto a votare tutti i
monaci che hanno almeno 15 anni, ma la regola non è rigida, e vi
sono eccezioni, sia nel senso di individui in maggiore età età che non
votano, sia nel senso di minori che votano. La votazione avviene
distribuendo dei foglietti di carta ad ognuno dei monaci, riuniti in
assemblea. Su un lato del foglio, il monaco scrive il nome del candi-
dato scelto, sull”altro lato il proprio nome. Il voto, quindi, non è
segreto.

L°organizzazione del lavoro è indipendente per Gè e Mè, e si svi-
luppa secondo linee analoghe. Si prenda il caso di Ge.

Quaranta monaci sono addetti ai lavori nei campi. Sono gli stessi
che compiono i tumi di notte, per il duro compito di tenere lontani
elefanti e cinghiali dai raccolti. Tutti gli altri monaci sono esentati dal

_ ¢\ _ _ v_ \ ,
36. In tibetano: ql rl ql



35

lavoro, alcuni per diritto (come l”abate), altri dietro pagamento di
300 rupie all”anno, come contributo per i pasti e altre spese del
monastero. Anche costoro, tuttavia, vengono mobilitati nei momenti
di necessità: durante il raccolto o quando bisogna ritirare in gran
fretta i prodotti agricoli dai campi per metterli al riparo se arriva un
improvviso acquazzone. Per il resto del tempo, in virtù di quel contri-
buto, possono dedicarsi allo studio e alla meditazione. Quando però
un monaco, dopo molti anni di studio, ottiene il titolo di Geshe (37),
torna ad essere disponibile per il lavoro, se non è troppo anziano. Il
contributo annuale di 300 rupie viene raccolto nella maggior parte
dei casi con donazioni di laici e 1°aiuto di parenti e amici; altre volte,
il monaco stesso (o la famiglia di lui) è in grado di provvedere a quel
pagamento.

Agricoltura e altre funzioni del monastero a conflitto

Per i lavori agricoli, Gè e Mè usufruiscono in comune dei servizi
della cooperativa, che fornisce l°uso del trattore, i fertilizzanti e le
sementi. Ma per altre necessità, le due sezioni restano indipendenti e
separate: ognuna ha i propri buoi per arare i campi, e delle mucche
(8 Gè, 5 Me), per assicurare il fabbisogno del latte. In totale, i monaci
di Sera dispongono di 210 acri di terreno coltivabile, di cui 27 irrigati
a pioggia. I monaci si trovano, quindi, ad avere meno terreno coltiva-
bile degli abitanti dei villaggi: meno di 3/4 di acro pro-capite, senza
contare i 160 monaci che si sono aggiunti ai primi 300, e che non
hanno avuto nessuna assegnazione di terreno.
Con Pintroduzione dell°irrigazione si è cercato di ovviare a1l'impos-

sibilità di assegnare altre terre ai monaci. Mantenendo fissa l'estensio-
ne dell°area coltivata, il prodotto agricolo aumenta. In teoria, si può
ritenere che esso si moltiplichi per tre, dato che si possono ottenere
tre raccolti annui invece di uno. I monaci tuttavia hanno previsto un
ciclo annuale di soli due raccolti, con coltivazione alternata di mais e
frumento. Il frumento viene seminato il nono mese del1'anno tibeta-
no (tra ottobre e novembre) e raccolto il primo mese (tra febbraio e
marzo). Quindi, verso la fine del terzo mese (maggio), si semina il
mais. Questo ritmo di lavoro, piú serrato di quando non era in fun-

37. Potrebbe paragonarsi a un dottorato in teologia.



36

zione l'impianto di irrigazione, ha provocato una decisa reazione ne-
gativa: i monaci lamentano che le attività lavorative- sottraggono trop-
po tempo alla preghiera e alla meditazione.
Alcuni problemi rimangono insoluti, nell°organizzazione della vita

comunitaria al monastero di Sera. Il primo riguarda le spese personali
dei monaci. Coloro che ricevono un contributo esterno, versano l°inte-
ra somma per coprire le spese del vitto. Coloro che lavorano, d'altra
parte, non ricevono compensi di alcuna sorta. Manca, in particolare,
il denaro per il vestiario. I monaci dovrebbero avere tre abiti diversi:
uno da lavoro, uno da portare abitualmente, ed un terzo per le ceri-
monie. In pratica, ognuno si veste come meglio può, con qualche
telo, spesso pieno di toppe, nei caratteristici colori rosso-bruno e
giallo-arancione. Fortunatamente, il clima è temperato, ha poche va-
riazioni di temperatura nel ciclo annuale e non richiede mai abiti
pesanti.
Altro problema insoluto è quello medico. Al monastero non vi è

alcun modo di curarsi, e manca persino un monaco che abbia studia-
to la medicina tradizionale; una figura che, invece, non mancava quasi
mai nei monasteri del Tibet. In caso di malattia, i monaci devono
recarsi al villaggio 1, dove è il piú vicino medico. Se costui prescrive
loro delle medicine, essi devono poi andare a procurarsele a Kushal
Nagar. A parte la scomodità, spesso mancano i soldi, e i monaci
rinunciano allora a curarsi. Farsi fare un°iniezione costa 2 rupie, una
cifra che corrisponde alla spesa giornaliera per il vitto.
Vi è un astrologo, al monastero, che però non conosce l'arte medi-

ca. In Tibet, medico e astrologo erano spesso la stessa persona ed
anche in India, a Dharamsala, vi è una scuola unica di medicina e
astrologia tibetane. A Sera, l°astrologo viene soprattutto consultato,
dallo scing-le ngo-ce, per ricevere indicazioni circa i giorni più favore-
voli alla semina e al raccolto e per sapere chi dovrà seminare, o
almeno dare inizio alla semina, perché ciò avvenga sotto imigliori
auspici. Quest°ultima indicazione viene data facendo riferimento all'
anno di nascita, e ad altri parametri astrologici, in modo che la perso-
na adatta possa essere individuata all°interno della comunità. Molti
laici, inoltre, si rivolgono all°astrologo per ricevere analoghi suggeri-
menti, oppure, quando muore un membro della famiglia, per cono-
scere la data in cui bisogna cremare il corpo, cosí che il defunto si
trovi nelle migliori condizioni per entrare nella prossima vita. La
posizione dell°astrologo è divenuta secondaria o almeno non ha piú



37

quell°importanza che aveva in passato nel Tibet. L'astrologo stesso
lamenta di non poter svolgere in modo soddisfacente il proprio com-
pito, per mancanza dei testi classici antichi,e tende a esercitare sem-
pre meno le proprie funzioni.

Le pratiche religiose, si dice, occupano un quarto del tempo che
era dedicato ad esse in Tibet, nei grandi monasteri. Ne soffrono
alcune cerimonie religiose, come quelle di iniziazione a più elevati
stadi della dottrina e del'e pratiche tantriche, che richiedono lunghi
periodi di preparazione e di esecuzione. Si finisce per abbreviare o
rimandare cerimonie e pratiche di meditazione ed i monaci, specie
quelli piú anziani, mettono in risalto le conseguenze negative di tale
situazione.
La giornata, al monastero di Sera, non è regolata in modo rigido,

anche a causa delle diverse attività a cui si dedicano i monaci: dallo
studio alla meditazione, al lavoro nei campi (38). Per tutti, la sveglia
è poco dopo l'alba e l'ora del riposo notturno non prima delle undici
di sera. Per chi studia, le ore delle lezioni collettive di lettura dei
testi, di musica, di pratiche religiose e di dialettica, vanno dalle 8 alle
12 del mattino, e dalle 5 alle 10, la sera. Si formano due gruppi, uno
degli studenti di Sera Gè e l°altro di Sera Me. A giorni altreni, un gruppo
occupa il grande tempio e l”altro si raduna all°aperto, in uno degli
spiazzi circondati dalle celle dei monaci. I monaci che lavorano si
recano ai campi subito dopo il té del mattino, recitando preghiere
mentre camminano, oppure si dedicano alle diverse attività stagionali
del1°agricoltura, ora rese piú intense dall'introduzione dell'irrigazione.
Una attività che, a detta dei monaci, rischia di essere soffocata dal

lavoro agricolo, è quella educativa. E' d°uso che l°attività educativa
non sia organizzata collettivamente; i monaci vengono sollecitati indi-
vidualmente a diventare maestri, dagli aspiranti allievi o piú spesso
dai loro parenti. I monaci sono liberi di accettare o meno uno o piú
allievi, e di chiedere un eventuale compenso. Se sono impegnati nei
lavori agricoli, molti monaci trovano difficile potersi dedicare anche
a1l'istruzione. Inoltre, ci si rende conto che, nella nuova situazione,
non è piú sufficiente impartire le nozioni che costituivano tradizio-

38. Al contrario, nel monastero Tashi Lhunpo, che sorge poco lontano dai campi ti-
betani, si è ripresa la regola che vigeva nell°omonimo monastero in Tibet dove era il
Panchen Lama, ed anche la giornata è scandita rigidamente secondo l`antico orario,
tranne che per una minoranza di monaci occupata nei lavori agricoli.



38

nalmente materia di studio: calligrafia, memorizzazione di testi reli-
giosi, commento e dialettica intorno ad argomenti religiosi e filosofi-
ci, canto, musica ed elementi di liturgia, astrologia e medicina. I
monaci hanno compreso che, in India, agli allievi si devono impartire
altre materie di insegnamento, e in particolare che occorre introdurre
lo studio delle lingue. Essi vorrebbero, quindi, modificare il sistema
tradizionale di insegnamento individuale ed aprire una scuola all'in-
terno del monastero. Il progetto però non è stato ancora realizzato,
per mancanza di fondi.

L°elemento religioso

Dai laici, il monastero viene considerato un luogo di preghiera e di
meditazione, che diffonde gli effetti positivi derivanti da tali pratiche
su tutti gli esseri viventi. Riti e cerimonie sono eseguiti dai monaci,
direttamente o su incarico dei laici. Di rado i laici assistono alle
cerimonie religiose, e quando ciò avviene, essi si limitano ad osservare
all°esterno i monaci in preghiara e solo alcuni eseguono qualche pro-
strazione all°ingresso del tempio.
In alcune occasioni, tuttavia, gli abitanti dei villaggi si danno con-

vegno al monastero. Ciò avviene durante i primi giorni del1°anno
nuovo e ad altre date fisse del calendario tibetano, nonché in occasio-
ne di particolari celebrazioni. Uno di questi avvenimenti è stato l°in-
vestitura al proprio ruolo di una nuova incarnazione, quella del terzo
pa-bung-ka (39). Era un bambino di sette anni, che doveva essere
ospitato al monastero, con un suo seguito, per venire istruito secondo
quanto richiedeva il suo alto grado. Una lunga cerimonia nel tempio
principale, durante la quale, oltre alle preghiere, furono recitati dei
poemi in onore della incarnazione nuovamente riconosciuta, occupò
la mattinata, mentre affluivano dai villaggi vicini donne, uomini e
bambini, negli abiti tradizionali da festa. Conclusa la cerimonia, il
pa-bung-ka lasciò il tempio accanto ai due abati, preceduto da un

V*

39. In tibetano:m` U E 1-“'11 nome deriva dal luogo sacro, in Tibet, da cui pro-
veniva la prima incamazione riconosciuta di questa figura, considerata una delle più
elevate spiritualmente. La cerimonia è avvenuta nel gennaio 1976.

<

-_-in-¬v_.ì_

ì

E

1

1



39

monaco che portava una grande immagine del Dalai Lama, e si recò
in un piccolo luogo di culto, dove fu fatto sedere al posto piú alto.
Iniziò allora una lunga processione, formata da tutti i laici che si

erano dati raduno al monastero: quattro-cinquecento persone. Ognu-
no portava in mano una busta chiusa e una /cha-ta, la bianca sciarpa
di seta o di garza che è simbolo di buon augurio; la sciarpa copriva la
busta, anch°essa bianca. Poco prima di arrivare dinnanzialpa-bung-ka,
ognuno deponeva la busta nelle mani di un monaco; quindi, offriva la
kha-ta al piccolo lama che, a sua volta, imponeva le mano sul capo di
chi gli si inchinava dinnanzi. La busta conteneva un°offerta in denaro
e chi la riceveva era il chan-zo (40), cioè il tesoriere del pa-bung-ka,
che avrebbe poi amministrato quelle somme per conto di lui.
Sull°esterno della busta stava la indicazione della somma che si offri-
va, e sul retro il nome di chi faceva l°offerta. Le cifre variavano da un
minimo di cinque ad alcune centinaia di rupie. Durante la visita al
monastero, molti facevano altre offerte,-a monaci che conoscevano, o
con i quali erano imparentati. Una delle famiglie piú benestanti di un
villaggio, ad esempio, distribui le sue offerte nel modo seguente: 100
rupie al pa-bung-ka, 25 rupie a due anziani lama, 10 rupie ad altri
quattro monaci e ancora 5 rupie a cinque monaci; in totale 215
rupie. Una cifra notevole, non lontana da quella che assicura a un
monaco il vitto per un anno.
Terminata la processione, alcuni visitatori furono introdotti in una

stanza, dove fu servito del tè, da teiere appositamente decorate, per
cui il té diventava un'offerta simbolica beneaugurante. Insieme al té
fu offerta una manciata di riso con uvette, anch°essa un°offerta ritua-
le tradizionale: il riso doveva essere in parte assaggiato, in parte lan-
ciato in aria per offrirlo agli dei, e in parte restituito, accartocciato in
un pezzo di carta. Tra questi invitati - cinquanta circa - erano
compresi alcuni monaci venuti da altri monasteri in rappresentanza
delle sette e delle comunità religiose a cui appartenevano, un rappre-
sentante del Dalai Lama, alcuni chi-mi dei villaggi e i membri delle
famiglie aristocratiche o piú ricche. A tutti costoro, il chan-zo ricam-
biò l°offerta ricevuta, porgendo ad ognuno una busta chiusa o una
kha-ta. Ma né l°una né l°altra erano uguali per tutti. I personaggi

40. tntibetano; Q É'
`Q



40

più importanti ricevevano una kha-ta in seta cinese, gli altri una comu-
ne kha-ta in garza di cotone; la somma contenuta nelle buste, inoltre,
variava da un minimo di 5 rupie, per la maggioranza degli invitati, a
un massimo di 20 rupie. Sulle buste, vi era l°indicazione dell'importo
contenuto, preceduta da un'espressione il cui significato letterale era
“contributo per il corpo” e cioè “contributo per (la fatica compiuta
dal) corpo”. La busta veniva ricevuta come si accolgono i doni nell”
usanza tradizionale tibetana, cioè con le mani unite poco sotto il
volto, le palme rivolte verso l°alto, 'e quindi veniva infilata in una
borsa o in una tasca, senza aprirla.

Sera è un esempio di come i tibetani, nei nuovi insediamenti stabili
dell”India meridionale, abbiano inteso ricostruire, almeno in parte,
quella struttura monastica che rappresentava in Tibet non soltanto
una fondamentale espressione culturale, sotto l'aspetto religioso, ma
un importante elemento della struttura sociale, sotto l'aspetto politi-
co, economico e dell'organizzazione sociale. Non tutti questi aspetti
si sono riprodotti secondo lo schema tradizionale nei nuovi monasteri
tibetani in India. Ciò dipende non tanto da uno spostamento interno
delle funzioni dai monasteri ad altri elementi della struttura sociale,
quanto dalle mutate condizioni in cui si trova la comunità dei tibeta-
ni in India. Anche dove essa è riuscita, come nel Karnataka, a ricosti-
tuire degli insediamenti stabili e organizzati, si trova pur sempre in
una situazione precaria, priva di indipendenza politica e con una solo
parziale autonomia economica e sociale. Anche in questa situazione,
tuttavia, i monasteri hanno assunto una posizione centrale all'interno
del sistema culturale e sociale dei tibetani in esilio, riappropriandosi,
almeno in parte, le funzioni che avevano nel sistema sociale tradizio-
nale.
Nell°ambito dell°insediamento dei tibetani a Bylakuppe, l'elemento

religioso presenta caratteri di coerenza e di omogeneità rispetto al
sistema culturale e sociale. Esso, inoltre, è riuscito ad assolvere ad
un°altra importante funzione; quella, cioè d'imporsi come forza me-
diatrice tra il microcosmo culturale dei tibetani e la realtà estema, in
senso sociale ed anche ecologico.
Non lontano dagli insediamenti tibetani di Bylakuppe, sorge una

montagna, ritenuta sacra dagli indiani, sulla cui cima è stato costruito
un tempio, raggiungibile salendo tremila scalini. Quella montagna,
chiamata Malawa dagli indiani del luogo, è stata riconosciuta anche
dai monaci tibetani come un luogo sacro, uno dei quaranta luoghi



41

sacri che esistono al mondo, secondo la tradizione buddhista. Un
anno in cui la siccità rischiava di compromettere i raccolti, i monaci
si recarono in pellegrinaggio sul monte Malawa, dove fecero offerte e
pregarono. La pioggia non tardò a venire, e i tibetani ne dedussero
che quel pellegrinaggio aveva dato i risultati positivi sperati. Si è
quindi stabilita la consuetudine di recarsi al Malawa regolarmente,
almeno due volte all'anno, per innalzarvi le tradizionali bandiere di
preghiera, tar-chog, tra i rami degli alberi. Si ritiene che quello sia un
luogo piú propizio per farvi sventolare al vento le bandiere colorate
che recano preghiere e invocazioni, di quanto non siano i villaggi
tibetani e le loro immediate vicinanze. Questa è la ragione per cui
l°insediamento di Bylakuppe manca di uno degli elementi esteriori
più caratteristici, comune di solito a tutti i luoghi dove risiedono dei
tibetani: le bandiere di preghiera che abitualmente sventolano sul
tetto delle case e sugli alberi vicini.
Il Malawa, visibile da quasi ogni parte dell'insediamento di Byla-

kuppe, quando non si alza la foschia provocata dall°umidità, è un
punto di riferimento particolarmente significativo per i tibetani. Esso
rappresenta un elemento naturale locale interpretato simbolicamente
attraverso i dati forniti ad essi dalla propria cultura. Attraverso que-
sto processo, l'uomo prende possesso della natura che lo circonda,
nella quale deve vivere e che egli deve conoscere per poter vivere.
Cosi come avviene per un suo elemento, tutto l'ambiente naturale
diventa qualcosa di conoscibile, in cui l°uomo si sente inserito e con il
quale stabilisce un rapporto: diventa, cioè, uno spazio culturale. Tale
processo di acquisizione culturale dell°ambiente ecologico acquista
particolare risalto nel caso di un gruppo, come quello dei tibetani di
Bylakuppe, sradicato dall°ambiente naturale in cui si è formata la sua
cultura, e trapiantato in un ambiente ignoto materialmente, e di cui
non possiede culturalmente una chiave di lettura e di interpretazione.
L'aver riconosciuto, in un elemento del nuovo ambiente naturale, dei
segni provvisti di valore nell'ambito della propria cultura, ha significa-
to per i profughi tibetani un superamento dello stato di estraneità
rispetto al luogo in cui si sono trovati a vivere.
Il riconoscimento del Malawa come luogo sacro, non soltanto da

parte degli induisti, che hamio costruito il tempio sulla cima del
monte, ma anche da parte dei monaci tibetani, ha significato anche la
conferma di un°unità tra la cultura tibetana e quella indiana, sempre
affermata attraverso l°e_redità comune del buddhismo.



42

Nell'India contemporanea, le tracce del buddhismo sono labili; ma
il Dalai Lama ed i monaci tibetani più influenti hanno spesso messo in
risalto, nell'esilio attuale, il significato di ritorno alla terra da dove
partí il messaggio buddhista. Il riconoscimento della sacralità del
monte Malawa da parte dei tibetani può quindi essere inteso come
riappropriazione di un elemento di una eredità culturale che appartie-
ne anche ad essi..
Un altro riferimento visivo di intenso significato culturale è stato

realizzato su iniziativa dei monaci nello spazio circostante l'insedia-
mento di Bylakuppe: l”abitazione destinata ad ospitare il Dalai Lama
nell'eventualità di una sua visita. E' una costruzione con la quale
questa comunità isolata ha inteso rendere concreto e visibile il co-
stante contatto ideale che essa sente con la propria guida spirituale e
politica. Non potendo disporre della presenza reale del Dalai Lama,i
tibetani di Bylakuppe rappresentano, tenendo sempre pronta una
abitazione destinata a lui, la possibilità di una sua presenza futura e,
in ogni momento, una sua presenza ideale. Quella costruzione, isolata
e deserta, non ha alcuna funzione pratica. Essa può essere considerata
come l°espressione emblematica del potere - spirituale ma anche tem-
porale - del Dalai Lama, e dietro di lui delle gerarchie religiose,
sull'intero gruppo di Bylakuppe.

Analisi della struttura del monastero

Il monastero di Sera si presenta come una unità sociale dotata di
notevole forza di coesione interna, e di autonomia nei confronti
dell°esterno. Alla motivazione religiosa, che rappresenta culturalmen-
te il principale elemento unificante della comunità, si sono aggiunte
le attività economiche, che ne hanno rinsaldato la struttura sociale.
Rispetto ai monasteri del Tibet, e in particolare a quello di Sera, che è
servito di modello al monastero di Bylakuppe, si possono notare
alcune differenze significative. In Tibet, Porganizzazione economica
dei monasteri era di tipo feudale. I monaci riscuotevano tasse e tan-
genti da contadini e pastori che coltivavano e allevavano bestiame su
terre sulle quali il monastero vantava dei diritti ( che solo impropria-
mente si potrebbero chiamare di proprietà); terre spesso vicine, altre
volte a grande distanza dal monastero stesso. Inoltre, dagli abitanti
dei villaggi vicini veniva richiesta una prestazione gratuita di mano



j'

43

d'opera, per coltivare i campi che dipendevano direttamente dal mo-
nastero, e per assicurare servizi di vario genere. L”attività lavorativa
dei monaci era ridotta al minimo, anche per i novizi. I compiti princi-
pali, tutti interni, riguardavano la cura del tempio, i complessi prepa-
rativi delle cerimonie, la cucina.
In India, il monastero che ha preso il nome di Sera ha dovuto

adottare un diverso schema di organizzazione economica. I monaci
erano anch°essi dei profughi, e venivano accolti a condizioni analoghe
dei laici. Ricevevano una abitazione e del terreno con il compito di
coltivarlo essi stessi. Nella nuova situazione, non si poteva imporre un
rapporto di dipendenza agli abitanti dei villaggi vicini, affinche essi
fornissero denaro, beni e mano d°opera al monastero; quest'ultimo
doveva rendersi autonomo e autosufficiente.
A differenza dei laici, ai monaci non fu assegnato del terreno a

titolo individuale: l°assegnatario era il monastero, e l°estensione della
terra attribuita faceva riferimento al numero dei monaci che costitui-
vano il nucleo iniziale, ma non alle singole persone. Si sono create,
cosí, le premesse per una organizzazione economica comunitaria, in-
novativa rispetto alla situazione tradizionale, e decisamente diversa
dalla gestione privatistica delle casee dei terreni nei villaggi abitati
dai laici. Tuttavia la comune gestione delle attività produttive non
implicava di per sè né una divisione del lavoro di tipo collettivista, né
l°adozione di un criterio egualitario nel momento della distribuzione
e del consumo. La struttura sociale, cioè, non veniva interamente
condizionata dalla nuova situazione e dai nuovi impegni.
Di fatto, si è venuta a creare, a livello strutturale, una situazione di

tipo misto, in cui si sovrappongono e coesistono momenti collettivi
ed egualitari, ed altri in cui domina un modello gerarchico e di dise-
guaglianza. Il lavoro nei campi viene compiuto collettivamente, con
una solo generica distribuzione dei compiti; l'unica divisione del ter-
reno riguarda quella, fondamentale nella struttura del monastero, tra
Gé e Mè. L”intero prodotto delle coltivazioni agricole, o il ricavo
della sua vendita, va al monastero, diviso nelle sue due sezioni,e di
esso usufruiscono tutti i monaci. Ma soltanto una minoranza lavora a
tempo pieno. La maggior parte dei monaci non partecipa all”unica
attività economica produttiva, quella agricola, ma contribuisce alle
spese del monastero con il versamento di una rendita. Quest°ultima,
che proviene da fonti esterne al monastero, ha carattere sostitutivo
rispetto al lavoro manuale.



44

La distribuzione e il consumo appaiono regolati in un modo assai
piú egualitario. Ciò va messo in relazione con una caratteristica parti-
colare dell'organizzazione interna del monastero: lamancanza di de-
naro in circolazione. Rendite e donazioni che formano il contributo
richiesto per ottenere l'esenzione dal lavoro, sono versate per intero
nelle casse del monastero: se avanza qualche rupia, essa serve ai mo-
naci per alcune spese di prima necessità, come le medicine, da acqui-
stare fuori dal monastero, al villaggio indiano, o per procurarsi un
dono da offrire quando vanno a rendere visita a qualcuno nei villaggi.
Alle spese generali di prima necessità, come l'acqua e la manutenzio-
ne delle abitazioni, provvede Pamministrazione del monastero.

La mancanza di denaro disponibile da parte dei monaci fa si che
essi non possano procurarsi nuovi abiti, o altri beni di uso personale,
spesso necessari. D°altra parte, essa provoca tra i membri della comu-
nità un livellamento ~ sul piano della distribuzione e del consumo -
che manca nella fase produttiva, essendovi discriminazione tra coloro
che lavorano e coloro che versano del denaro in sostituzione di una
prestazione lavorativa.

Le abitazioni sono tutte uguali e vengono assegnate gratuitamente
ai monaci. Anche il vitto è comune e gratuito tranne nel caso della
richiesta- di supplemento di cibo (ma tale supplemento, che serve a
nutrire un allievo ospitato da un monaco, viene in genere pagato
dall°al1ievo stesso).

La sicurezza del vitto e dell'alloggio viene considerata dai tibetani
un privilegio dei monaci nei confronti dei laici, che devono spesso
lavorare assai piú dei monaci per mantenere una famiglia.
Nella considerazione generale viene attribuito valore preminente al

tempo disponibile, piuttosto che alla ricchezza e al prestigio. I mona-
ci dispongono di piú tempo di chi ha famiglia, e ciò è ritenuto della
massima importanza, dato che il tempo libero dal lavoro è condizione
indispensabile per potersi dedicare alla preghiera e alla meditazione. I
piú avvantaggiati, in tal senso, sono i monaci che usufruiscono della
rendita, perché le loro attività non sono dirette ad assolvere necessità
economiche, ma obblighi d'altro genere, come quelli educativi e di
studio, che la cultura tibetana considera di ordine superiore. Nel
monastero, Porientamento generale appare rivolto non già verso una
maggiore produttività economica ed una estensione dell°attività lavo-
rativa, per migliorare le condizioni materiali di vita; l°obiettivo, al
contrario, cosí come viene espresso esplicitamente, è quello di otte-



45

nere Faffrancamento dal lavoro del maggior numero possibile di mo-
naci.

Se tutti i monaci fossero in grado di ottenere la rendita di 300
rupie all'anno, e l'attività agricola si arrestasse, il reddito complessivo
sarebbe inferiore a quello attuale, e probabihnente non sarebbe possi-
bile, con meno di una rupia a testa al giorno, assicurare la sopravvi-
venza di tutti i monaci e il funzionamento del monastero. Si rende-
rebbero necessarie altre fonti di reddito, esterne, ma non sarebbe
evidentemente piú possibile restaurare le forme fiscali e di asservi-
mento del sistema tradizionale.

Una fomiula nuova è stata in parte adottata, nella zona di Byla-
kuppe, presso i piccoli monasteri delle altre sette, che non hanno
avuto terra assegnata dal governo indiano. La terra è stata presa in
affitto, ed è stata assunta mano d'opera locale per coltivarla. In que-
sto caso, i monaci usufruiscono del surplus derivante dalla differenza
tra il ricavo ottenuto dalla vendita dei prodotti agricoli e il costo
della mano d'opera piú quello dell°affitto della terra. Si comportano,
quindi, come degli imprenditori capitalisti.
L°attività economica, comunque, sia essa affidata al lavoro dei

membri stessi della comunità, sia che abbia carattere imprenditoriale,
non ha di mira la massimizzazione del profitto, quanto la sopravvi-
venza individuale e del gruppo. Raggiunto il livello di sopravvivenza,
il meccanismo produttivo e ogni altra attività rivolta alla formazione
del profitto, come quelle imprenditoriali e commerciali, tendono ad
arrestarsi, mancando gli incentivi a proseguire. Gli obiettivi da rag-
giungere, infatti, non sono interni, ma esterni ed alternativi al proces-
so economico sia per i monaci individualmente sia per le comunità
religiose nel loro complesso. La motivazione fondamentale, che
orienta le scelte dei singoli e del gruppo, è quella spirituale. E' richie-
sta concentrazione e dedizione allo studio, alla meditazione e alla
preghiera, mentre le occupazioni volte a soddisfare le necessità mate-
riali dell'esistenza sono considerate una distrazione e una eprdita di
tempo, in grado di rallentare se non di impedire l'ascesi spirituale.
D'altra parte, la povertà, la fame, il freddo non sono condizioni

favorevoli alla meditazione, perché impediscono alla mente di dimen-
ticare il corpo e le sue pressanti esigenze. Secondo gli insegnamenti di
Buddha, è necessario un certo benessere materiale per potersi liberare
dai dolori e dai condizionamenti della vita. L'organizzazione sociale
del Tibet tradizionale assicurava a un gran numero di monaci mezzi



46

economici sufficienti per poter vivere senza lavorare, con un sistema
di rendita, gabelle e diritti sulla popolazione laica.
A Bylakuppe, i monaci non possono usufruire di una tale serie di

privilegi e devono cercare il difficile punto d'equilibrio tra attività
produttiva e vita contemplativa. In alternativa al lavoro agricolo, è
stata introdotta la rendita in denaro, con cui molti monaci assicurano
il proprio contributo economico all'istituzione a cui appartengono.
Le rendite provengono da donazioni dei laici, imparentati o meno
con il monaco che ne usufruisce. Esse sono dovute a iniziative spon-
tanee, che riprendono l°antica tradizione secondo cui era compito
dell°intera società assicurare il mantenimento dei religiosi. Molti consi-
deravano un onore mantenere un giovane monaco agli studi oppure
un anziano lama. Chi garantisce tali rendite acquista non soltanto dei
meriti spirituali, secondo la credenza buddhista, ma anche prestigio
sociale.
I tibetani ritengono comunemente che sia un dovere collettivo

assicurare le possibilità di una vita meditativa: chi non può o non
vuole dedicarsi ad essa, aiuta altri a realizzare questo obiettivo comu-
ne, giudicando la diversità degli impegni come una divisione di com-
piti. Là dove rimangono vitali i principi tradizionali della cultura
tibetana, la posizione dei monaci è ben definita all'interno del siste-
ma sociale. Essi hanno rinunciato alle illusioni di questo mondo ma
non hanno, per questo, voltato le spalle alla società; poiché la società
stessa è basata, idealmente, sul rifiuto di quelle illusioni. Da ciò deri-
va il prestigio sociale dei monaci: dal fatto, cioè, che essi rappresenta-
no la società, e non la rinuncia ad essa.

Nel monastero, non viene riconosciuto alcun meccanismo sociolo-
gico che assicuri una stratificazione e una mobilità sociale all°interno
dell°istituzione. Si afferma in piú modi l°i.mpossibilità di arricchirsi
individuahnente ed acquisire prestigio e potere per meriti di lavoro,
di studio o per capacità organizzative. Né si riconoscono distinzioni
derivanti da discendenza o da classe sociale. La comunità monastica
non ignora il principio della diseguaglianza: esso appare ispirato, tut-
tavia, a criteri diversi da quelli adottati di consueto nella stratificazio-
ne sociale. Gli unici meriti personali riconosciuti sono quelli derivanti
da non-attività sociali; il ritiro, la meditazione, portano prestigio all'
interno della comunità religiosa ed anche al suo esterno, tra il gruppo
dei tibetani.
Il meccanismo piú importante che eleva ad uno status privilegiato



7-

47

alcuni individui è il riconoscimento della reincarnazione. Chi viene
riconosciuto Fincarnazione attuale di una personalità eminente nella
gerarchia religiosa, acquisisce lo status e il prestigio che si convengo-
no a quella figura. E' una forma di discendenza spirituale, anziché per
consanguineità, adozione 0 investitura, che sfugge a regole ed a con-
trolli da parte del sistema sociale. Si nega alla struttura sociale la
possibilità di mettere in moto al proprio interno e di controllarei
meccanismi per la dinamica e la riproduzione del sistema. Regole e
principi che portano all°avvicendamento, di generazione in generazio-
ne, delle figure principali nella comunità monastica, appartengono
non già alla dimensione sociologica bensi a quella spirituale. Esiste, è
vero, la possibilità che i rappresentanti della gerarchia religiosa (a cui
è affidato il compito del riconoscimento di incarnazione) manipolino
a proprio vantaggio la selezione. La complessità delle regole da rispet-
tare in tali occasioni e la parte affidata ad elementi casuali e non
controllabili (come eventi naturali), rende tuttavia assai difficihnente
realizzabile tale possibilità. g
L°avvicendamento delle incarnazioni non ha subito interruzioni,

nonostante i radicali mutamenti della vita in India; ne è un esempio il
caso riportato del riconoscimento del pa-bung-ka. La struttura sociale
è cosi in grado di riprodursi nel tempo.

La dinamica sociale, nel suo svolgersi quotidiano, offre frequenti
occasioni per affermare la diversità delle posizioni individuali. Lo
scambio di offerte nelle cerimonie è una delle occasioni più ricorren-
ti; le buste e le kha-ta vengono scambiate secondo regole tacite, che
mettono in risalto le diverse posizioni individuali nella gerarchia reli-
giosa e nella scala sociale. Nel caso delle celebrazioni per l°insedia-
mento del pa-bung-ka, ad esempio, l°ammontare del denaro scambiato
e la qualità delle sciarpe erano scrupolosamente commisurate all°im-
portanza di chi riceveva l°offerta. Generalmente, l°offerta va soltanto
in un senso: sono i laici ad offrire ai monaci; questi ultimi trattengo-
no la busta e, in segno beneaugurante, restituiscono la kha-ta. Alle
offerte in denaro si aggiungono di frequente doni in natura, frutta,
biscotti o altri generi commestibili, che vengono deposti da chi li
riceve sul piccolo altare che ogni tibetano, religioso o laico, ha nella
propria stanza.
L'altare è il luogo di mediazione tra la dimensione naturale e socia-

le e quella soprannaturale. Esso è dominato da una figura vivente, il



48

Dalai Lama, che rappresenta al tempo stesso il divino - in quanto
incarnazione di Chenresi, il Buddha della compassione - e l'umano,
in quanto figura al vertice della gerarchia lamaista che conserva l'au-
torità anche nell°esilio indiano. Si può ritenere che, simbolicamente,
le offerte poste sull°altare siano rivolte ad ambedue gli aspetti rappre-
sentati dall'immagine del Dalai Lama. Siano, cioè, un atto di omaggio
alle divinità, ma anche un°offerta, in segno di devozione, a colui che
occupa una posizione preminente nel sistema sociale.

Conclusioni

I due casi che sono stati esaminati, quello del villaggio e del mona-
stero Sera, oltre a presentare singolarmente dei motivi di interesse
nell'analisi della loro organizzazione sociale ed economica, si offrono
ad una comparazione in grado di mettere in risalto diverse tendenze
nella struttura e nella dinamica sociale.

La comparabilità dei due casi si basa su diversi elementi. Anzitut-
to, i membri del1°uno e dell°altro insediamento appartengono ad un
unico gruppo etnico, dividono un comune patrimonio culturale e
storico, hanno conosciuto le medesime vicende, la fuga dal paese
d'origine e l'inserimento in India.
Vi è poi una notevole omogeneità nelle caratteristiche demografi-

che, economiche ed ambientali dei due casi. Ogni villaggio era forma-
to iniziahnente da 500 persone aventi diritto ad un acro di terra. La
popolazione dei villaggi è andata in seguito aumentando per l'ecce-
denza del numero delle nascite su quello delle morti. Nel 1975 il
villaggio 2 aveva 725 abitanti. Il monastero Sera, alla medesima data,
aveva 460 monaci residenti. Il terreno coltivabile, al villaggio 2, è
rimasto sostanzialmente immutato, nonostante l'aumento demografi-
co, a 500 acri (qualche piccola variazione è avvenuta, a causa di casi
sporadici in cui si è avuto il passaggio per eredità della proprietà di
piccoli appezzamenti fra membri del villaggio ed altri fuori dal villag-
gio, e viceversa; queste variazioni, comunque, non sono riconosciute
ufficialmente). Gli acri a disposizione del monastero sono soltanto
210, ma una parte di questi sono dotati di un impianto di irrigazione a
pioggia, e la loro produttività è per ora raddoppiata, ma può essere
triplicata, per l°aumento dei raccolti annuali possibili rispetto ai terre-
ni non irrigui. Monastero e villaggi sono a poca distanza l'uno dagli



49

altri, collegati da una strada praticabile quasi tutto Fanno, anche
durante il periodo delle piogge; i terreni agricoli sono anche essi vicini
e presentano caratteristiche analoghe.
In contrasto con questi dati omogenei, sta la diversità dei modi di

organizzazione sociale ed economica. I villaggi sono composti, sotto
l°aspetto economico, da una serie di unità separate, facenti capo a
singoli individui, assegnatari dei lotti di terreno; sotto l°aspetto resi-
denziale, da una serie di abitazioni che formano altrettante unità
sociali, i cim-tzang. All°opposto, nel monastero risalta la comunione
dei beni e la assegnazione delle terre non già ad individui, bensi
all'istituzione stessa; la coltivazione agricola viene organizzata in mo-
do collettivo ed i prodotti rimangono indivisi, destinati a soddisfare i
bisogni di tutti indiscriminatamente.
In questi schemi di base - che rappresentano l°espressione concre-

ta di due modelli, rispettivamente quello privatistico e quello comu-
nitario - il villaggio e il monastero hanno introdotto diversi corretti-
vi. Nel primo caso, l'istituzione delle cooperative, la mobilitazione
generale dei lavori di comune interesse, la collaborazione spontanea
ed informale tra i cim-tzang, il riconoscimento di autorità rappresen-
tative delvillaggio, sono altrettanti segni di uno spirito di solidarietà e
di un senso di appartenenza ad una comunità organica ed indivisibile,
che sembrano derivare dall°orientamento totalizzante della tradizio-
ne. Nel caso del monastero, l°introduzione nello scambio di doni e
nelle donazioni senza scambio della carta moneta indiana, rappresen-
ta il tentativo di ovviare ai gravi inconvenienti derivanti dalla mancan-
za di circolazione di denaro in una comunità solo parziahnente auto-
sufficiente. In tal modo si è introdotto nel sistema comunitario del
monastero il principio individualistico della proprietà privata, rappre-
sentata, sia pure in modo quantitativamente poco rilevante, dal dena-
ro posseduto in proprio dai monaci. Il denaro, inoltre, incide in
maniera piú cospicua sui destini individuali dei monaci, all'interno
dell'istituzione, attraverso la rendita, con la quale i monaci riescono
ad affrancarsi dal lavoro manuale, per dedicarsi allo studio e alla
meditazione.
Nel sistema politico tradizionale tibetano, la rendita ai monaci era

assicurata dall°intera società. A Bylakuppe, essa deriva da un atto,
quasi sempre volontario, di un individuo - il donatore - a favore di
un altro individuo - il monaco beneficiario.A livello più generale,
tuttavia, permane la tradizionale concezione totalizzante, per cui la



50

rendita diventa un semplice elemento dello scambio generalizzato a
cui partecipano tutti gli uomini: l°aiuto materiale rende possibile
l°accumulo di azioni meritorie da parte dei monaci, i cui vantaggi
ricadono su tutti, secondo la dottrina buddhista.

Ci troviamo quindi, nel caso esaminato, di fronte ad una complessa
interrelazione tra momento privato e momento collettivo, tra tenden-
ze individualiste e tendenze totalizzanti, che rappresentano tensioni
sempre presenti nelle società in mutamento, specie in quelle dove è
vivo il confronto tra tradizione e modernità.

Bibliografia

Dumont, L., Homo Hierarchicus, Londra, Paladin, 1972.
Fischer, H.Th., “Polyandry”, Int. Arch. Ethnog., XLVI, 1, 1952.
Fox, R, La parentela e il matrimonio, Roma, Officina, 1973.
Leach, E.R, Nuove vie de1I'antropologia, Milano, Il Saggiatore, 1973.
Marazzi, A, Tíbetani in Svizzera, Milano, F. Angeli, 1975.
Prince Peter ofGreece and Denmark, “Polyandry and the Kinship Group”, Man,
pp. 55, 198, 1955.

Sommario

Dopo la dispersione conseguente alla fuga dal Tibet, i profughi tibetani in
India si sono trovati nella necessità di ricostituire strutture sociali proprie.
Nell”articolo, l”autore analizza due forme di vita associata emergenti nella
nuova situazione e caratteristiche della cultura tradizionale tibetana: il villag-
gio, per i laici, e la comunità monastica per i religiosi. Nella prima, viene indi-
viduata la nascita di un nuovo tipo di gruppo residenziale, il cim-tzang, ma
anche la persistenza di tipologie matrimoniali tradizionali, tra cui la polian-
dria adelfica. Nelle attività economiche, al villaggio e al monastero, vengono
messe in risalto le nuove forme di cooperazione e di divisione del lavoro, che
rappresentano una mediazione tra Forientamento individualista della riforma
agraria, in cui iprofughi tibetani si trovano inseriti, e le forme tradizionali di
vita collettiva.



i
l

p_u-T¬-¬---¬.-í-¬-

51

Summary

The Tibetan refugees who have settled in India have had to rebuild their soc-f ` l
ial structure. In the present article the author analyzes two forms o socia
life emerging in the new situation, both characteristic of traditional Tibetan cul-
ture: the village for lay people and the monastic community for the religious.
A new type of residential group has grown up in the village,the czm-tzang,whi1e
traditional types of marriage have persisted, including adelphic polyandiy.
As for economic activities in village and monastery, new forms of cooperation
and division of labor are examined, representing a middle ground between the
individualist orientation of land allotment (which affects the Tibetan refugees
living in India) and traditional forms of collective life.


