
RECENSIONI

Ezio Bassani, Scultura africana nei musei italiani, Raccolta «Musei
d'Italia, Meraviglie d'Italia ››, diretta da Carlo L. Ragghianti sotto gli
auspici del Ministero per i Beni Culturali e Ambientali e del Ministero
del Turismo e Spettacolo, n. 12, Bologna, Edizioni Calderini, 1977,
131 pp., Lit. 12.000.

Questo libro, che già ho avuto il privilegio di presentare ai .-cultori
americani di arte africana (African Arts, XI, 1978), riguarda un set-
tore della cultura extra-europea che salvo rare eccezioni è stato siste-
maticamente ignorato in Italia, tanto a livello di critica dotta quanto
a quello di gusto popolare e di interesse del largo pubblico: l'arte negra.

Le ragioni di questa cronica trascuranza su scala nazionale sono di
varia natura. Una è di natura contingente, anzi casuale: nel periodo
coloniale, i possedimenti africani dell'Italia non includevano zone in
cui la produzione plastica o scultorea fosse in onore, di modo che ai
nostri coloni, amministratori, o semplici visitatori dei territori sotto
bandiera italiana mancò l'occasione di osservare e apprezzare tali for-
me d'arte nei luoghi d'origine, come accadde invece a Francesi, Belgi
e Inglesi, e perfino a Tedeschi e Portoghesi. Così l'epoca d'oro del
grande collezionismo in questo campo, tra la fine dell'Ottocento e i
primi decenni del nostro secolo, nella quale soprattutto si vennero for-
mando le grandi raccolte pubbliche e private europee (e statunitensi)
lasciò gli Italiani praticamente a mani vuote. Ma influirono anche cau-
se concomitanti, l'iniziale e comprensibile ancoramento ai canoni este-
tici del nostro classicismo, un radicato etnocentrismo che ci faceva
considerare le arti dei « selvaggi ›› come stramberie tutt'al più diver-
tenti, la diffidenza nei confronti dell'esotismo che faceva ostacolo alla
sofisticazione intellettuale di stampo cosmopolita e finiva per degene-
rare in provincialismo gretto: erano, non dimentichiamolo, i decenni
in cui la stessa etnologia stentava a ottenere il suo posto al sole nel-
l'arengo accademico, e non solo (come vari amici vorrebbero farmi di-



168

re) per colpa di quei biechi reazionari che furono Benedetto Croce e
Giovanni Gentile. Più tardi, quando la voga dell'esotismo africano
trovò un'entusiastica alleata nella frenesia collezionistica dei capitali-
sti raflfinati portando alle stelle i prezzi sui mercati internazionali, si
aggiunsero banali ma concrete difficoltà finanziarie: ben di rado i mece-
nati milanesi si dimostrarono all'altezza di quelli di Bruxelles o di New
York. Di conseguenza, chi da noi oggi voglia studiare la scultura afri-
cana delle epoche auree deve per forza espatriare, e non in direzione
dell'Africa stessa.

Se queste sono verità anche troppo note, il presente libro viene a
farci conoscere l'altra e più consolante faccia della medaglia, a dimo-
strare cioè che nonostante la quasi universale indifferenza, nonostante
le difficoltà e le remore che ho appena elencate, l'arte africana non è
poi del tutto assente dalle collezioni italiane. Anzi, proprio il clima di
persistente disinteresse in cui queste produzioni sono state finora te-
nute potrà suscitare per contrasto una salutare sorpresa fra i lettori che
le vedono ora illustrate fra le « meraviglie d'ltalia ›› (parole del tito-
lo generale della collana, stampate in copertina).

Il volume è inserito in una raccolta o collana, appunto, di cui i
primi undici numeri sono stati dedicati a vari musei italiani, ma che
prevede anche _ come avverte nella prefazione Carlo L. Ragghianti,
direttore della raccolta - una sezione «destinata a cataloghi di opere
appartenenti ad aree geografiche e storiche extraeuropee contenute nei
musei italiani: arte precolombiana, arte indiana, arte islamica, arte
oceanica, arte cinese, arte giapponese, arte indocinese, etc. In breve
volger di tempo, si spera, la cultura italiana e straniera verrà in pos-
sesso di strumenti di conoscenza e di lavoro scientifico cui, sino ad
ora, non si era provveduto, stabilendo così un circolo più attivo con
la scienza internazionale ››. Cito questo estratto perché il proposito
annunciato da Ragghianti ci fa prevedere la comparsa, speriamo pros-
sima, di altre opere utili alla documentazione etnologica; e anche per-
ché il chiaro intendimento « inventariale ›› del direttore della collana
definisce e spiega in partenza il carattere del presente volume.

Scultura Africana non vuole dunque essere un contributo dottri-
nale alla storia dell'arte negra, né un saggio di critica estetica; è un so-
brio, accurato, ben presentato catalogo degli esemplari noti e meno
noti di scultura africana in legno, bronzo, avorio e steatite esistenti nei
musei pubblici d'Italia. Le limitazioni dichiarate sono cioè di due or-
dini, riguardanti l'appar\tenenza degli oggetti e la materia utilizzata
nella loro produzione. Le collezioni private non sono prese in esame.
D'altro canto, l'eterna difficoltà di decidere che cosa è arte, e che cosa
non è arte, è eliminata in esordio: l'A. dichiara che sono qui conside-
rati soltanto oggetti << figurativi ›› o elaboratamente decorati nei mate-
riali sopra detti.



169

L'intera classe delle ceramiche, inclusa la statuaria fittile, i tessuti,
compresi ad es. i « velluti del Kasai ›› e i ricami con conterie, e salvo
poche eccezioni le armi, che di per sé possono spesso esser considerate
opere d'arte, sono esclusi dal catalogo -- ci dice l'A. all'inizio - « per
ragioni di spazio ››, benché per avventura alcuni esemplari specie della
penultima categoria si trovino ad essere fra i più antichi oggetti negro-
africani giunti in Italia, anzi in Europa. L'esclusione si estende a even-
tuali oggetti d'altre materie (cuoio, corno, ferro) o tecniche (intrec-
cio), e anche a certe categorie di oggetti lignei decorati, come ad es.
i pettini, cucchiai, recipienti ecc., finemente ornati a motivi geometrici
incisi, dei Somali e dei Bantu costieri dell'Africa orientale (cfr. Afri-
can Arts, 1968, n. 3). Ma sarebbe ingiusto criticare Bassani per que-
ste o altre deliberate omissioni: in lavori di questo genere è pur ne-
cessario tracciare e rispettare qualche sorta di limite.

Le maschere, le statuette, gli strumenti musicali, i poggiatesta, e
via dicendo, che sono descritti e illustrati nel catalogo, alcuni dei quali
pubblicati qui la prima volta per quanto mi risulta, sono abbastanza
vari per tipologia, stile ed epoca da interessare il pubblico internazio-
nale degli amatori. Vanno dai rari pezzi cinquecenteschi delle raccolte
medicee agli ultimi acquisti del romano Museo Pigorini negli anni cin-
quanta del nostro secolo. Fra questi ultimi, incidentalmente, è stata
soddisfazione personale riconoscere e riguardare dopo tanto tempo i
begli esemplari da me acquistati in quegli anni per il Museo negli umi-
di e bui magazzini di intraprendenti mercanti africani nei suburbi pa-
rigini, quando le contrattazioni all'orientale erano un divertimento, e
quando l'attento frugare fra le cataste di pezzi ammonticchiati a terra,
per lo più mediocri o rotti, poteva ancora concludersi con qualche
positiva sorpresa, se non proprio con un rinvenimento miracoloso. Ma
la maggior parte degli oggetti, del Pigorini come di altri musei, rag-
giunse l'Italia prima che sorgesse l'era dell'apprezzamento estetico e
del sofisticato collezionismo degli intellettuali, cioè nell'Ottocento e
specie nei suoi decenni finali, quando esploratori, funzionari e viaggia-
tori andavano raccogliendo in Africa oggetti considerati cimeli etnogra-
fici e non già possibili opere d'arte -- e quando la produzione di essi
era più spontanea o, diciamo, genuina, nel rispetto delle tradizioni
tribali.

I meriti preminenti di Bassani sono la sua precisione e diligenza
nel riferire, ogni qual volta sia possibile, la storia di singoli pezzi, e
nell'accertarne la talora oscura o incerta attribuzione etnica; la sua fa-
miliarità con archivi, vecchi documenti e carte geografiche; la sua pa-
zienza e perseveranza nel passare in rassegna vetrine e scaffali di ma-
gazzino non solo dei musei etnografici più noti, ma anche di raccolte
minori in centri provinciali (quali Novara, Parma, Reggio Emilia, Ra-



170

venna), contenenti pezzi che spesso non solo il visitatore e il turista,
ma neppure lo specialista conoscono per averli visti o averne inteso
parlare.

L'attribuzione tribale dei singoli pezzi, per lo più condotta in
base ai dati dei cataloghi e inventari dei rispettivi musei, è seria e ac-
curata; essa ha presentato problemi nel caso di qualche esemplare di
più antico arrivo, e qui Bassani ha saputo mostrare una lodevole com-
binazione di competenza e prudenza, spesso aggiungendo stringati cen-
ni informativi sulla funzione o provenienza dell'oggetto desunti dalla
letteratura. Attribuzioni incerte e nomi dubbi sono giustamente se-
guiti da punti interrogativi (improbabile a mio avviso per esempio,
anche se giustificata in qualche modo da raffronti stilistici, l'ipotesi
di una provenienza nigeriana per la figurina della raccolta Romolo Ges-
si, n. 250; più accettabile, anche se pur sempre problematica, quella
relativa al n. 379). Qualche altra attribuzione discutibile, non accom-
pagnata da punto interrogativo, può derivare da frettolosa o inesatta
assegnazione nei cataloghi dei musei stessi. Un esempio di questo tipo
è dato dalla bella piccola serie di pesi per l'oro appartenente al Museo
Pigorini, attribuita agli Ashanti (Asante per i puristi). Questi pesi fu-
rono raccolti nel 1961 sulla costa sud-occidentale del Ghana nel corso
di ricerche ivi condotte dalla Missione Etnologica Italiana fra gli Nze-
ma, e ritengo poco probabile che la maggior parte di essi siano di fat-
tura asante. Le tradizioni asante assegnano l'invenzione dei pesi per
l'oro ai loro vicini di Tekyiman e Dankyira, ma la loro produzione si
estese com'è noto-all'intera zona akan e oltre. Poiché la medesima tecni-
ca fu usata per secoli attraverso ampie regioni della Costa d'Oro e del-
la Costa d'Avorio, e poiché gli svariati soggetti e modellini ebbero una
circolazione del pari ampia, si sa bene che è oggi praticamente impos-
sibile determinare l'esatta provenienza di singoli esemplari; ma quelli
illustrati qui hanno maggiori probabilità di essere stati prodotti entro
la zona anyi o dagli Nzema stessi. Cosi almeno ritenevano i loro pro-
prietari nzema quando ce li vendettero, benché neppure essi potes-
sero esserne sicuri.

Il libro è illustrato da 591 fotografie in bianco e nero e a colore,
per lo più di dimensioni minuscole ma alcune a piena pagina, certune
eccellenti, altre passabili, altre ancora sfocate o troppo scure. La resa
del colore è anch'essa di fedeltà variabile. La descrizione analitica dei
singoli oggetti è completata da una breve ma valida introduzione sto-
rica, da una cartina mostrante la distribuzione geografica delle colle-
zioni, da due indici (per popolazioni e per categorie d'oggetti), e da
una bibliografia che si è creduto opportuno elencare in ordine crono-
logico anziché alfabetico per autori.

Si tratta in conclusione di un'opera che non ambisce certo con-
frontarsi e competere con i sontuosi « libri d'arte ›› dedicati alla scul-



171

tura africana, né con le monografie etnologiche o storico-critiche in
argomento; meno attraente per l'occhio, esso contiene però una serie
d'informazioni minute e ben controllate che non in tutte tali monogra-
fie si ritrova. Proponendosi di scrivere un semplice catalogo, l'A. non
solo ha prodotto un lavoro di controllo e di riferimento utile agli spe-
cialisti, ma un libro assai meglio leggibile di quanto i cataloghi di so-
lito possono aspirare a essere.

Sarebbe ora auspicabile che Ezio Bassani, valendosi dell'esperien-
za acquisita nella preparazione del presente libro, ce ne desse un com-
pletamento, poco conta se entro la cornice della collana Calderini o
no, analizzando e pubblicando analoghe produzioni africane contenute
nei musei pontifici, in quelli degli ordini religiosi, e nelle collezioni
private esistenti sul suolo della nostra penisola.

Vinigi L. Grottanelli

Musica contadina a'ell'Aretino, a cura di Diego Carpitella, con la colla-
borazione di Lapo Moriani e Marcello Debolini, Consorzio per le attività
musicali della provincia di Arezzo, 1 volume di 183 pp. + 3 dischi LP
30 cm Albatros VPA 8286/88, Bulzoni Editore, Roma - Editoriale
Sciascia, Milano 1977, s.r.p.

Il libro-dischi Musica contadina dell'Aretino è una scelta dei testi
verbali e dei documenti sonori più significativi di un corpus di oltre
600 registrazioni acquisite nel corso di una ricerca etnomusicologica pro-
mossa nel 1965 dal Consorzio per le attività musicali della provincia di
Arezzo con lo scopo di documentare un patrimonio culturale tradizio-
nale di estrazione contadina.,La ricerca, diretta da Diego Carpitella, è
stata effettuata in varie località della provincia di Arezzo, divisa secondo
un criterio per valli: Casentino, Val di Chiana, Val Tiberina, Val d'Am-
bra, circondario di Arezzo, Pratomagno, e vi hanno collaborato Rudi As-
suntino, Sandro Biagiola, Sergio Boldini, Maria Pia Corsini, Enzo Gigli,
Maria Elena Nofri, Stefania Testa, Linda Vanni. La ricerca ha un im-
portante valore documentario, dal momento che erano quasi inesistenti
studi e raccolte sul folklore musicale di questa provincia. Infatti, per
quel che riguarda le registrazioni, ne esistevano soltanto alcune, del
1958, contenute nella Raccolta 42 del Centro Nazionale Studi di Musica
Popolare di Roma. Non si può non sottolineare che nel quadro delle
pubblicazioni etnomusicologiche in Italia, finora, sono poche quelle che
hanno allegata una indispensabile documentazione sonora su disco o su
cassetta (ad esempio, E. De Martino, La terra del rimorso, Milano 1961;
A. Uccello, Carcere e mafia nei canti popolari siciliani, Palermo, 1965;
C. Gallini, I rituali dell'orgia, Padova, 1967; D. Carpitella, P. Sassu,
L. Sole, Musica sarda, Milano 1973).



171

tura africana, né con le monografie etnologiche o storico-critiche in
argomento; meno attraente per l'occhio, esso contiene però una serie
d'informazioni minute e ben controllate che non in tutte tali monogra-
fie si ritrova. Proponendosi di scrivere un semplice catalogo, l'A. non
solo ha prodotto un lavoro di controllo e di riferimento utile agli spe-
cialisti, ma un libro assai meglio leggibile di quanto i cataloghi di so-
lito possono aspirare a essere.

Sarebbe ora auspicabile che Ezio Bassani, valendosi dell'esperien-
za acquisita nella preparazione del presente libro, ce ne desse un com-
pletamento, poco conta se entro la cornice della collana Calderini o
no, analizzando e pubblicando analoghe produzioni africane contenute
nei musei pontifici, in quelli degli ordini religiosi, e nelle collezioni
private esistenti sul suolo della nostra penisola.

Vinigi L. Grottanelli

Musica contadina a'ell'Aretino, a cura di Diego Carpitella, con la colla-
borazione di Lapo Moriani e Marcello Debolini, Consorzio per le attività
musicali della provincia di Arezzo, 1 volume di 183 pp. + 3 dischi LP
30 cm Albatros VPA 8286/88, Bulzoni Editore, Roma - Editoriale
Sciascia, Milano 1977, s.r.p.

Il libro-dischi Musica contadina dell'/lretino è una scelta dei testi
verbali e dei documenti sonori più significativi di un corpus di oltre
600 registrazioni acquisite nel corso di una ricerca etnomusicologica pro-
mossa nel 1965 dal Consorzio per le attività musicali della provincia di
Arezzo con lo scopo di documentare un patrimonio culturale tradizio-
nale di estrazione contadina._La ricerca, diretta da Diego Carpitella, è
stata effettuata in varie localštà della provincia di Arezzo, divisa secondo
un criterio per valli: Casentino, Val di Chiana, Val Tiberina, Val d'Am-
bra, circondario di Arezzo, Pratomagno, e vi hanno collaborato Rudi As-
suntino, Sandro Biagiola, Sergio Boldini, Maria Pia Corsini, Enzo Gigli,
Maria Elena Nofri, Stefania Testa, Linda Vanni. La ricerca ha un im-
portante valore documentario, dal momento che erano quasi inesistenti.
studi e raccolte sul folklore musicale di questa provincia. Infatti, per
quel che riguarda le registrazioni, ne esistevano soltanto alcune, del
1958, contenute nella Raccolta 42 del Centro Nazionale Studi di Musica
Popolare di Roma. Non si può non sottolineare che nel quadro delle
pubblicazioni etnonmsicologiche in Italia, finora, sono poche quelle che
hanno allegata una indispensabile documentazione sonora su disco o su
cassetta (ad esempio, E. De Martino, La terra del rimorso, Milano 1961;
A. Uccello, Carcere e mafia nei canti popolari siciliani, Palermo, 1965;
C. Gallini, I rituali dell'orgia, Padova, 1967; D. Carpitella, P. Sassu,
L. Sole, Musica sarda, Milano 1973).



172

L'indice del volume è il seguente: Premessa (7), Metodo e tecnica di
ricerca (9-15), Motivi e stereotipie dei testi verbali (16-19), Modelli mu-
sicali (20-23), Testi verbali (25-91), Testi musicali (93-116), Intervista
sulla grande famiglia (117-140), Fotografie, Elenco dei documenti rac-
colti (141), Elenco delle località e date delle fasi della ricerca (142-
170), Prospetti di classificazione e di ordinamento del materiale rac-
colto (171-178), Elenco degli informatori per mestieri e gruppi d'età
(179-182). I brani compresi nei dischi sono ordinati secondo generi di-
versi: a) ottave rime (disco 1), b) canti rituali e cerimoniali (disco 2A),
c) canti narrativi (disco 2B), d) narrativa popolare, indovinelli, fila-
stroccbe, ninne nanne, litanie (disco 3A), e) stornelli e canti satirici
(disco 3B).

La scelta del titolo di questo libro-dischi, Musica contadina dell'21-
retino, è già di per sé significativa. Infatti il termine di « musica con-
tadina ›› (già usato da Bela Bártok agli inizi di questo secolo) puntua-
lizza ancor più l'oggetto dello studio evitando l'ambiguo termine << po-
polare ››, di cui tuttora si abusa. Il perno di questo « mondo ›› conta-
dino era, fino a non molto tempo fa, la grande famiglia (detta anche
comunità tacita familiare, vedi M. Giorgianni, A. Parlagreco, A. Pa-
lermo, La comunione tacita familiare in agricoltura, Roma 1972), entro
cui la cultura-veniva tramandata per trasmissione orale. La grande fami-
glia contadina è ormai una struttura socioeconomica quasi del tutto
scomparsa nella provincia di Arezzo, soprattutto per i recenti processi
di deruralizzazione, urbanesimo ed emigrazione. Era formata, ed in qual-
che caso lo è ancora, da vari nuclei familiari (vedi Intervista sulla
grande famiglia, pp. 117-140), i cui componenti avevano precisi ruoli e
compiti. Al vertice era il capoccia, al quale spettavano le decisioni fon-
damentali nella conduzione economica della famiglia e che si occupava
dei rapporti con l'esterno: con il fattore, con il padrone del fondo
attraverso il fattore, con gli artigiani, con i commercianti nei mercati
e nelle fiere. Accanto a lui era la massaia, in genere la moglie, con com-
piti di amministrazione dell'economia domestica di tutti i nuclei com-
ponenti la grande famiglia. La divisione del lavoro (tra figli, figlie, fra-
telli, nuore, nipoti ecc.) comportava funzioni e ruoli diversi con mag-
giore o minore importanza nelle decisioni familiari. Si trattava comun-
que di una costruzione piramidale dove, al di sotto del capoccia e della
massaia, vi erano il bifolco (che si occupava del bestiame), il cantiniere
(specializzato nella produzione del vino), chi sapeva fare il pagliaio, i
mucchi di grano ecc. È nell'ambito di questa struttura sociale e dome-
stica che veniva tramandata la cultura di tradizione e mentalità orale:
struttura che aveva la sua influenza anche sull'uso, l'occasione e la
funzione della musica di tradizione orale.

La musica contadina registrata, quasi del tutto vocale, ha, com'era
prevedibile, una sostanza musicale diversa da quella della musica colta:



173

in tal senso è definibile come musica modale in quanto estranea al si-
stema della scala temperata colta. Questi tratti musicali diversi si ritro-
vano in tutti i generi rinvenuti nel corso della inchiesta sul terreno
(ottave rime, stornelli, ninne nanne, canzoni narrative ecc.). Poiché si
tratta di assoluta prevalenza di musica vocale riaffiora, ancora una vol-
ta, in questa pubblicazione il rapporto tra parola e suono, cioè il rap-
porto tra il testo verbale (tra-scritto) e la morfologia ben determinata
dell'organizzazione dei suoni. In altri termini, uno dei problemi sem-
pre attuali dell'Etnomusicologia (specie in Italia), il confronto tra il
presunto verso recitato ed il reale verso cantato. Attraverso questo
confronto è possibile distinguere anche in questa raccolta quali sono gli
elementi autonomi di identità musicale e quali invece gli elementi (quel-
li verbali) che questo << mondo ›› contadino ha acquisito dall'esterno
(dalla poesia colta, dalla fascia artigianale cittadina, dai cantastorie ecc.).
Inoltre attraverso questi testi si ha ancora una conferma di come sia
errata Papplicazione di un criterio filologico tipico della cultura scritta a
formalizzazioni della cultura di tradizione orale, per di più cantata. Ad
esempio, l'ottava rima è formalizzata in strofe di otto versi, che corri-
spondono a due strofe musicali quadripartite, di cui la seconda è una
variante della prima (Pia de' Tolomei: A B C A' A"B'C'A"). In realtà
si tratta di una struttura di quattro versi, dal momento che la segmen-
tazione musicale è il punto di riferimento primario. La strofizzazione
in otto versi (e la denominazione di ottava) è dovuta probabilmente al»-
l'influenza della poesia colta. I testi verbali delle ottave hanno argo-
menti di vario tipo: cavalleresco (tratti da Tasso, Ariosto, Dante), stori-
co, satirico, oppure si configurano nella forma del contrasto a voci
alterne (ad esempio, i contrasti « tra prete e comunista ››, « tra moglie
e marito ››, « tra padrone e contadino ››).

Un altro interessante quesito sollevato da questa raccolta dal punto
di vita storico-musicale è come mai da moltissimo tempo sia scom-
parsa la musica per strumenti (anche se nella Firenze della prima metà
dell'ottocento si ricordavano le cosiddette cembalaie, raffigurate anche
in stampe). Tutto fa supporre che lo spiccato urbanesimo della storia
regionale toscana abbia accentuato un processo di trasferimento artigia-
nale, anche per gli strumenti, nelle città ed in particolare a Firenze,
di cui la provincia di Arezzo è stata un satellite inteso soprattutto come
centro e mercato agricolo. In tal senso la relativa autonomia e struttura
comunitaria chiusa della grande famiglia si può supporre abbia favorito
questo singolare « artigianato della voce ››.

I brani dei dischi hanno un riferimento nelle trascrizioni su penta-
gramma (93-116), valide soltanto in quanto verificabili con la docu-
mentazione sonora. Tali trascrizioni sono inserite in schede analitiche
che scompongono, per così dire, i brani secondo diversi parametri: strut-



174

tura formale melodica, struttura formale letteraria, ritmo, modulo, in-
cipit, cadenza, profilo melodico, melismi, ambitus, intervalli ecc.

Di tutto questo corpus sonoro dell'Aretino, nel volume appaiono
soltanto 127 testi verbali e 20 testi musicali, che possono comunque
considerarsi i modelli tipici e fondamentali della tradizione etnico-mu-
sicale di questa area centro italiana.

Lo scopo della raccolta da parte del Consorzio per le attività mu-
sicali della provincia di Arezzo fu quello di fornire la documentazione
di un patrimonio tradizionale contadino ad uso non soltanto delle isti-
tuzioni culturali (ad esempio, l'Università) ma anche per un uso demo-
cratico delle tradizioni popolari (consultazione, eventuale spettacolariz-
zazione), per una maggiore conoscenza della realtà storica del territorio.
In tal senso utile è stata anche, in questa ricerca, la documentazione
fotografica (architettura rurale, cultura materiale, aspetti della vita socia-
le) di cui appaiono soltanto alcuni esempi.

Sandro Biagiola

Antonio De Carolis, Il popolo dell'argilla: Pregiudizio etnico ed emar-
ginazione sociale dei Twa del Burundi, Officina/Etnologia, collana di-
retta da Antonio Colajanni, Roma, Officina Edizioni, 1978, 315 pp,
Lit. 7000.

« Questo studio _ avverte l'A. nella Premessa (p. 6) - si col-
loca in un quadro di sociologia pluralista, tentando di cogliere una
<< totalità reale in atto e in divenire ›› (Balandier), con lo scopo di pre-
sentare la società Twa in un momento preciso della sua storia ››, e ag-
giunge (p. 7) di volerne affidare i risultati ai giovani rundi « affinché
possano continuare il cammino nell'interesse dei Twa ››.

Tali propositi annunciano in partenza lo spirito informatore del
libro, scritto da un ex-missionario che avvicinò e conobbe i Twa a fini
di apostolato a partire dal 1963, che ha maturato l'interesse alla loro
condizione dopo un successivo stimolante periodo di studio all'École
des Hautes Études di Parigi, e che attualmente - come c'informa la
quarta di copertina _ partecipa in Somalia « come sociologo alla pre-
parazione del piano territoriale di sviluppo per la valle del Giuba ››.
Delle sue ricerche in Burundi il De Carolis si era già valso qualche an-
no fa per ottenere all'Università di Parigi V un 'dottorato di 3° ciclo'
in Etnologia, presentando una tesi dal titolo Contribution à la connais-
sance des Twa de Butara (1975), della quale eravamo informati attra-
verso un resoconto abbastànza ampio del Iournal des Africanistes
(T. 47, 2 : 234-236, 1977); ma non è dato sapere fino a qual punto
il presente volume corrisponda al testo francese della tesi, o invece ne
differisca: quest'ultimo anzi non è neppure citato nella bibliografia
finale.

\



174

tura formale melodica, struttura formale letteraria, ritmo, modulo, in-
cipit, cadenza, profilo melodico, melismi, ambitus, intervalli ecc.

Di tutto questo corpus sonoro dell'Aretino, nel volume appaiono
soltanto 127 testi verbali e 20 testi musicali, che possono comunque
considerarsi i modelli tipici e fondamentali della tradizione etnico-mu-
sicale di questa area centro italiana.

Lo scopo della raccolta da parte del Consorzio per le attività mu-
sicali della provincia di Arezzo fu quello di fornire la documentazione
di un patrimonio tradizionale contadino ad uso non soltanto delle isti-
tuzioni culturali (ad esempio, l'Università) ma anche per un uso demo-
cratico delle tradizioni popolari (consultazione, eventuale spettacolariz-
zazione), per una maggiore conoscenza della realtà storica del territorio.
In tal senso utile è stata anche, in questa ricerca, la documentazione
fotografica (architettura rurale, cultura materiale, aspetti della vita socia-
le) di cui appaiono soltanto alcuni esempi.

Sandro Biagiola

Antonio De Carolis, Il popolo dell'argilla: Pregiudizio etnico ed emar-
ginazione sociale dei Twa del Burundi, Officina/Etnologia, collana di-
retta da Antonio Colajanni, Roma, Officina Edizioni, 1978, 315 pp,
Lit. 7000.

« Questo studio - avverte l'A. nella Premessa (p. 6) _ si col-
loca in un quadro di sociologia pluralista, tentando di cogliere una
« totalità reale in atto e in divenire ›› (Balandier), con lo scopo di pre-
sentare la società Twa in un momento preciso della sua storia ››, e ag-
giunge (p. 7) di volerne affidare i risultati ai giovani rundi «affinché
possano continuare il cammino nell'interesse dei Twa ››.

Tali propositi annunciano in partenza lo spirito informatore del
libro, scritto da un ex-missionario che avvicinò e conobbe i Twa a fini
di apostolato a partire dal 1963, che ha maturato l'interesse alla loro
condizione dopo un successivo stimolante periodo di studio all'École
des Haute: Études di Parigi, e che attualmente -- come c'informa la
quarta di copertina _ partecipa in Somalia «come sociologo alla pre-
parazione del piano territoriale di sviluppo per la valle del Giuba ››.
Delle sue ricerche in Burundi il De Carolis si era già valso qualche an-
no fa per ottenere all'Università di Parigi V un “dottorato di 3° ciclo'
in Etnologia, presentando una tesi dal titolo Contribution à la connais-
sance des Twa de Butara (1975), della quale eravamo informati attra-
verso un resoconto abbastanza ampio del ]ournal des Aƒricanistes
(T. 47, 2 : 234-236, 1977); ma non è dato sapere fino a qual punto
il presente volume corrisponda al testo francese della tesi, o invece ne
differisca: quest'ultimo anzi non è neppure citato nella bibliografia
finale.



175

Come tutti sanno, i Twa (BaTwa o W/aTwa) rappresentano in Bu-
rundi, come nel vicino Rwanda, il più arcaico dei tre strati di popola-
mento, emarginato e ridotto in condizioni di relativa sudditanza in
seguito al sopraggiungere dei più forti e molto più numerosi occupanti
successivi, i Hutu negri coltivatori e i Tutsi pastori etiopidi. Trattati da
essi con diffidenza e disprezzo in quanto cacciatori-raccoglitori e abo-
rigeni primitivi, quasi « non umani», i Twa rappresentano al tempo
stesso una « casta ››: qualifica che De Carolis sembra esiti ad accettare,
ma che ha crismi esemplari di piena legittimità terminologica (posi-
zione gerarchica obbligata, endogamia, ereditarietà di occupazioni o
mestieri, schiera d'interdetti tradizionali che vietano non solo il con-
nubio ma anche il contatto con membri degli altri strati etnici, e, co-
me ciò non bastasse, anche caratteri razziali distinti).

Questa situazione, che ripete in miniatura quelle tanto più estese,
meglio note, e a tutt'oggi non superate dell'India, è stata individuata
e sommariamente descritta fin dalla fine del secolo scorso, cioè da
quando gli Europei hanno fatto il loro primo ingresso in questa stu-
penda regione africana, dapprima come esploratori e poi come coloniz-
zatori. Essa è stata da sempre accettata, come concreto e indiscusso
dato di fatto, dalla totalità degli abitanti, Twa compresi; non ha po-
tuto essere modificata nel corso della breve amministrazione tedesca,
né di quella belga succedutale dal 1920 fino alla proclamazione della
indipendenza nel 1962; non è stata rimessa in discussione o quanto
meno alterata in pratica dallo stato indipendente del Burundi fino ad
oggi

Nei capitoli introduttivi del libro, De Carolis illustra tale situazio-
ne con competenza e con ampi riferimenti bibliografici, ma in modo
ancor più eflicace riportando testualmente i punti di vista di informa-
tori delle tre etnie da lui avvicinati. Come è facile intendere, questi
aspetti obiettivi e ben documentati formano la parte più valida e ori-
ginale del lavoro, e poco importa che nel registrarli e riprodurli lasci
trasparire la sua personale riprovazione delle opinioni e giudizi dei
Hutu, quasi universalmente sprezzanti e denigratori, e in fondo anche
della rassegnata acquiescenza con cui i Twa stessi li accettano e a volte
li fanno propri. In altri termini, il fatto che l'A. sposi la causa del
« popolo dell'argilla ›› (dei << Batwa potiers ››, come si soleva chiamarli
sul luogo quando io visitai il Burundi una ventina d'anni addietro),
che denunci come durevole ingiustizia sociale l'emarginazione di cui
questa minoranza è vittima, non toglie nulla all'obiettività del suo
particolareggiato resoconto.

Benché io sia d'opinione che questo atteggiamento moraleggiante-
umanitario sia ben poco valido ai fini scientifici, tuttavia lo compren-
do; e per onestà devo riconoscere di non esserne stato del tutto esente
io stesso, al tempo (quarant'anni fa) in cui studiai i Mao al confine



176

etiopico-sudanese, anch'essi vittime _ in un contesto etnico e cultu-
rale non troppo diverso _ di radicati pregiudizi razzistici da parte de-
gli strati dominanti della società amarico-oromonica, anzi di angherie e
minacce alla loro integrità etnica assai peggiori di quelle sofferte dai
Twa più a sud, di ingiustizie e di ripetuti tentativi di schiavizzazione
cui solo l'efl'imera parentesi italiana sembrò a un certo punto poter
porre termine. In situazioni simili, lo scienziato osserva e registra;
l'occídentale onesto e « civile ››, il cristiano, partecipa, protesta, denuncia.

L'autore di questo libro ha fatto al tempo stesso l'una e l'altra
cosa, e non è questa la sede più opportuna per vagliare la conciliabilità
o meno dei due diversi atteggiamenti. Un passo del guardingo capitolo
conclusivo dimostra che lo stesso De Carolis ha avvertito le loro im-
plicite contraddizioni, e voglio citarlo per esteso: << Quantunque in
certi momenti la mia esperienza di vita con i Twa sia stata profonda-
mente scioccante [cboquante?] perché mi ha posto a contatto con la
inumanità dell'uomo verso l'uomo, non sono certo di essere riuscito
ad afferrare totalmente il complesso storico e psicologico che alimenta
l'ingiustizia di cui sono stato testimone. La spiegazione basata sulla
storia e sulla concorrenza economica non sembra di per sé sufliciente
a rendere pienamente conto di un fenomeno radicato nel più profondo
di una cultura. Per capirlo pienamente occorre scoprire a quali pesi
ancestrali, a che sorta di pulsioni psichiche esso si riagganci. Bisogne-
rebbe penetrare a fondo in un terreno misterioso, fluido, complicato ››
(p. 221).

Proprio così: è questo che si dovrebbe fare, e si scoprirebbe certo
che quel «terreno ›› è certo complicato, ma non tanto fluido, e di si-
curo non misterioso. Ma mentre si dà atto all'A. della sincerità delle
sue ammissioni, ci si domanda: a che punto sta non già la nostra com-
passionevole partecipazione alle secolari disgrazie e miserie dei Twa
(perché a quel conto staremmo ancora a interrogarci sul perché delle
iniquità della guerra di Troia, della perfidia di Francisco Pizarro in
Perù, o del massacro degli Ugonotti perpetrato da François de Guise),
ma più obiettivamente la conoscenza scientifica dei BaTWa?

Il volume qui in esame ci porta, come ho detto, buoni contributi,
ma di carattere disparato: una diligente rassegna etnografica dei tipi

abitazione e dei villaggi, con piante; la descrizione di un gruppo ter-
ritoriale, detto di Butara, visto da vicino; un interessante raffronto
del passato dei Twa, idealizzato come una loro « civiltà dell'abbondan-
za ›› o età dell'oro in quanto liberi cacciatori, con le attuali condizioni
di sfruttati ed emarginati in un paese dominato da altri; i loro succes-
sivi passaggi dall'economia di caccia all'artigianato, al « servizio dei
potenti ›› indigeni, poi all'economia monetaria per essi disastrosa, e
alla nuova condizione di « contadini di seconda categoria ››; un capi-



177

tolo (il quinto, forse il migliore) dedicato agli aspetti della loro segre-
gazione, della loro condizione di paria, delle loro reazioni a questa.

Sorprende un poco, in un libro che afferma di « collocarsi ›› in
un quadro di sociologia, e che per altro verso è incluso in una collana
di etnologia, l'assenza di ogni tentativo di delineare la struttura sociale
dell'etnia studiata: proprio ai fini dichiarati del lavoro e che io sono
il primo ad approvare, di porre in primo piano il concreto vissuto e la
conoscenza dei fatti (p. 5), sarebbe parso opportuno uno sguardo p. es.
al sistema di parentela, chiave elementare per la comprensione dei rap-
porti interpersonali, all'ordinamento interno dei gruppi, al concetto
di autorità e alle norme di diritto consuetudinario che stanno alla base
delle strutture politiche tradizionali, e così via: è da credere che quel
tanto di « misterioso ›› che De Carolis intravede nella società stratifi-
cata in esame ne sarebbe uscito chiarificato, almeno in buona parte.
E ciò senza alcuna diminuzione o svalutazione delle componenti sto-
riche e psicologiche del problema, giustamente considerate.

Con ciò intendo esprimere un rimpianto, non già una censura.
Un rimpianto, perché la pluriennale partecipazione alla vita dei
BaTwa e dei BaRundi in genere (a proposito, perché usare il brutto
nome Burundesi anziché l'etnonimo corretto, magari abbreviato in
Rundi se si preferisce tralasciare il prefisso bantu, come in Twa, Tutsi
ecc.?) e il rapporto di mutua confidenza così felicemente raggiunto
ponevano certo l'A. in condizioni ideali per raccogliere quei dati basi-
lari. Non una censura, perché l'A. stesso lascia intendere che gli inte-
ressi scientifici, sociologici o etnologici che siano (i due aggettivi sem-
brano qui combaciare), gli si sono venuti chiarendo e aflinando in una
fase successiva delle sue esperienze; e anche perché è onesta regola
non chiedere a un libro più di quanto esso prometta di dare.

Il volume contiene anche alcune belle fotografie dei Twa, due
cartine non tanto felici, un'utile bibliografia sul Burundi e ad aban-
dantiam sul Rwanda e sui pigmei-pigmoidi in genere; si apre con una
introduzione, come sempre molto lucida ed elegante, di Vittorio Lan-
ternari; si chiude con un glossario e con tre appendici. Di queste me-
rita menzione speciale la prima, intitolata La voce dei vinti, che « rac-
coglie i passaggi più significativi delle interviste condotte tra i Twa
di Butara nel periodo maggio-ottobre 1974 ›› (p. 223 sg.) e lascia
sperare la prossima pubblicazione dei rimanenti testi dello stesso tipo
in possesso di De Carolis e ancora inediti. Ma dopo aver terminato
l'attenta lettura del libro, e considerando l'attuale situazione socio-
politica del Burundi e le prospettive a breve scadenza per il paese,
viene da domandarsi: ci sono davvero vincitori, oltre che vinti, in
Burundi? Vinigi L. Grottanelli



178

Anita Seppilli, Sacralità dell'acqua e sacrilegio dei ponti; persistenza di
simboli e dinamica culturale, Palermo, Sellerio Editore, 1977, 349
pp., Lit. 6.000.

Lo spunto iniziale di questa interessante opera è tratto da un passo
dei Persiani di Eschilo, tragedia « dell'empietà e del sacrilegio ››: Serse,
per aprire una via verso la Grecia al suo esercito getta un ponte sul-
l'Ellesponto, aggiogando il mare come uno schiavo, sottomettendo ai
suoi voleri gli dei e Poseidone e macchiandosi quindi di colpa gra-
vissima.

Dall'associazione di questi versi con l'etimologia del termine latino
pontiƒex, l'autrice prende le mosse per analizzare nei suoi significati
più profondi il complesso mitico-rituale che ha come protagonisti il
ponte e la carica sacerdotale del costruttore e curatore del più antico
ponte di Roma, il pons Sublicius.

Due sono quindi le direzioni intraprese: 1) la sacralità dell'acqua in
sé, 2) il sacrilegio insito nella costruzione di ponti che la varcbino, af-
fondando piloni nel suo sacro alveo.

Da questa premessa scaturisce una immensa quanto insospettata mes-
se di leggende, poesie, folclore, sentimenti, che si compongono in un
complesso di riti e di miti ancor vivi ed efficaci ai giorni nostri.

La non facile analisi viene condotta dalla Seppilli entro un ambito
molto ampio, secondo i metodi tipici dell'antropologia culturale, << intesa
nel suo senso più vasto ››, comprensiva cioè dei sistemi di discipline af-
fini, come l'etnologia, la psicologia, l'archeologia, lo studio comparato
delle religioni.

L'opera inizia con il vaglio attento di un gran numero di fonti
riguardanti l'etimologia del termine pontiƒex (pontem ƒacere), collegato
alle funzioni di costruzione e m`anutenzione dei ponti in genere e del
Sublicio in particolare. Ripercorrendo il lungo cammino seguito da que-
sto termine dalle sue origini attraverso i primi secoli dell°Era cristiana
e il Rinascimento, l'autrice ne ricostruisce il significato nella sua ric-
chezza di valenze rituali e mistico-religiose, reperibili non solo nella
cultura e lingua latina, ma nella greca, germanica, inglese, persiana, ar-
mena, slava e così via.

Per rilevare poi l'origine lontana del significato religioso e sacrale
sotteso ai concetti di ponte e di pontiƒex, la Seppilli risale al più
antico passato dei Latini, abitatori di villaggi palafitticoli padani, col-
legati alla terraferma da ponti che superavano gli specchi fluviali o la-
custri. Questa fondamentale funzione, sottolinea l'autrice con l'ausilio
di una vasta bibliografia dimostrativa, non poteva non attribuire ai
ponti un valore sacrale di comunicazione al di sopra delle acque, che,
nel linguaggio simbolico dividono il mondo terreno da quello sopran-
naturale.



179

Dalla necessità, dunque di una figura sacerdotale addetta alla co-
struzione e al culto dei ponti, risulta chiaro l'assunto del libro: l'edi-
ficare ponti, così come ogni altra tecnica trasformatrice e modificatrice
della natura, della quale manomette l'ordine, è azione che viene inter-
pretata dalla coscienza come angosciosa e pericolosa intrusione nel
mondo del sacro; di cui la necessità di un adeguato sussidio rituale.
Nel caso specifico, la sacralità dell'acqua e il varcarla annullandola con
un artificio, costituiscono un complesso emozionale di grande intensità,
da cui scaturiscono credenze e riti numerosi e diffusi, grazie ai quali si
giunge ad un « accomodamento ››.

L'autrice si sofferma quindi sul tema della sacralità delle acque
sorgive e del Tevere, e sulla festa degli Argei, che si svolgeva annual-
mente sul ponte Sublicio e nel corso della quale Venivano immersi
in acqua dei simulacri antropomorfi di giunco; cerimonia che ella
ritiene doversi ricondurre all'antico uso dell'omicidio-suicidio ritualiz-
zato degli anziani. L'analisi e la comparazione di mitologie e rituali
greci, sumeri, babilonesi, porta infatti alla dimostrazione che l'acqua
del Tevere è «via ››, sentiero sacro verso gli inferi, divisione tra il
mondo dei viventi e quello dei morti, secondo una concezione dello
universo nata in Mesopotamia e diffusasi per mille ignote via, attraver-
so la cultura greca nel mondo mediterraneo.

Stimolata da queste argomentazioni, l'attenzione della Seppilli si
sofferma sulle immagini del cosmo e dell'oceano che, oltre ad un fine
conoscitivo, hanno funzioni magico-rituali, in quanto creano lo sce-
nario entro il cui confine il mito agisce. Questi valori non apparenti si
rivelano in formule, liturgie, cosmogonie, rappresentazioni iconogra-
fiche, a volte planimetrie di città e architetture di edifici. La sacralità
delle acque appare evidente nei numerosi esempi proposti, tratti dal
mondo romano, ellenico, ebraico, medio-orientale: la loro presenza è
costante, come limite delle terre, o base sulla quale esse navigano e
poggiano, creatrici di idee, ma anche apportatrici di morte, ambigue,
oscillanti tra il significato di elemento cosmico originario e di fiume
distruttore sul quale passano i morti.

L'autrice analizza quindi il cosiddetto « salto nell'acqua ››, nel suo
significato di incontro con le acque e riscatto da situazioni conflittuali,
follie, insanie amorose, che poi si è esteso ai riti iniziatici e ai culti
misterici. La Seppilli ricorre anche ad esempi tratti dai popoli di cui
si interessa l'etnologia, sostenendo giustamente che il loro studio ha
permesso di comprendere nei loro reali significati la funzione e il senso
di fenomeni appartenenti all'antichità classica, dei quali troppo spesso
ci è sfuggita la portata, pur essendo essa così « nostra ››, così a por-
tata di mano.

Ricorrendo poi ai metodi psicoanalitici, ella afferma, forse meno
audacemente di quanto possa sembrare, che nel pensiero simbolico



180

l'acqua è assimilabile al liquido amniotico, con tutte le implicazioni
psichiche, riaffioranti anche nell'adulto, relative alla nascita e, ancor
prima, alla vita intra-uterina. Da esse deriverebbero i miti cosmo-
gonici che fanno emergere il mondo dalle acque, il « salto nell'acqua ››,
come nostalgia del grembo materno, e il concetto dell'elemento equoreo
che tutto contiene e circonda. E l'assunto dell'autrice diventa sempre
più convincente man mano che si rileggono con lei miti e brani di poe-
mi e si analizzano -pitture vascolari e tombali.

Interessante, e a prima vista sorprendente, è l'esposizione di miti
greci e romani nei quali compare la « caldaia ››, oggetto che, come giu-
stamente osserva la Seppilli, pur apparendo « un po' troppo casalingo
per essere contemplato con religiosa serietà ››, ha come utensile (arti-
ficio quindi), « qualcosa di sacro in sé ››. Essa infatti rappresenterebbe
il mare, l'oceano ribollente che, grazie all'immersione nelle sue acque,
rigenera e rivitalizza attraverso la morte. Ancora una volta troviamo
il ricorso al mondo etnologico come ausilio a quanto viene affermato,
e precisamente all'esame dello sciamanesimo asiatico-centrale e delle
sue frange europee. Ecco quindi i miti e le leggende buriate, iacute,
teleute sulla bollitura che riscalda e dà vita. Ricordo in proposito che
nelle concezioni del cosmo e dell'al di là proprie dei popoli siberiani
in genere e dei Tungusi in particolare, l'acqua è costantemente pre-
sente con funzioni sacrali; ad esempio, l'unico ingresso possibile al
mondo dei morti è costituito da un « buco d'acqua ››, come un turbine
in una rapida, da superare in una sorta di rito di passaggio; e ancora,
il mondo terreno è collegato a quello soprannaturale da un fiume mitico
lungo il quale le anime dei nascituri scendono nel mondo dei vivi, pas-
sando poi agli inferi.

Il tabù degli stretti: capitolo nel quale si fa ricorso per l'etnologia
a testi forse un po' sorpassati, pur nella loro non misconoscibile vali-
dità e importanza. Vi si dimostra però che gli stretti, proprio in quanto
tali, hanno qualcosa di ambiguo, fra il mare e la terra, che attrae
timori e focalizza motivi mitici e rituali.

Molto interessante la parte che riguarda i sacrifici edilizi e la costru-
zione dei ponti. Questi, come sfida e atti tanto pericolosi quanto ine-
vitabili, sono sacrilegi affrontabili solo con precauzioni rituali: offerte,
doni, sacrifici di vittime reali o simboliche (si pensi ai pupazzi di giunco
della festa degli Argei). A Roma, appunto, era il pontiƒex ad essere
demandato dalla collettività al fondamentale compito di far fronte
al sacrilegio.

È curioso poi notare come queste credenze si siano rispecchiate
nel cristianesimo, con -la figura del Santo che eredita, in situazioni ana-
loghe, una delle mansioni del pontefice, quella di manipolatore del reli-
gioso, in antagonismo col diavolo, che però funge da aiutante in cambio
del dono di un'anima, ricordo forse del sacrificio di fondazione.



181

Questo « filo diretto ›› col passato è reperibile in tanti motivi fol-
clorici, nella poesia e nei canti popolari, nei quali la fantasia esprime
liberamente i moti più profondi della coscienza, in una sorta di memo-
ria collettiva.

Conclude quindi Anita Seppilli: le valenze di natura emozionale
collegate all'acqua e al superarla con ponti, si sono fissate ad una « via ››
sacra per eccellenza, il ponte più antico di Roma, diventando rito, e
liberando l'uomo indifeso dinnanzi all'ignoto dalle sue angoscie. Essen-
do poi la lingua strettamente legata alle vicende umane, è nata la
parola « pontifex ››

Il libro è completato da due appendici, anch'esse tese a rilevare
la sacralità dell'acqua. La prima riguarda un mito diffuso in Messico e
in altre regioni del continente americano sulla Fonte della Giovinezza.
La seconda vede come protagonista Cola di Pesce, leggendario perso-
naggio siciliano o pugliese, di cui si hanno notizie fm dal XII sec., dalle
caratteristiche fisiche intermedie tra uomo e pesce e vivente per lunghi
periodi dell'anno sul fondo del mare.

Tutta l'opera mostra come la Seppilli sia sensibile, sulla scia di
Lévi-Strauss, alle suggestioni derivanti dall'interpretazione del pensiero
simbolico, considerato a ragione « creatore sommo nel mondo del reli-
gioso ››, e che tesse trame profondamente incuneate nell'inconscio del-
l'uomo, ma pur tuttavia plasmabili in atteggiamenti diversi a seconda
delle contingenze storiche in cui si sviluppa e vive una cultura.

Scopo e al contempo novità del libro è l'aver mostrato come in
un°unica ricerca si possano efficacemente impiegare tecniche disparate,
componendo in un'armonica unità documentazioni storiche, etnolo-
giche, folcloristiche, archeologiche, psicoanalitiche. Ciò naturalmente
ha comportato da parte dell'autrice un vasto studio delle fonti più diver-
se, condotto con attenzione e cura notevoli.

Il duplice, originale risultato di quest'opera metodologicamente ela-
stica e priva di cornici fisse è l°aver arricchito di significato la figura del
pontiƒex e il rito latino degli Argei, rivelando al contempo i risvolti
suggestivi e celati dai simboli di certi comportamenti umani e fenomeni
culturali. Gabriella Marucci

Domenico Volpini. Il seme del ricino. Iniziazione tribale e mutamento
culturale ƒra i Tbaraka del Kenya. Roma, Oflicipa Edizioni, 1978.
pp. 93, bibl., cartine e ill.

Il lavoro di Volpini si colloca egregiamente tra le più recenti pub-
blicazioni sui Meru dei quali i Tharaka rappresentano una delle etnie
meno conosciute. Esso si basa su una permanenza di circa un quin-



181

Questo << filo diretto ›› col passato è reperibile in tanti motivi fol-
clorici, nella poesia e nei canti popolari, nei quali la fantasia esprime
liberamente i moti più profondi della coscienza, in una sorta di memo-
ria collettiva.

Conclude quindi Anita Seppilli: le valenze di natura emozionale
collegate all'acqua e al superarla con ponti, si sono fissate ad una « via ››
sacra per eccellenza, il ponte più antico di Roma, diventando rito, e
liberando l'uomo indifeso dinnanzi all'ignoto dalle sue angoscie. Essen-
do poi la lingua strettamente legata alle vicende umane, è nata la
parola « pontifex ››

Il libro è completato da due appendici, anch'esse tese a rilevare
la sacralità dell'acqua. La prima riguarda un mito diffuso in Messico e
in altre. regioni del continente americano sulla Fonte della Giovinezza.
La seconda vede come protagonista Cola di Pesce, leggendario perso-
naggio siciliano o pugliese, di cui si hanno notizie fin dal XII sec., dalle
caratteristiche fisiche intermedie tra uomo e pesce e vivente per lunghi
periodi dell'anno sul fondo del mare.

Tutta l'opera mostra come la Seppilli sia sensibile, sulla scia di
Lévi-Strauss, alle suggestioni derivanti dall'interpretazione del pensiero
simbolico, considerato a ragione « creatore sommo nel mondo del reli-
gioso ››, e che tesse trame profondamente incuneate nell'inconscio del-
l'uomo, ma pur tuttavia plasmabili in atteggiamenti diversi a seconda
delle contingenze storiche in cui si sviluppa e vive una cultura.

Scopo e al contempo novità del libro è l'aver mostrato come in
un'unica ricerca si possano efficacemente impiegare tecniche disparate,
componendo in un'armonica unità documentazioni storiche, etnolo-
giche, folcloristiche, archeologiche, psicoanalitiche. Ciò naturalmente
ha comportato da parte dell'autrice un vasto studio delle fonti più diver-
se, condotto con attenzione e cura notevoli.

Il duplice, originale risultato di quest'opera metodologicamente ela-
stica e priva di cornici fisse è l°aver arricchito di significato la figura del
pontiƒex e il rito latino degli Argei, rivelando al contempo i risvolti
suggestivi e celati dai simboli di certi comportamenti umani e fenomeni
culturali. Gabriella Marucci

Domenico Volpini. Il seme del ricino. Iniziazione tribale e mutamento
culturale ƒra i Tbara/ea del Kenya. Roma, Oflicipa Edizioni, 1978.
pp. 93, bibl., cartine e ill.

Il lavoro di Volpini si colloca egregiamente tra le più recenti pub-
blicazioni sui Meru dei quali i Tharaka rappresentano una delle etnie
meno conosciute. Esso si basa su una permanenza di circa un quin-

181

Questo << filo diretto ›› col passato è reperibile in tanti motivi fol-
clorici, nella poesia e nei canti popolari, nei quali la fantasia esprime
liberamente i moti più profondi della coscienza, in una sorta di memo-
ria collettiva.

Conclude quindi Anita Seppilli: le valenze di natura emozionale
collegate all'acqua e al superarla con ponti, si sono fissate ad una « via ››
sacra per eccellenza, il ponte più antico di Roma, diventando rito, e
liberando l'uomo indifeso dinnanzi all'ignoto dalle sue angoscie. Essen-
do poi la lingua strettamente legata alle vicende umane, è nata la
parola « pontifex ››

Il libro è completato da due appendici, anch'esse tese a rilevare
la sacralità dell'acqua. La prima riguarda un mito diffuso in Messico e
in altre. regioni del continente americano sulla Fonte della Giovinezza.
La seconda vede come protagonista Cola di Pesce, leggendario perso-
naggio siciliano o pugliese, di cui si hanno notizie fin dal XII sec., dalle
caratteristiche fisiche intermedie tra uomo e pesce e vivente per lunghi
periodi dell'anno sul fondo del mare.

Tutta l'opera mostra come la Seppilli sia sensibile, sulla scia di
Lévi-Strauss, alle suggestioni derivanti dall'interpretazione del pensiero
simbolico, considerato a ragione « creatore sommo nel mondo del reli-
gioso ››, e che tesse trame profondamente incuneate nell'inconscio del-
l'uomo, ma pur tuttavia plasmabili in atteggiamenti diversi a seconda
delle contingenze storiche in cui si sviluppa e vive una cultura.

Scopo e al contempo novità del libro è l'aver mostrato come in
un'unica ricerca si possano efficacemente impiegare tecniche disparate,
componendo in un'armonica unità documentazioni storiche, etnolo-
giche, folcloristiche, archeologiche, psicoanalitiche. Ciò naturalmente
ha comportato da parte dell'autrice un vasto studio delle fonti più diver-
se, condotto con attenzione e cura notevoli.

Il duplice, originale risultato di quest'opera metodologicamente ela-
stica e priva di cornici fisse è l°aver arricchito di significato la figura del
pontiƒex e il rito latino degli Argei, rivelando al contempo i risvolti
suggestivi e celati dai simboli di certi comportamenti umani e fenomeni
culturali. Gabriella Marucci

Domenico Volpini. Il seme del ricino. Iniziazione tribale e mutamento
culturale ƒra i Tbara/ea del Kenya. Roma, Oflicipa Edizioni, 1978.
pp. 93, bibl., cartine e ill.

Il lavoro di Volpini si colloca egregiamente tra le più recenti pub-
blicazioni sui Meru dei quali i Tharaka rappresentano una delle etnie
meno conosciute. Esso si basa su una permanenza di circa un quin-



182

quennio, durante il quale l'autore con la consorte svolse una attività
di assistenza per la gioventù tharaka ispirata al pieno rispetto della
popolazione. I due coniugi riuscirono a coinvolgere la gente nel loro
lavoro suscitando una corrente spontanea di reciproca confidenza e
cooperazione. Ciò diede modo a Volpini di essere accolto nelle case
tháraka da amico e di essere ammesso, come egli annota (p. 27),
a uno dei più importanti riti iniziatici, il waatbi. Durante la consue-
tudine con i Tharaka, non solo l'autore ha partecipato attivamente alla
vita locale, ma è andato raccogliendo un vasto materiale di osserva-
zioni e testimonianze sul quale ha ora elaborato la presente pub-
blicazione.

L'ordinamento interno del materiale è ben calibrato. Nel capi-
tolo I si affronta la descrizione generale dell'organizzazione sociale
sullo sfondo di un ambiente che, pur ricco di corsi d'acqua, è aspro
fino a fondersi nella savana settentrionale con il pre-deserto. Tutti
i temi, dall'economia alla religione, dalla struttura sociale alla politica,
sono descritti con una serie di notazioni a schede. Alcune osservazioni
rivelano un equilibrio di valutazione notevole, come quando l'autore
invita a non avere una « visione troppo riduttiva del mago erbalista ››,
poiché la sua funzione non è solo terapica, bensì « eminentemente so-
ciale ›› in rapporto soprattutto all'iniziazione (p. 59). Altre notazioni
risentono il limite della schematicità. L'accenno agli spiriti del bene
e male (p. 49) meriterebbe, per esempio, un approfondimento, altret-
tanto il riferimento ai « clan militari ›› (p. 64). In relazione a questi
si sa, e l'ha posto in luce Evans-Pritchard per i Nuer, che nei rapporti
tra le classi d'età e i loro membri, il linguaggio di riferimento è tratto
dalla terminologia della parentela. La denominazione dei Tharaka' per
i membri del garu, cioè del dormitorio riservato ai guerrieri, mwiriga
wa garu = “clan dei guerrieri”, non sembra altro che una espressione
derivata dallo stesso tipo di linguaggio.

I capitoli II, III e IV sono dedicati al tema centrale dell'inizia-
zione. L'argomento è visto nella sua totalità, innanzitutto illustrando
il valore dinamico dell'iniziazione per la formazione dei gruppi so-
ciali, e poi nella successione dei riti che scandiscono i passaggi di età
nella maturazione sociale dei singoli e dei gruppi di coetanei. L'età
e la scansione sociale dei Tharaka si svolgono attraverso la inserzione
e la partecipazione attiva nelle classi d'età, le quali si rivelano uno
strumento eflicace non solo per la struttura sociale ma anche per la
concettualizzazione del tempo e la valutazione cronologica dei fatti. Di
particolare rilievo è l'accenno al significato del << segreto iniziatico ››,
argomento che meriterebbe un'analisi più ampia sia per il suo stesso
valore sia per il riflesso storico che ha avuto nello sviluppo dei pre-
giudizi etnici degli europei, ufiiciali coloniali e missionari (p. 80-81).

182

quennio, durante il quale l'autore con la consorte svolse una attività
di assistenza per la gioventù tharaka ispirata al pieno rispetto della
popolazione. I due coniugi riuscirono a coinvolgere la gente nel loro
lavoro suscitando una corrente spontanea di reciproca confidenza e
cooperazione. Ciò diede modo a Volpini di essere accolto nelle case
tháraka da amico e di essere ammesso, come egli annota (p. 27),
a uno dei più importanti riti iniziatici, il waatbi. Durante la consue-
tudine con i Tharaka, non solo l'autore ha partecipato attivamente alla
vita locale, ma è andato raccogliendo un vasto materiale di osserva-
zioni e testimonianze sul quale ha ora elaborato la presente pub-
blicazione.

L'ordinamento interno del materiale è ben calibrato. Nel capi-
tolo I si affronta la descrizione generale dell'organizzazione sociale
sullo sfondo di un ambiente che, pur ricco di corsi d'acqua, è aspro
fino a fondersi nella savana settentrionale con il pre-deserto. Tutti
i temi, dall'economia alla religione, dalla struttura sociale alla politica,
sono descritti con una serie di notazioni a schede. Alcune osservazioni
rivelano un equilibrio di valutazione notevole, come quando l'autore
invita a non avere una « visione troppo riduttiva del mago erbalista ››,
poiché la sua funzione non è solo terapica, bensì « eminentemente so-
ciale ›› in rapporto soprattutto all'iniziazione (p. 59). Altre notazioni
risentono il limite della schematicità. L'accenno agli spiriti del bene
e male (p. 49) meriterebbe, per esempio, un approfondimento, altret-
tanto il riferimento ai « clan militari ›› (p. 64). In relazione a questi
si sa, e l'ha posto in luce Evans-Pritchard per i Nuer, che nei rapporti
tra le classi d'età e i loro membri, il linguaggio di riferimento è tratto
dalla terminologia della parentela. La denominazione dei Tharaka' per
i membri del garu, cioè del dormitorio riservato ai guerrieri, mwiriga
wa garu = “clan dei guerrieri”, non sembra altro che una espressione
derivata dallo stesso tipo di linguaggio.

I capitoli II, III e IV sono dedicati al tema centrale dell'inizia-
zione. L'argomento è visto nella sua totalità, innanzitutto illustrando
il valore dinamico dell'iniziazione per la formazione dei gruppi so-
ciali, e poi nella successione dei riti che scandiscono i passaggi di età
nella maturazione sociale dei singoli e dei gruppi di coetanei. L'età
e la scansione sociale dei Tharaka si svolgono attraverso la inserzione
e la partecipazione attiva nelle classi d'età, le quali si rivelano uno
strumento eflicace non solo per la struttura sociale ma anche per la
concettualizzazione del tempo e la valutazione cronologica dei fatti. Di
particolare rilievo è l'accenno al significato del << segreto iniziatico ››,
argomento che meriterebbe un'analisi più ampia sia per il suo stesso
valore sia per il riflesso storico che ha avuto nello sviluppo dei pre-
giudizi etnici degli europei, ufiiciali coloniali e missionari (p. 80-81).



r

183

A queste valutazioni generali, Volpini fa seguire, nel capitolo III,
la descrizione delle singole fasi del processo iniziatico. La descrizione
è molto particolareggiata e attenta, sostenuta costantemente da testi-
monianze di informatori. A queste va aggiunta l'interessante raccolta
di canti e testi per danza posta nell'Appendice II (pp. 265-73). Nel
suo insieme si tratta di una documentazione etnografica preziosa per-
ché offre la possibilità di una lettura sotto diversi punti di vista oltre
che una conoscenza intima della cutura tharaka. Nel capitolo IV l'au-
tore affronta l'analisi funzionale dei riti iniziatici. L'aspetto funzionale
è una scelta specifica e lascia aperto lo spazio per altre prospettive
interpretative. Gli ultimi due capitoli, il V e il VI, si presentano forse
come i più suggestivi, con l'esame del « dinamismo interno ed ester-
no ›› della cultura tharaka. Il dinamismo interno, messo in netto ri-
lievo nel capitolo V, rivela l'energia autonoma della tradizione tharaka
che l'autore analizza in rapporto al sorgere della società degli nƒuri.
Si tratta di una associazione sorta all'interno delle classi d'età, quasi
come una sovrastruttura divenuta per tanti aspetti dominante senza
peraltro annullare la struttura delle classi d'età. Nel primo periodo del
regime coloniale il mistero avvolse la funzione e la natura di una tale
società, tanto da essere dapprima ostracizzata e poi, per opera di
Lambert (vedi bibl.), valorizzata nella politica di governo indiretto
dell'amministrazione britannica. Volpini afferma che essa sorse a metà
del secolo scorso e dedica molta attenzione ai valori positivi degli
n/'ari attribuendo alla loro opera l'abolizione della pena di morte. Egli
basa questi suoi convincimenti sulle informazioni degli anziani tharaka
e suffraga il valore di tali informazioni con Pinterpretazione analitica
dei riti e dei formulari iniziatici propri degli niuri, riportati con la
consueta abbondanza di testi. Ciononostante devo onestamente dichia-
rare di non sentirmi convinto dalla posizione dell'autore. Non metto
in dubbio l'oggettività delle informazioni degli anziani tharaka; non
solo, ma convengo nella convinzione che l'istituzione degli njuri rap-
presenta uno sviluppo significativo del dinamismo interno della so-
cietà meru. Contesto Yinsuificienza comparativa in rapporto alle altre
etnie meru oltre i Tharaka. Gli njuri, com'è noto e Volpini puntual-
mente lo registra (p. 186), non sono sorti tra i Tharaka, bensì tra
i Tigania e tra questi e i vicini Ighembe, nella regione settentrionale
del Meru, sono tuttora operanti. Il problema è d'ordine etnostorico
e va affrontato con la ponderatezza comparativa propria della proble-
matica legata alle fonti orali. Solo la comparazione critica, se positiva,
potrebbe dar credito alle parole degli anziani tharaka.

Analogamente, non mi sembra convincente che la società njuri S18
sorta « per opera degli nt/aa/ca ››, cioè dei giovani guerrieri (p. 186)-
Si tratta di un'affermazione troppo generica. Quali ntbaka, ossia quale

r

183

A queste valutazioni generali, Volpini fa seguire, nel capitolo III,
la descrizione delle singole fasi del processo iniziatico. La descrizione
è molto particolareggiata e attenta, sostenuta costantemente da testi-
monianze di informatori. A queste va aggiunta l'interessante raccolta
di canti e testi per danza posta nell'Appendice II (pp. 265-73). Nel
suo insieme si tratta di una documentazione etnografica preziosa per-
ché offre la possibilità di una lettura sotto diversi punti di vista oltre
che una conoscenza intima della cutura tharaka. Nel capitolo IV l'au-
tore affronta l'analisi funzionale dei riti iniziatici. L'aspetto funzionale
è una scelta specifica e lascia aperto lo spazio per altre prospettive
interpretative. Gli ultimi due capitoli, il V e il VI, si presentano forse
come i più suggestivi, con l'esame del « dinamismo interno ed ester-
no ›› della cultura tharaka. Il dinamismo interno, messo in netto ri-
lievo nel capitolo V, rivela l'energia autonoma della tradizione tharaka
che l'autore analizza in rapporto al sorgere della società degli nƒuri.
Si tratta di una associazione sorta all'interno delle classi d'età, quasi
come una sovrastruttura divenuta per tanti aspetti dominante senza
peraltro annullare la struttura delle classi d'età. Nel primo periodo del
regime coloniale il mistero avvolse la funzione e la natura di una tale
società, tanto da essere dapprima ostracizzata e poi, per opera di
Lambert (vedi bibl.), valorizzata nella politica di governo indiretto
dell'amministrazione britannica. Volpini afferma che essa sorse a metà
del secolo scorso e dedica molta attenzione ai valori positivi degli
n/'ari attribuendo alla loro opera l'abolizione della pena di morte. Egli
basa questi suoi convincimenti sulle informazioni degli anziani tharaka
e suffraga il valore di tali informazioni con Pinterpretazione analitica
dei riti e dei formulari iniziatici propri degli niuri, riportati con la
consueta abbondanza di testi. Ciononostante devo onestamente dichia-
rare di non sentirmi convinto dalla posizione dell'autore. Non metto
in dubbio l'oggettività delle informazioni degli anziani tharaka; non
solo, ma convengo nella convinzione che l'istituzione degli njuri rap-
presenta uno sviluppo significativo del dinamismo interno della so-
cietà meru. Contesto Yinsuificienza comparativa in rapporto alle altre
etnie meru oltre i Tharaka. Gli njuri, com'è noto e Volpini puntual-
mente lo registra (p. 186), non sono sorti tra i Tharaka, bensì tra
i Tigania e tra questi e i vicini Ighembe, nella regione settentrionale
del Meru, sono tuttora operanti. Il problema è d'ordine etnostorico
e va affrontato con la ponderatezza comparativa propria della proble-
matica legata alle fonti orali. Solo la comparazione critica, se positiva,
potrebbe dar credito alle parole degli anziani tharaka.

Analogamente, non mi sembra convincente che la società njuri S18
sorta « per opera degli nt/aa/ca ››, cioè dei giovani guerrieri (p. 186)-
Si tratta di un'affermazione troppo generica. Quali ntbaka, ossia quale



184

classe d'età? La domanda è pertinente, tanto più se si tien presente,
come Volpini mostra, che le classi d'età nella loro successione sono
strumento di memoria storica. E quale sarebbe stata l'estensione della
società njuri, sia nei membri (avrebbe incluso tutti gli anziani o solo
alcuni?) sia nel territorio (avrebbe subito coinvolto tutte le etnie
meru?).

L'abolizione della condanna a morte viene data per dimostrata per
il solo fatto che non è esplicitamente menzionata nella norma, indi-
cata al n. 9 di p. 200, sulle punizioni per chi trasgredisce la legge
del consiglio degli njurz'. La condanna a morte non era frequente, ma
era prevista. Nell'Appendice IV vi è un testo che elenca i modi del-
l'uccisione per condanna inflitta sempre a chi si rendeva colpevole di
un terzo omicidio o, per esempio, a una ragazza incinta prima dell'ini-
ziazione. (Di questa pratica, la condanna a morte per crocifissione sul
terreno di una ragazza incinta, io stesso ho avuto documento tra gli
Embu, confinanti con i Meru, nel 1950). Anche qui occorre chiedersi
se l'abolizione è avvenuta solo tra i Tharaka o se ha coinvolto le altre
etnie meru, tra le quali si estendeva pure l'autorità degli njuri.

L'autore è sempre molto diligente nell'indicare le fonti delle sue
informazioni. Al fondo del libro riporta un lungo elenco delle persone
e delle loro qualifiche nonché delle interviste citate nel testo. È chiaro,
peraltro, che il valore singolo di un informatore non può essere apo-
dittico, va comparato. L'osservazione viene a proposito anche per
esprimere riserve su molte etimologie di termini registrate nelle note
a piè di pagina. Quasi tutte sono riportate con il nome dell'informa-
tore, ma è sufficiente una conoscenza men che superficiale delle lingue
bantu, per notare la loro inattendibilità. Il loro interesse si limita così
a rivelare la personalità dell'informatore.

Durante il periodo coloniale i Tharaka furono quasi completa-
mente trascurati perché ritenuti arretrati e refrattari. Questo lavoro
di Volpini fa giustizia di un tale pregiudizio. Il loro dinamismo era
vivo prima dell'occupazione coloniale e si è rivelato di grande inizia-
tiva dopo l'impatto con la cultura europea. All'ultimo argomento
è dedicato il capitolo conclusivo, nel quale si mostra come la scuola
soppianta l'antica iniziazione. I Tharaka ora l'hanno saputa valoriz-
zare appieno per l'inserimento nella società moderna e nazionale del
Kenya.

Indispensabile e prezioso per la conoscenza della cultura tradi-
zionale dei Tharaka, il libro di Volpini costituisce anche un apporto
0 . o Q' 'importante per lo studio comparativo del fenomeno generale dell ini-
ziazione.

' Bernardo Bernard:

184

classe d'età? La domanda è pertinente, tanto più se si tien presente,
come Volpini mostra, che le classi d'età nella loro successione sono
strumento di memoria storica. E quale sarebbe stata l'estensione della
società njuri, sia nei membri (avrebbe incluso tutti gli anziani o solo
alcuni?) sia nel territorio (avrebbe subito coinvolto tutte le etnie
meru?).

L'abolizione della condanna a morte viene data per dimostrata per
il solo fatto che non è esplicitamente menzionata nella norma, indi-
cata al n. 9 di p. 200, sulle punizioni per chi trasgredisce la legge
del consiglio degli njurz'. La condanna a morte non era frequente, ma
era prevista. Nell'Appendice IV vi è un testo che elenca i modi del-
l'uccisione per condanna inflitta sempre a chi si rendeva colpevole di
un terzo omicidio o, per esempio, a una ragazza incinta prima dell'ini-
ziazione. (Di questa pratica, la condanna a morte per crocifissione sul
terreno di una ragazza incinta, io stesso ho avuto documento tra gli
Embu, confinanti con i Meru, nel 1950). Anche qui occorre chiedersi
se l'abolizione è avvenuta solo tra i Tharaka o se ha coinvolto le altre
etnie meru, tra le quali si estendeva pure l'autorità degli njuri.

L'autore è sempre molto diligente nell'indicare le fonti delle sue
informazioni. Al fondo del libro riporta un lungo elenco delle persone
e delle loro qualifiche nonché delle interviste citate nel testo. È chiaro,
peraltro, che il valore singolo di un informatore non può essere apo-
dittico, va comparato. L'osservazione viene a proposito anche per
esprimere riserve su molte etimologie di termini registrate nelle note
a piè di pagina. Quasi tutte sono riportate con il nome dell'informa-
tore, ma è sufficiente una conoscenza men che superficiale delle lingue
bantu, per notare la loro inattendibilità. Il loro interesse si limita così
a rivelare la personalità dell'informatore.

Durante il periodo coloniale i Tharaka furono quasi completa-
mente trascurati perché ritenuti arretrati e refrattari. Questo lavoro
di Volpini fa giustizia di un tale pregiudizio. Il loro dinamismo era
vivo prima dell'occupazione coloniale e si è rivelato di grande inizia-
tiva dopo l'impatto con la cultura europea. All'ultimo argomento
è dedicato il capitolo conclusivo, nel quale si mostra come la scuola
soppianta l'antica iniziazione. I Tharaka ora l'hanno saputa valoriz-
zare appieno per l'inserimento nella società moderna e nazionale del
Kenya.

Indispensabile e prezioso per la conoscenza della cultura tradi-
zionale dei Tharaka, il libro di Volpini costituisce anche un apporto
0 . o Q' 'importante per lo studio comparativo del fenomeno generale dell ini-
ziazione.

' Bernardo Bernard:



0 \

185

Nathan Wachtel, La visione dei vinti. Gli indios del Perù di fronte
aila conquista spagnola, Giulio Einaudi editore, Torino, 1977.

Questo libro, incentrato sulla crisi che attraversarono le popola-
zioni del Perù nel cinquantennio successivo alla Conquista, è un vasto
e originale compendio dei risultati raggiunti da tutta una nuova gene-
razione di studiosi, i quali hanno sostanzialmente rinnovato le nostre
conoscenze sulla storia e l'antropologia dell'area andina. Ricorderemo,
fra gli altri, l'americano ].V. Murra, per i fondamentali contributi alla
comprensione dell'organizzazione economica e politica del Tawantinsuyu
(Impero inka), l'olandese R.T. Zuidema, per le stimolanti e tanto discus-
se tesi sulle « rappresentazioni ›› incaiche della Cuzco imperiale, il fran-
cese P. Duviols, per le meticolose ricerche d'archivio sulle antiche reli-
gioni native, e i peruviani ].M. Ossio, per Pinterpretazione del pensiero
del cronista Guamán Poma de Ayala, e L. Millones Santa Gadea, per
gli studi sul movimento millenarista del Taki Onqoy. Wachtel ha il
merito di aver rielaborato e integrato in una prospettiva unitaria le
scoperte, le conclusioni teoriche e gli apporti metodologici di questi
ricercatori, anche se la grande quantità di materiale, assai eterogenea
per natura e provenienza, da lui utilizzata, spesso rende la trattazione
discontinua e quindi di non facile lettura per i non addetti ai lavori.

La visione dei vinti porta lo stesso titolo di una fortunata antologia
di testi aztechi sulla Conquista, curata da M. León-Portilla (1959), ai
cui contenuti evidentemente Wachtel ha voluto ricollegarsi. Infatti,
questi non solo si propone di analizzare il processo di degradazione
culturale a cui andò incontro la società andina nel corso del XVI secolo,
ma, scindendo i fatti da ogni valore precostituito, eurocentrico, si pone
dalla parte degli indios, nell'intento di ricostruire i processi mentali
attraverso cui essi concepirono la realtà che stavano vivendo. Ci si
accorge in tal modo che eventi e forme di comportamento che risultano
incomprensibili alla luce della tradizionale storiografia occidentale,
divengono immediatamente logici e intellegibili se considerati all'interno
di una razionalità, di una visione del mondo, di un sistema di valori
e rappresentazioni collettive, totalmente diversi dai nostri. Non si
tratta di un tentativo di dissolvere la « Storia ››, quella con la « s ››
maiuscola, in tante piccole storie particolari, quante sono le culture,
ma al contrario, opponendo complementariamente il punto di vista dei
vinti a quello dei vincitori, di un primo passo verso una visione vera-
mente globale della storia. Né si vuole anteporre il << pensato ›› al
<< vissuto ››, bensì ricostituire la fondamentale unità del reale, irridu-
cibile momento dialettico dell'ideologia e della prassi.

La prima delle tre parti in cui è divisa l'opera, è dedicata allo studio
- sulla base delle testimonianze autenticamente indigene dell'epoca --
dei modi con cui gli Inka, i Maya e gli Aztechi interpretarono l'arrivo



186

dei bianchi, e di come quei lontani eventi trovino ancora oggi profonda
eco nel folklore dei loro discendenti. L'analisi strutturale e comparativa
di rappresentazioni, che vengono inscenate in occasione di alcune feste
locali e che rievocano le tragiche lotte tra nativi e Conquistadores, con-
sente all'autore di appurare i diversi gradi di acculturazione mentale
delle attuali popolazioni indigene. Mentre il folklore andino (Tragedia
della morte di Atawallpa) mostra un'accentuata fedeltà storica rispetto
ai fatti commemorati, sottolineando -- e quindi rinnovando - la
netta frattura che si venne a creare tra la società autoctona e quella spa-
gnola al momento della Conquista e prospettando un futuro riscatto
della prima dal giogo della seconda, il folklore guatemalteco (Danza
della Conquista) e quello messicano (Danza della Grande Conquista e
Danza delle piume) tendono a stravolgere il senso degli avvenimenti
in una simbolica riconciliazione finale fra le parti. Secondo Wachtel,
le diverse interpretazioni dei fatti e degli effetti della Conquista tro-
verebbero una loro precisa corrispondenza nel comportamento tenuto
da ciascun gruppo etnico durante il periodo coloniale. Così, mentre
la storia delle Ande appare contrassegnata da periodici movimenti
social-religiosi, questi sarebbero stati pressoché inesistenti nel Messico.
Le condizioni e le vicende storiche peculiari di ciascun paese avrebbero
dunque forgiato in maniera differente la memoria e la psicologia col-
lettive degli indios, quali sono espresse dal folklore contemporaneo.

Nella seconda parte del libro l'autore concentra la propria attenzione
sul Perù e, facendo ricorso ad una copiosa documentazione bibliografica
e d'archivio, affronta il problema dei cambiamenti strutturali che si veri-
ficarono nella società andina tra il 1530 e il 1570, nel passaggio dal
Tawantinsuyu alla Corona spagnola. Astenendosi dal formulare facili
generalizzazioni sulla natura dello Stato inka, egli prima ne analizza
il modo di produzione, cioè l'insieme dei rapporti economici esistenti
tra il centro (la classe dirigente del Cuzco) e la periferia (l'ayllu, la
comunità rurale), poi ricostruisce il modello ideale di organizzazione
socio-politica che reggeva tale modo di produzione, e infine traccia un
quadro della Weltanscbaung, degli schemi mentali, delle rappresenta-
zioni del tempo e dello spazio, dei miti e dei riti, entro cui trovava
giustificazione l'esistenza stessa dell'Impero. Una volta determinate le
strutture empiriche ed ideologiche del Tawantinsuyu, Wachtel mostra
il loro progressivo e rapido deterioramento, il processo di destruttu-
razione a cui esse andarono incontro con l'avvento della dominazione
europea: destrutturazione del sistema economico, con l'instaurarsi del
regime dell'encomienda e con l'imposizione di tassazioni in moneta;
destrutturazione sociale, con la trasformazione dello status e della fun-
zione dei laura/ea (capi locali), ridotti a semplici strumenti di controllo
e di oppressione della popolazione nativa, e con il vertiginoso incre-
mento numerico della classe degli yana, indios distaccatisi dalle comu-



187

nità d'origine per passare al diretto servizio degli Spagnoli; destruttu-
razione religiosa, con la morte dell'Inka, il figlio del dio Sole, con la
sistematica repressione operata dai missionari di ogni forma di culto
alle wa/ea (divinità locali) e la forzata imposizione del Cristianesimo.
Il tutto in concomitanza di una paurosa caduta demografica, dovuta
in parte alle inumane condizioni di vita in cui erano tenuti gli indigeni,
ma soprattutto alle nuove malattie (vaiolo, morbillo, influenza, ecc.)
introdotte dai bianchi, le quali diedero luogo ad una serie di gravi e
mortali epidemie. Tuttavia, l'autore nota che - nonostante la crisi
di disgregazione ad ogni livello, nonostante il sorgere del fenomeno
del meticciato e il formarsi di una classe dirigente autoctona più o meno
europeizzata, e al di là di minimi cambi verificatisi nell'alimentazione
e nell'abbigliamento e di una superficiale accettazione del Cristianesimo
- gli andini mantennero inalterate gran parte delle loro tradizioni,
che si perpetuarono in un sistema coerente ed unitario. In definitiva,
non vi fu né integrazione né acculturazione, ma si formarono due mondi
paralleli e opposti: quello degli Spagnoli, dominante, basato su una
economia di rapina, appendice del Vecchio Mondo, e quello degli indios,
dominato, sfruttato, chiuso a riccio su se stesso, caratterizzato da una
dinamica involutiva, teso a difendere ad ogni costo gli antichi valori
più che a crearne di nuovi, nell'ostinato proposito di conservare la pro-
pria identità culturale, Ma in che modo, seguendo quale logica, l'uomo
delle Ande, di fronte alla nuova realtà creatasi, riorganizzò il proprio
sapere e concettualizzò quanto stava vivendo? Wachtel cerca di dare
una risposta a questo interrogativo attraverso un'esemplare interpre-
tazione del pensiero di F. Guamán Poma de Ayala, indio autore di
un'interessantissima cronaca illustrata (1614). Viene così posta in evi-
denza una visione dualistica e ciclica della storia, in cui lo stato di op-
pressione materiale e morale dei nativi è concepito come la necessaria
premessa per la loro futura rinascita, sotto la guida dell'Inka. Siamo
in presenza di una ideologia di carattere prettamente messianico e mil-
lenarista.

Nella terza parte, sono descritte le varie forme di resistenza attiva
degli indigeni all'invasione: dall'insurrezione di Manko Inka (1536-37)
alla formazione dello Stato neo-inka di Vilcabamba (1537-72), al mo-
vimento millenarista del Taki Onqoy, che segnò il passaggio dalla rivol-
ta armata ad una di tipo religioso. Il movimento fu una risposta ai
processo di disintegrazione culturale in atto, un tentativo di riorganiz-
zazione globale del mondo indigeno attraverso la revitalizzazione di
tradizioni pre-incaiche e, al tempo stesso, la creazione di nuovi miti e
nuovi riti. Per concludere, Wachtel allarga il discorso sulle reazioni degli
aborigeni americani alla Conquista, comparando quanto avvenne in
Perù con la rivolta d'ispirazione millenaristica dei Cascanes (Tlate-
nango, Messico) del 1541-42, e con le guerriglie, di contenimento del-



188

l'espansionismo iberico, condotte dai Cicimechi del Nord del Messi-
co e dagli Araucani del Cile. L'autore vuole così mostrare come la capa-
cità di resistenza di tutti questi gruppi etnici sia da rapportarsi alle
loro originarie organizzazioni socio-politiche e al loro diverso modo di
porsi a contatto con la civiltà occidentale.

Il libro è integrato, in appendice, da un'utile serie di tabelle e di
grafici sulla demografia del Perù del XVI secolo, da cartine geografiche
continentali e regionali, da un servizio fotografico sulla Tragedia di Ata-
wallpa (Oruro, Bolivia) e da un glossario di voci indigene, oltreché da
un'ampia bibliografia sistematica e da un indice alfabetico dei nomi.

La complessa e articolata impostazione de La visione dei vinti è
sorretta da un rigoroso impegno metodologico, e gli specialisti non
potranno fare a meno di apprezzare l'intelligenza con cui Wachtel va-
glia e sfrutta le cronache e i documenti dell'amministrazione spagnola.
Solo nell'ultima parte la trattazione diviene meno organica, in un tenta-
tivo di comparativismo, certo significativo, ma non sempre convincente
o sufficientemente documentato. Inoltre, la recente scoperta di alcuni
culti di crisi nel Messico coloniale inficia talune ipotesi del lavoro. C'è
ancora da notare che Taki Onqoy significa << Malattia del Canto ›› e non
« Canto delle Pleiadi ›› (p. 291, nota 29). Una più appropriata tradu-
zione dei termini quechua avrebbe con tutta probabilità consentito
all'autore di cogliere il diretto nesso di causalità esistente tra i culti
di crisi e le epidemie di quegli anni, le quali, concepite come altret-
tante maledizioni delle waka, scatenarono immancabilmente il furore
mistico degli indios.

A parte queste considerazioni, marginali rispetto all'economia del-
l'opera, lo studio di Wachtel rappresenta senza alcun dubbio un appor-
to altamente qualificato e determinante nel campo dell'etnostoria peru-
viana. Per la vastità dei temi trattati, per la profondità delle analisi,
per le problematiche e le prospettive di ulteriori indagini che esso su-
scita, il libro è un punto di riferimento obbligatorio per chiunque voglia
accostarsi allo studio e alla conoscenza del mondo andino.

Marco Curatola

Zeno Zanetti, La medicina delle nostre donne (1892), a cura di M. Raf-
faella Trabalza con un saggio di Alberto M. Cirese. « Studi umbri,
Letteratura e Scienze Umane ›› n° 2, Foligno, Ediciclio Editrice, 1978,
106-XIX-271 pp., s.i.p.

ì 3Questo volume consta di tre parti: lanastatica dell opera « La me
dicina delle nostre donne ›› di 'Zeno Zanetti, medico perugino, sulle
credenze e pratiche della medicina popolare umbra; un saggio di Al-



188

Pespansionismo iberico, condotte dai Cicimechi del Nord del Messi-
co e dagli Araucani del Cile. L'autore vuole così mostrare come la capa-
cità di resistenza di tutti questi gruppi etnici sia da rapportarsi alle
loro originarie organizzazioni socio-politiche e al loro diverso modo di
porsi a contatto con la civiltà occidentale.

Il libro è integrato, in appendice, da un'utile serie di tabelle e di
grafici sulla demografia del Perù del XVI secolo, da cartine geografiche
continentali e regionali, da un servizio fotografico sulla Tragedia di Ata-
wallpa (Oruro, Bolivia) e da un glossario di voci indigene, oltreché da
un'ampia bibliografia sistematica e da un indice alfabetico dei nomi.

La complessa e articolata impostazione de La visione dei vinti è
sorretta da un rigoroso impegno metodologico, e gli specialisti non
potranno fare a meno di apprezzare l'intelligenza con cui Wachtel va-
glia e sfrutta le cronache e i documenti dell'amministrazione spagnola.
Solo nell'ultima parte la trattazione diviene meno organica, in un tenta-
tivo di comparativismo, certo significativo, ma non sempre convincente
o sufficientemente documentato. Inoltre, la recente scoperta di alcuni
culti di crisi nel Messico coloniale infìcia talune ipotesi del lavoro. Cè
ancora da notare che Taki Onqoy significa « Malattia del Canto ›› e non
« Canto delle Pleiadi ›› (p. 291, nota 29). Una più appropriata tradu-
zione dei termini quechua avrebbe con tutta probabilità consentito
all'autore di cogliere il diretto nesso di causalità esistente tra i culti
di crisi e le epidemie di quegli anni, le quali, concepite come altret-
tante maledizioni delle wa/ea, scatenarono immancabilmente il furore
mistico degli indios.

A parte queste considerazioni, marginali rispetto all'economia del-
l'opera, lo studio di Wachtel rappresenta senza alcun dubbio un appor-
to altamente qualificato e determinante nel campo dell'etnostoria peru-
viana. Per la vastità dei temi trattati, per la profondità delle analisi,
per le problematiche e le prospettive di ulteriori indagini che esso su-
scita, il libro è un punto di riferimento obbligatorio per chiunque voglia
accostarsi allo studio e alla conoscenza del mondo andino.

Marco Curatola

'Zeno Zanetti, La medicina delle nostre donne (1892), a cura di M. Raf-
faella Trabalza con un saggio di Alberto M. Cirese. «Studi umbri,
Letteratura e Scienze Umane ›› n° 2, Foligno, Ediciclio Editrice, 1978,
106-XIX-271 pp., s.i.p.

Questo volume consta di tre parti: l'anastatica dell'opera « La me-
dicina delle nostre donne ›› di 'Zeno Zanetti, medico perugino, sulle
credenze e pratiche della medicina popolare umbra; un saggio di Al-



189

berto Maria Cirese dal titolo « Zanetti e la medicina popolare: que-
stioni di ieri e di oggi ››; un altro saggio, intitolato « La malattia: un
valore sostitutivo. Una conferma dalla Medicina delle nostre donne ››,
a cui si unisce una bibliografia ragionata e un elenco delle opere di
Zanetti, di Maria Raffaella Trabalza, curatrice del volume e della col-
lana di « Studi umbri ›› in cui esso si colloca.

I tre lavori stimolano ciascuno, per il loro interesse, una serie di
interrogativi e di considerazioni; in specie quello di Cirese che solleva
da un lato il problema della collocazione e della filogenesi di certe po-
sizioni concettuali sulla medicina popolare, dall'altra quello del giudi-
zio di valore che di essa deve essere dato nei confronti della medicina
"scientifica" o "moderna".

Mi sembra doveroso iniziare con un plauso alla Trabalza per la
iniziativa di ripresentare ai lettori - oltretutto in una veste editoriale
di ottima qualità -- dopo un lungo oblìo, un'opera come quella di
Zanetti, densa di notizie e di osservazioni interessanti sulla medicina
popolare umbra, viva e ben integrata, al tempo della raccolta dei dati,
nella società contadina della regione; e di averla corredata di un elenco
commentato delle opere dello stesso autore, in cui risultano immedia-
tamente evidenti la cura e l'amore con i quali è stato composto e la
fatica che deve esser costato.

Nel suo saggio la Trabalza presenta la figura di Zanetti quale uomo
e quale medico, analizzandone attività e pensiero così come si svolsero
e maturarono nell'ambiente culturale e sociale dell'Umbria a cavallo
tra XIX e XX secolo. Ambito temporale, quello della vita di Zanetti,
come mette in rilievo la Trabalza (p. 40), in cui le date di nascita e di
morte, 1859 e 1928, corrispondono l'una alla pubblicazione dell'Ori-
gine della Specie e l'altra alla morte di Svevo. Un periodo in cui si
passa dalla « certezza del positivismo ›› che Darwin sembrò offrire, alla
« consapevolezza della relatività dei valori ›› e soprattutto al « ricono-
scimento di parte della scienza e della letteratura di un atteggiamento
intellettuale che erigeva la malattia a categoria psichica ›› quale si con-
figura appunto nella "malattia morale” di Zeno o anche nella tema-
tica dell'elemento patologico “spiritualizzato” di Thomas Mann.

Il personaggio Zanetti viene così seguito con dedizione nel suo iti-
nerario intellettuale e spirituale. Dai suoi inizi, quando << respinta l'uto-
pia di una visione bucolica ›› della campagna, di cui vedeva tutto lo
« squallore e la precarietà della situazione contadina ›› (p. 55), crede
ancora con ottimismo che la redenzione, cioè la assunzione di una con-
dotta razionale di vita, passi automaticamente attraverso la conquista
del benessere materiale, fino alla crisi finale del suicidio maturata attra-
verso una crescente sfiducia nella bontà di quell'assioma.

Quest'ottimo studio su un personaggio che, se pur non di altissimo
rilievo, ha tuttavia u_na notevole importanza per la conoscenza di un



190

momento di cultura “locale”, ci ripropone la necessità di incremen-
tare in Italia, dove sono troppo rari, lavori di tipo “microstorico”;
non solo, come dice Cirese (p. 14) « per cogliere e intendere certi
processi di egemonia, e cioè i modi e i tramiti con cui gli orientamenti
scientifici e ideologici centrali e maggiori si radicano perifericamente ››,
ma anche soprattutto, all'inverso, per comprendere i fenomeni sto-
rici di più ampio orizzonte, che quelli locali riflettono. Con ragione
L. Febvre (1942) aíiermavaz « Non ho in passato conosciuto, e ancora
non conosco, che un solo mezzo per comprendere bene, per situate bene
la grande storia. Tale mezzo consiste nel possedere a fondo, in tutto
il suo sviluppo, la storia di una regione, di una provincia ››.

Nel saggio di Cirese l'esame dell'opera di Zanetti è colto come
opportunità per spaziare su quanto in quegli anni avveniva « oltre
l'orizzonte del Pitrè ›› (p. 15) e sui modelli ideologici e politici di
riferimento a cui etnografia e folklore italiani si ispiravano (nonché
sul mezzo ambiente socio-culturale in cui teorie e studiosi si forma-
rono), per poi allargarsi a una serie di considerazioni, in chiave an-
tropologica e politica al contempo, sui rispettivi valori della medicina
tradizionale e della moderna.

Cirese parte dall'esame dei concetti di “superstizione” e “pre-
giudizio” così come si configuravano nel pensiero scientifico italiano
della seconda metà del secolo scorso e dei riflessi che essi ebbero nella
valutazione delle “culture subalterne”. Così attraverso P. Mante-
gazza osserva prima (pp. 15-17) come si stesse all'epoca aflermando
l'idea che, oltre ai fatti linguistici _ già impostisi sulla base delle
indicazioni date da C. Cattaneo e da C. Nigra - anche le supersti-
zioni e i pregiudizi dovessero considerarsi essenziali per la ricostru-
zione di quella che Cattaneo definiva la << prisca Europa che non ebbe
istoria e non lasciò monumenti ››. E ciò nonostante che nell'idea di
Mantegazza, come ancora Cirese ben mette in rilievo (p. 16), pregiu-
dizi e superstizioni rappresentassero un male di cui egli da un lato
implicitamente chiedeva la scomparsa (in quanto appunto “male”),
mentre dall'altro esplicitamente raccomandava la rapida raccolta pri-
ma che di essi si perdesse ogni traccia, al fine di consentire la rico-
struzione di una storia etnica dell'Italia antica.

Ma è sulla seconda delle motivazioni che Mantegazza adduce
(1887:54) nel sollecitare lo studio delle superstizioni - la necessità
di « discernere... ciò che è dell'orditura umana da ciò che forma il
tessuto avventizio di altri elementi locali o importati ››, e nello spe-
cifico campo delle superstizioni mediche, il valore di una distinzione
tra elemento « umano ››, « etnico ›› e << dottrinario ›› (]_892:XV) -
che Cirese (p. 19) trova lo spunto per una brillante, anche se veloce,
osservazione nei confronti, se non dello strutturalismo tutto, per lo



191

meno di « certe ›› sue manifestazioni che sembrano in effetti colle-
garsi, seppur in modo tortuoso e inconscio, a posizioni che nell'Otto-
cento sono di A. Bastian. Parte infatti chiedendosi quanto la dicoto-
mia tra « orditura umana ›› e «fatti avventizi ›› di Mantegazza sia do-
vuta alle concezioni di Bastian (1860, 1868), cioè alla distinzione tra
Elementargédanken e Völ/eergedan/een: i primi, come si sa, effetto
della unità psichica del genere umano da tutti gli evoluzionisti affer-
mata, e quindi responsabili delle somiglianze tra culture, e i secondi,
espressione invece delle loro diversità in base alle distinte sollecita-
zioni che ambienti geografici e climatici differenti impongono alle
società umane a dispetto della conclamata unità psichica. Da ciò passa
a domandarsi come e perché tale tipo di distinzione si presenti anche
in C. Nigra* e si mantenga, fatto certo più sorprendente, nello stesso
filone spiritual-idealistico (ad es. negli scritti di R. Garzia), per ri-
comparire infine - Cirese usa l'espressione « rinasce a nuova e più
o meno discutibile vita ›› - ai nostri giorni in « certe posizioni strut-
turalistiche ››.

Fatto curioso, in effetti, questo della analogia con Bastian; a mag-
gior ragione se si considera la “emicità” che contraddistingue lo
strutturalismo, che mal si connette alla posizione di colui che forse,
tra tutti gli evoluzionisti, più si avvicina, con il suo determinismo
geografico di sottofondo e il suo interesse diretto nei confronti dei
modelli di organizzazione economica intesi come “fondatori di cul-
tura”, a quella impostazione “etica” che M. Harris e tutti gli as-
sertori di una strategia cultural-materialistica propugnano.** Sorpren-
de pertanto che proprio a M. I-Iarris - il quale definisce (1971:185)
le idee di Bastian «una versione particolarmente spinta dell'idealismo
culturale ›› - sfugga tale affinità alla propria linea operativa, così
che il povero medico tedesco viene poi trattato con la stessa sprez-
zante superiorità (l'aspetto certo meno simpatico di questo intelli-
gente studioso) con cui si rivolge a ogni suo vero o presunto, o anche
soltanto potenziale oppositore del presente e del passato: a Bastian
e Klemm è infatti riservato (1971:308) il giudizio di << luminari di
terz'ordine ››.

Ma una volta messi sulla via delle analogie, quella tra Bastian
e “certo” strutturalismo me ne richiama alla mente un'altra, tra
Mantegazza e Lévi-Strauss, per lo meno a livello di immagini da essi
usate, se non proprio per le eguali intenzioni. Cita infatti Cirese

* Vedi, su questo argomento, Cirese (1969).
** Sulla particolare posizione di Bastian all'interno del filone evoluzionistico,

vedi Bianchi (1965:76-79) e Mercier (l972:63-65) che lo colloca tra 1 «franchi
tiratori ››.



192

(p. 18), dalla Inchiesta sulle superstizioni in Italia di Mantegazza
(1887:54): ' '

Nelle superstizioni di un popolo vi è gran parte della sua sto-
ria, e le religioni, e le tradizioni sovrappongono come in un

, grande alveo geologico i loro strati e portano le loro alluvioni,
che poi si modificano a vicenda, lasciando spesso all'oscuro le
antiche origini e la natura vera della roccia che più tardi ci cade
sotto gli occhi.

Ed ecco, a confronto, come Lévi-Strauss in Tristi Tropici (1960:
54-55), Prendendo lo spunto dall'emozione del ricordo di una « ri-
cerca della linea di contatto tra due strati geologici lungo i fianchi
di un'altura del Languedoc ››, espone la rilevanza che nella forma-
zione del suo pensiero ha avuto la geologia, uno dei suoi tre “ispi-
ratori ››* assieme al marxismo e alla psicoanalisi:

Ogni paesaggio si presenta dapprima come un immenso disor-
dine, che lascia liberi di scegliere il senso che si preferisce attri-
buirgli. Ma al di là delle speculazioni agricole, degli accidenti
geografici, dei mutamenti della storia e della preistoria, il più
nobile fra tutti non è forse il senso che precede, ordina e, in
larga misura, spiega gli altri? Questa linea pallida e indistinta,
questa differenza spesso impercettibile nella forma e nella con-
sistenza dei detriti rocciosi, testimonia che là dove vedo oggi un
arido terreno, due oceani un tempo si sono susseguiti... si sco-
prono nella roccia due ammonniti fossili dalle involuzioni diver-
samente complicate, con le quali attestano uno scarto di una
decina di millenni, ed ecco che subito lo spazio e il tempo si
confondono; la differenza viva dell'istante .sovrappone e perpe-
tua l'età.

Nell'ultima parte del suo saggio Cirese prende in esame l'atteg-
giamento di Zanetti nei riguardi della medicina popolare. Al medico
perugino essa appare solo come un “survival cencioso” della medi-
cina culta del passato, non considerando egli in grado il volgo, per la
sua inadeguatezza intellettuale, di vera capacità creativa. Dalla facile
accusa di mentalità reazionaria che tale impostazione ideologica su-
scita, Cirese (p. 24) salva Zanetti attribuendogli la volontà di smi-
nuire «non tanto il popolo quanto 1'ignoranza in sè, ovunque si
annidi ››. Piuttosto la critica di Cirese (p. 27) va al « difetto di uni-
versalità ›› che riscontra in Zanetti: sia per il fatto che questi raccoglie

* Lévi-Strauss usa l'espressione « mes trois maìtresses ›› (1955:50), più poetica
e al contempo più incisiva nella trivalenza dei significati che in francese ha il
termine impiegato: maestre, padrone, amanti.



193

e confonde in un'unica categoria di ignoranza cure e rimedi che la
moderna antropologia medica terrebbe ben distinti tra loro, o non
vede la differenza tra pratiche di pura superstizione e pratiche, sia
pur curiose, ma con reali effetti psico-terapeutici (che, ci si consenta
di notare, se certo non facili da cogliere allora, non avrebbero tuttavia
dovuto, per lo meno in qualche caso, restare occulti a un buon
osservatore); sia, e qui sta il punto essenziale, quando la sua posi-
zione “elitaria” di borghese positivista, laico e massone ottocentesco
non gli consente di apprezzare il valore fondamentale della medicina
tradizionale, cioè «il senso e la pratica della socialità della malattia,
del malato e della medicina ›› (p. 28) che la conduzione e l'orienta-
mento della medicina “scientifica” andavano già da allora implaca-
bilmente distruggendo.

Con questa critica Cirese giunge con grande intuito al nocciolo
del problema della validità della medicina tradizionale nei confronti
di quella scientifica occidentale. Vi è infatti oggi la tendenza - sa-
rebbe meglio dire la moda - ad esaltare acriticamente pratiche e si-
stemi terapeutici estranei alla nostra medicina (gli « stregonismi ›› di
Cirese) accreditando loro una validità superiore rispetto a quelli
propri di quest'ultima. Il riscontro di “misteriosi” risultati positivi
da essi raggiunti con tecniche terapeutiche lontane dai nostri canoni
fa spesso dimenticare che la loro efficacia è in genere significativa-
mente limitata al mezzo ambiente culturale che le ha prodotte e che
pertanto non sono “esportabili” così come invece lo sono le no-
stre. È ovvio che con ciò non intende squalificare la medicina tradi-
zionale, ma solo determinare gli ambiti della sua efficacia e i termini
della sua lezione. E se i primi sono, da un obiettivo punto di vista
scientifico, relativamente ristretti, alla domanda del perché tuttavia
i sistemi terapeutici “altri” occupino un posto così importante (o te-
nacemente persistano) in ogni società, le risposte non possono essere
che quelle assai semplici che A. Alland (1970:135) ci propone. La
prima, quasi un truismo, « perché malattia e morte creano ansia ››;
la seconda, perché dipende dalla natura stessa degli stati patologici:

« The probability that a significant amount of disease is psycho-
somatic in origin and that symptom remission may occur as the
result of psychological factors, particularly those associated With
the act of therapy, creates a situation in Which the style of
practice may be of greater importance than the type of medic-
ation employed ››.

Con S. Tax (1975:VII) si può aggiungere che « Insofar as sicknesses
are influenced by sociocultural systems, so are means of maintaining
the health of individuals ››. -



194

In conclusione, se i sistemi terapeutici “altri” non sono di norma
esportabili, per le ragioni a cui prima si è accennato, importabile, da
noi che l'abbiamo perduta, può essere solo l'idea della necessità della
partecipazione del gruppo sociale al momento terapeutico perché que-
sto ottenga i migliori risultati e anche, vorrei aggiungere, perché la
partecipazione ha la funzione positiva di esaltare la dimensione etica
nella sfera dei rapporti sociali.

Sullo “stile della prassi”, come Alland lo definisce, molto ci
sarebbe da dire, se lo spazio lo consentisse: a cominciare dal diverso
rapporto che si instaura tra paziente e terapeuta nella nostra società
in confronto a quanto si verifica invece nelle società altre. Nella sintesi
di ]. G. Kennedy (1973:1174), in queste ultime il terapeuta è per
lo più un “generico” che opera distaccato dal mondo profano, in
contatto diretto con le forze sovrannaturali responsabili della ma-
lattia, e la cui “separazione” si manifesta sia per mezzo di tecniche
dissociative (ad es. della possessione), di un diverso simbolismo e ve-
stiario, sia per il fatto di appartenere a una classe o a un gruppo
distinto, sia infine per essere egli passato, in molti casi, attraverso
una crisi di follia o avere in qualche altro modo avuto contatto con
il mondo dei morti. Nella sua relazione con il paziente non ha poi
i problemi del conflitto tra partecipazione e distacco, del transfert e
del controtransfert che afliiggono i nostri terapeuti, dato che al mo-
mento della cura la dimensione in cui si immette è quella del ruolo
“ impersonale ”. i

Ma tornando a Cirese, la differenza nel rapporto tra soggetto at-
tivo e passivo della cura _ cioè tra medico e infermo - ha anche
un altro aspetto che è quello della separazione esistente tra i due nella
medicina occidentale, per essere la competenza del primo « competen-
za separata... che non si cura dell'“appoggio morale” del mondo in
cui interviene... e quella separazione è potere che poi spaventosamen-
te diviene solo dominio quando l'aspetto della funzione storica cessa...
nel declino imperialistico e affaristico della borghesia in genere e
delle sue componenti medico-farmaceutiche in specie ›› (p. 30). È la
stessa posizione critica che ritroviamo in B. G. Schoepf (1975:115)
quando afferma, ricollegandosi a T. Parsons (1951) - per il quale
la medicina è un sottosistema che attraverso il rapporto medico/pa-
ziente, formalmente differenziato a seconda della posizione sociale
di quest'ultimo, riproduce e riafferma il sistema sociale esistente,
ponendosi in modo conscio o inconscio al suo servizio _ che:

« The present and stratified social system is well served by
allowing the various powerful interest groups to further they
own ends. Because of this social function an integrated system
of health care delivery that meets human needs is not possible ››.



195

Ma la alternativa alla scontentezza nei confronti di tale tipo di
gestione, ammonisce Cirese (e come non essere d'accordo con lui),
non può e non deve essere « la pura e semplice riproposta di modi
storici pregressi ›› che rappresenta solo « un procedimento equivoco
e una scorciatoia rovinosa ›› (p. 26). Cirese non intende però con ciò
dare al problema una risposta soltanto culturale, ma anche e princi-
palmente politica, indicando i precisi mutamenti dell'ordine della
società nei quali il diverso rapporto tra medico e paziente dovrebbe
inscriversi: « E pur attenti come credo si debba essere contro ogni
distorcersi in stregonismi di questa coscienza del prezzo pagato, penso
tuttavia che del suo oggettivo fondamento ci si debba far carico fino
in fondo nello sforzo di dare risposte modernamente corrette ad esi-
genze che sono valide anche se talvolta vengono manifestate e espres-
se con tonalità o accenti che configurano soluzioni orientate piuttosto
verso il ritorno a comunitarismi al massimo feudali che non verso la
costruzione e conquista di un mondo comunitario post-capitalistico ››
(p. 31). `

Resta infine _ dopo essermi tanto dilungato sui due saggi che
presentano la figura di Zanetti e collocano la sua opera nelle correnti
di pensiero del suo tempo - da aggiungere qualcosa sul materiale
raccolto nella Medicina delle nostre donne e sul valore delle informa-
zioni che fornisce. Il libro, introdotto dalle prefazioni di Mantegazza
e dall'autore, è suddiviso in capitoli intitolati ciascuno a categorie
di mali (di petto, di core, d'urina, ecc.). Si tratta di una sorta di
catalogo, di diligente raccolta di credenze, diagnosi e rimedi che ven-
gono esposti senza accompagno di particolari commenti.

I motivi di interesse che vi si possono trovare sono di due ordini.
Da un lato, come ovvio, il semplice valore euristico della conoscenza
degli elementi stessi, a cui si aggiunge il fatto di essere questi “cosa
nostra”; dall'altro le più vaste aperture che tale conoscenza con-
sente -- in specie importanti per coloro che lavorano su gruppi indi-
geni del Latinoamerica - suggerendo una serie di riflessioni su pre-
cisi problemi di diffusione attinenti il settore delle concezioni e pra-
tiche mediche, per le conferme che essa dà di certi passaggi e i sug-
gerimenti di altre, nuove analogie tra mondo amerindio e mondo
mediterraneo.

Prendendo a rferimento la, cultura dei Huave dell'Istmo di
Tehuantepec, ben conosciuta dallo scrivente, è questo il caso ad esem-
pio dell'usanza di tagliare il cordone ombelicale del neonato a di-
stanze diverse dal ventre a seconda che si tratti di un maschio o di
una femmina, in base alla stessa idea dell'esistenza di una correlazione
tra lunghezza del cordone residuo e misure degli organi sessuali. An-



196

che se poi in Umbria (p. 136) il cordone si lega più vicino al ventre
quando si tratti di femmine per far sì che la vagina risulti in seguito
stretta, e più lontano per i maschi affinché il pene abbia modo di
crescere più lungo; mentre tra i Huave si procede in maniera esattamente
opposta per raggiungere il risultato inverso (C. Rita 1979:220). Finalità
di “piacere” guidano così la scelta mediterranea, finalità di “procrea-
zione” quella mesoamericana.

Altro esempio che si potrebbe scegliere è quello del malocchio
che anche i Huave considerano effetto di una invidia inespressa, o an-
cor più spesso inconscia,' che attraverso lo sguardo colpisce uomini
e cose.

Il testo di Zanetti, moltiplica ovviamente, a una attenta lettura,
le possibilità di riscontri del tipo sopra riportato, rivelandosi per-
tanto anche strumento prezioso per indagini transculturali.

Riferimenti' bibliografici

Alland, A. 1970. Adaptation in Cultural Evolution: An Approach to
Medical Anthropology. New York: Columbia University Press.

Bastian, A. 1860. Der Mensch in der Geschichte. Leipzig: Wigand.
Bastian, A. 1868. Das Beständige in den Menschenrassen, und die

Spielweite ihrer Verändlich/eeit. Berlin: Weidemannsche Buch-
handlung.

Bianchi, U. 1965. Storia dell'Etnologia. Roma: Abete.
Cirese, A. M. 1969. Studi di Poesia Popolare dell'Ottocento: Ermo-

lao Rubieri e Costantino Nigra, in Letteratura Italiana. I Critici
a cura di G. Grana, Milano: Marzorati Editore, pp. 241-77.

Febvre, L. 1942. Autour d'une hihliothèque (Pages oflertes a M.
Charles Oursel). Dijon.

Harris, M. L'evoluzione del pensiero antropologico. Bologna: Il Mu-
lino.

Kennedy, J. G. 1973. Cultural Psychiatry, in Handbook of Social and
Cultural Anthropology a cura di Honigmann, Chicago: Rand
Mc Nally 8: Co., pp. 1119-1198.

Lévi-Strauss, C. 1969. Tristi Tropici. Milano: Il Saggiatore.
Mantegazza, P. 1887. Inchiesta sulle superstizioni in Italia. Archivio

per l'Antropologia e l'Etnologia, XVII: 53-55.
Mantegazza, P. 1892. La psicologia delle superstizioni. Lettera al Dr.

Zeno Zanetti, in Z. Zanetti, La medicina delle nostre donne. Città
di Castello: S. Lapi Tipografo-Editore, pp. XI-XIX.



197

Mercier, P. 1972. Storia dell'Antropologia. Bologna: Il Mulino.
Parsons, T. 1951. The Social System. Glencoe: Free Press.
Rita, C. 1979. Concepimento e nascita, in I. Signorini, Gente di

Laguna. Ideologia e istituzioni sociali dei Huave di San Mateo del
Mar. Milano: Franco Angeli Editore, pp. 198-237.

Schoepf, B. G. 1975. Human Relations versus Social Relations in
Medical Care, in Topias and Utopias in Health a cura di S. R.
Ingman e A. E. Thomas. The Hague, Paris: Mouton Publishers,
pp. 99-120.

Tax, S. 1975. General Editor's Preface, in Topias and Utopias in
Health a cura di S. R. Ingman e A. E. Thomas. The Hague,
Paris: Mouton Publishers, pp. VII-IX.

` Italo Signorini


