
PRECETTI E CONSIGLI SUL TEMA: UNO SGUARDO
RETROSPETTIVO ALLA LETTERATURA
RULES AND SUGGESTIONS ON THE SUBJECT:
A RETROSPECTIVE GLANCE TO LITERATURE

Eike Halaerlrmd Vittorio Macorzi
Frobenius Institut Universita di Genova

Every ethnologist should have been at least once in his life
“in the field". Ethnocentric thinking — one of the main obsta-
cles to the better understanding of other peoples and to a real cri-
tical research — can be only overcome in the immediate, direct
contact of the researcher with “other cultures". But how to
precede?

There are apparently many ways leading to Rome. The same
can be said about the ways our heroes in ethnological research
are advising us to follow in fieldwork method — supposing they
had any outspoken suggestions at all. For many of them the matter
was apparently very simple. Go ahead and ask intelligent, not too
difficult questions, and the “native” will answer. It would depend
on you and your diligence and respectively the knowledge of your
informant(s) what you would get. This point of view was espe-
cially true for the ethnologists of the last century and even at the
beginning of our era. Take for example a man like Leo Frobenius,
who — as few people before and after him -— recognized, defen-
ded, and made known the grandeur and splendor of African cul-
tures, remained completely detached from the problems and intri-
cacies arising from his personal contacts with the Africans and
paid apparently no attention to them at all. I have at least found
nothing relevant in his books. The same refers to many other pro-
minent ethnologists, men who lived in a very close contact with
other peoples, and who liked, even loved them.

British anthropologists have expressed their opinions regarding
this problem quite in detail. Even if they did not give rules, they
have expressed their experiences, their ideas, their doubts. For the

L/Uomo, V01. IV - n. 2, 1980



4-

, 1|r|
I

;.

::
.

I

1
i
l
I

5-- - P,:...:..__.T___-._.--_-?-_-Pal-"""*"I____,

,....-

,.
i.

-a
, .

260

brief resume‘ which will follow here, I refer mostly to Bronislaw
Malinowski, John Middleton and and ]ohn Beattie, also to Marcel
Griaule and Michel Leiris, and especially to the most venerable
E.E. Evans-Pritchard, one of the most outstanding cultural anthro-
pologists and fieldworkers of this century. In my lecture I will give
full credit to him.

If I try to sum up in a few sentences, what these grand old
men of our science (]ohn Middleton would protest, not regarding
himself as an old man!) regarded as essential and what remains
useful for us still today, I must confess that they did not give much
practical advice which could us help in “ the field I doubt if
you ever could give “rules” which would be relevant to all re-
gions of this earth and to everybody. What they have to tell us
are rather appeals to the moral and intellectual qualities of the
researcher, instructions which are not always easy to follow, advices
which require a high degree of self-control.

A typical evample for this is the experience Evans-Pritchard
made, when he asked the most prominent fieldworkers in England
for their advice before going to Africa. Let me quote him (Evans-
Pritchard 1973 :1): << That charming and intelligent Austrian-
American anthropologist Paul Radin has said that no one quite
knows how one goes about fieldwork. Perhaps we should leave
the question with what sort of answer. But when I was a serious
young student in London I thought I would try to get a few tips
from experienced fieldworkers before setting out for Central Africa.
I first sought advice from Westermarck. All I got from him was
“Don’t converse with an informant for more than twenty
minutes because if you aren’t bored by that time he will be”.

Very good advice even if somewhat inadequate. I sought in-
struction from Haddon, a man foremost in field-research. He told
me that it was really all quite simple: one should behave as a gen-
tleman. Also very good advice. My teacher, Seligman, told me to
take ten grains of quinine every night and to keep off women. The
famous Egyptologist Sir Flinders Petrie just told me not to bother
‘about drinking dirty water as one soon became immune to it.
Finally I asked Malinowski and was told not to be a bloody fool.
So there is no clear answer, much will depend on the man, on the
society he is to study, and the conditions in which he is to
make it >>.

1. << In science as in life one finds only what one seeks »
(Evans-Pritchard 1973 : 1). One it should know what one wants to
know, and that can only be acquired by a systematic training in an-



261

thropology. If the researcher does not go with preconceptions, he
would not know what and how to observe.

2. On the other hand, the anthropologist must follow what he
finds in the society he has selected for study. According to Evans-
Pritchard it is desirable that a student should make a study of more
than one society. This is likely to make his study more objective.

3. To quote again Evans-Pritchard (1973 : 3): << Anyone who
is not a complete idiot can do fieldwork... but the decisive battle is
not fought in the field, but in the study afterwards >>. This is a
question which certainly needs a close examination. We may ask
if it is always necessary to finish the fieldwork with theoretical
conclusions?

4. Concerning the problem of “partecipant observation” the
authorities are rather controversial in their opinions. But all are
aware of the fact, that tact and discretion of the fieldworker are of
the utmost importance. And: one can never become a member of
the society one enters. One always remains oneself — a member
of one’s own society and a guest in a strange land. One should al-
ways be aware that one lives in two completely different worlds
at the same time. The researcher should always have confidence
in the people with whom he is working. << Why should anyone
lie to you if there is trust between you? >>.

Problems arising on contacts and conversations with women by
a male fieldworker, and the question whether a woman anthropo-
logist could obtain more information about women’s habits and
ideas than a man, are providing us with a wide range of different
opinions.

5. and 6. Two points finally are regarded by most anthropo-
logists mentioned above as essential: a thorough knowledge of the
language of the people among whom one works and the length of
the fieldwork, which should never be shorter than one year or
one year and a half.

References

Beattie, ]. 1965. Understanding an African Kingdom. New York.
Evans-Pritchard, E. E. 1973. Some Reminescences and Reflections on

Fieldwork. ]0urnal of i‘/oe Anthropological Society of Oxford 4:
l-12.



262

Fischer, E. (‘Sc N. Zanolli. 1968. Dias Problem der Kulturdarstellung.
Sociologas 18: 1-19.

Griaule, M. 1957. Méthode de l’Ethnographie. Paris: Presses Universi-
taires de France.

Leiris, M. 1977. Die eigene and die frernde Kaltur. Frankfurt.
Malinowski, B. 1967. A Diary in the Strict Sense of the Term. London:

Routledge (‘Sc Kegan Paul.
Middleton, 1970. The Study of the Laghara: Expectation and Paradox

in Anthropological Research. New York. b
e. .

Il prof. E. Haberland ha focalizzato la sua esposizione sulla
precettistica sul campo con un esame di quanto hanno scritto
B. Malinowski, e specialmente alcuni noti rappresentanti dell’an-
tropologia sociale inglese, che, con maggiore o minore originalita,
hanno ruotato nella orbita di Malinowski. Alle sue vorrei aggiun-
gere alcune altre considerazioni, a parziale complemento di quanto
esposto. -

Nei primi periodi dell’etnologia quale disciplina autonoma non
sono mancati studiosi che hanno condotto ricerche sul terreno.
Il loro interesse, tuttavia, era solo momento marginale della loro
attivita scientifica, rivolta a studi comparativi in funzione della
costruzione to della dimostrazione di teorie generali della cultura
e della sua storia. Piu genericamente la ricerca sul campo era in-
vece considerata un campo pienamente e convenientemente confa-
cente ai bianchi che per qualunque titolo si trovassero in un terri-
torio esotico (esploratori, missionari, amministratori coloniali, com-
mercianti e viaggiatori), anche cse non possedevano una specifica
preparazione scientifica. Si riconosceva loro un compito di capaci
osservatori e informatori.

Né tardarono anche spedizioni etnografiche organizzate e con.-
dotte con l’intento di raccogliere documenti della cultura materiaie,
pin che attardarsi nella osservazione dei rapporti sociali, ritenendo
che gli oggetti etnografici fossero da soli evidenza dello sviluppo
evolutivo della cultura. Nelle numerose monografie che testimo-
niano l’ampiezza di queste prime imprese, al di la di qualche cen-
no autobiografico, non si riscontrano indicazioni sul metodo seguito
nella ricerca e meno ancora consigli per i futuri ricercatori sul
modo di condurla. I ricercatori del passato, molti dei quali lavo-
ravano nei musei etnografici, con tipiche esigenze museografiche,
non hanno quasi mai avuto intorno a sé schiere di allievi da pre-



263

parare per la ricerca sul terreno. Valga come esempio l’opera di
Wirz (1922-25) sui Marind Anim della Nuova Guinea allora olan-
dese: essa e una miniera di informazioni minuziose e precise che
lasciano supporre il ricorso del ricercatore a contatti estesi con la
popolazione, ma non contiene neppure una parola sul metodo se-
guito nella ricerca.

La generale carenza di indicazioni metodologiche sulla ricerca
in campo nella letteratura etnologica ed etnografica dei primi tempi
mette in evidenza l’importanza dell’intervento di B. Malinowki
in questo settore '. Poiché il contenuto della sua precettistica e
gia stato citato e commentato non e il caso di ripeterlo. Mi sembra
invece che valga la pena di segnalare sia la tempestivita, sia il tono
apodittico con cui egli la propose. Malinowski infatti scrisse le
norme e le regole della ricerca sul terreno nella introduzione del
volume Argonauts of the Western Pacific che usci in prima edizione
nel 1922, soltanto quattro anni dopo la conclusione della sua ri-
cerca fra i Trobriandesi, presentando la sua esperienza come neces-
sario paradigma per le future ricerche. Evidentemente era con-
vinto della originalita e della validita del suo metodo di lavoro, ed
era anche consapevole di essere un maestro di scienza ascoltato e se-
guito con entusiasmo da molti giovani.

Aveva iniziato la sua ricerca presso i Mailu della costa meridio-
nale della Nuova Guinea, avendo presente il modello seguito
da altri ricercatori che l’avevano preceduto nella regione: visitava
i villaggi e raccoglieva notizie da informatori che avevano gia la-
vorato con altri etnografi. Nel giro di due sole settimane maturo
la certezza che, lavorando in quel modo, non avrebbe mai raggiun-
to risultati soddisfacenti. << Il mio lavoro — scrive nel suo diario —
soffre di due difetti fondamentali: non ho rapporti diretti con i
selvaggi, certamente meno di quanto 2- necessario, e non li osservo
abbastanza: non parlo la loro lingua. Questo secondo difetto sara
diflicile da vincere, per quanto mi stia sforzando di -imparare la
lingua motu » (Malinowski 1967 : 13). Da questa autocritica,
sulla base di un’indubbia fiducia nel suo intuito, oltre che della
sua intelligenza, maturo il metodo di ricerca sul terreno che venne
poi chiamato dell’osservazione partecipante. Malinowski era con-
vinto che esso, oltre che significare il superamento del comporta-
mento etnocentrico comune a tutti i bianchi, che con diverse mo-
tivazioni vivevano a contatto con gli indigeni, fosse strumento ve-
ramente efficace per una obiettiva conoscenza della realta culturale
studi-ata, non mediata da interpretazioni ideologiche, né viziata da
interessi economici 0 politici.



26-1

Egli definisce le sue regole ed i suoi consigli << pietre ango-
lari » della ricerca (Malinowski 1973 : 32) e, nella sua prospet-
tiva, li considera mezzi efficaci per consentire al ricercatore di << en-
trare nella pelle degli indigeni >>, come iperbolicamente amava dire.
Avverte, tuttavia, che non si deve credere ad una qualsiasi mecca-
nica efficacia dei suoi precetti, giacché essi risultano funzionali sol-
tanto nel contesto di un progetto dell’etnologo-ricercatore. Questi,
ad insaputa degli indigeni, deve essere un cacciatore che sa tendere
le sue trappole al posto giusto ed aspettare quello che vi cadra
dentro, ed insieme un cacciatore attivo che sa guidare la preda sino
nei covi inaccessibili (Malinowski 1973 : 35).

E comunque importante nella precettistica malinowskiana l’af-
fermazione che, durante la ricerca, l’etnologo deve sapere rinuncia-
re aq vivere nelle condizioni di comodita spirituale e fisica della
propria cultura. Forse e per questo che egli contesta ai missionari
la capacita di condurre serie ricerche scientifiche, anche se vivono
piu a lungo e a piu diretto contatto con gli indigeni dell’etnologo.
Ed E: forse per la stessa ragione che dimostra poca simpatia per gli
etnologi del governo coloniale. La sua contestazione ai missionari
non gli ha tuttavia impedito di scrivere una prefazione molto lau-
dativa, anche dal punto di vista etnologico, del libro di un missiona-
rio della Nuova Guinea, Saville ( 1926 : 7-11), del quale nel suo dia-
rio da giudizi addirittura feroci.

Nella semplicita delle sue regole la precettistica di Malinowski
si rivela frutto del suo tempo e delle condizioni in cui egli condus-
se la ricerca in Melanesia, quando cola esistevano ancora societa
primitive, analfabete, omogenee sul piano culturale e pochissimo
influenzate da forze esterne, e quando l’etnologo ricercatore aveva
la certezza di una r-elativa sicurezza per la propria persona ed una
conveniente tranquillita per il proprio lavoro, garantite dalla pre-
senza, sia pure fisicamente lontana, del potere coloniale.

Non sorprende, pertanto, che Malinowski, il quale non ha avu-
to simpatie per i “selvaggi” acculturatiz, non abbia indicato con
altrettanta "sicurezza e specificazione norme per la ricerca sul ter-
reno presso gruppi o societa piii o meno fortemente acculturate
al modello europeo. Egli si limita a raccomandare all’etnologo ricer-
catore di tenere presente che le societa etnologiche attuali in fase
di acculturazione non sono la somma di quelle indigene e di quella
europea, ma una realta originale, e suggerisce semplicemente di ap-
plicare tecniche di ricerca analoghe a quelle indicate per le societa
tradizionali. Non trovo infatti nulla di particolarmente nuovo in
cio che ha scritto nel noto memorandum pubblicato dall’Istituto



265

Internazionale Africano di Londra sulla ricerca riguardante le so-
cieta africane e i contatti culturali (Malinowski 1938)». Nella pre-
cettistica la mediazione tra l’etnologo che si trova sul campo per la
ricerca e la cultura che intende studiare e affidata soprattutto alla
partecipazione dell’etnologo stesso alla vita sociale della gente, men-
tre il ricorso all’informatore assume, per cosi dire, un valore sussi-
diario, eccenzion fatta per situazioni o problemi particolari. Cio
conferisce alle norme malinowskiane caratteristiche di semplicita e
di assolutezza, il cui tono e stato attenuato dagli stessi allievi del
maestro, i quali a loro volta si sono dedicati a descrivere le tecni-
che ed a precisare le norme per la ricerca sul terreno. R. Firth,
per esempio, da giudizi severi sugli etnologi che raccolgono, a vol-
te, una enorme documentazione senza essersi disturbati al di la di
qualche stretta di mano agli indigeni, limitandosi a semplici collo-
qui con gli informatori. Di W.H. R. Rivers, autore di numerosi la-
vori sulle societa della Melanesia, scrive: << Mentre dovetti ammi-
rare la laboriosita con cui aveva ammassato gran parte dei suoi dati,
le brevi visite effettuate nei villaggi ed i colloqui con gli indigeni
sul ponte del battello mi convincono sempre piu dell’arida qualita
(sottolineo le due parole : N.d.A.) del suo materiale e della relativa
superficialita e mancanza di prospettive >> (Firth 1976 : xviii).
Ma a differenza dal suo maestro, Firth si dichiara possibilista ri-
spetto alle tecniche della ricerca: ammette, per esempio, l’uso della
lingua franca ed anche l’aiuto dell’interprete, pur considerando la
conoscenza e l’uso della lingua locale uno strumento ottimale; con-
sidera importante ed efficace il ricorso all’informatore; ammette la
possibilita e la legittimita di dare compensi e di concedere favori
agli indigeni per ottenere di partecipare a certi momenti della loro
esistenza; raccomanda la umilta nel saper rispettare eventuali se-
greti che la societa indigena conserva gelosamente, nonostante
la disponibilita ad aprire il proprio mondo all’etnologo. Egli inol-
tre non dimostra prevenzioni circa la possibilita che anche il non
specialista, purche preparato con una cultura generale, sia in grado
di condurre una ricerca (Firth 1976 : 5-13). L’umilta nei confron-
ti degli indigeni, ammonisce Firth saggiamente, e frutto della con-
sapevolezza dell’etnologo di non essere membro della societa, di
non poterlo diventare e di non poter fingere di volerlo essere.

In America la ricerca etnologica sul terreno aveva assunto im-
portanza ed aveva consolidato un suo metodo ancor prima della
rivoluzione malinowskiana. Qui una nutrita schiera di etnologi si
era formata alla scuola di F. Boas, un maestro che, forse piil di altri
riconosciuti maestri di discipline etnologiche, lavoro a lungo ed in-



266

tensamente sul terreno. Basta ricordare, per esempio,. che le sue
ricerche sugli Indiani della Costa del Nord Ovest, iniziate nel 1896
terminarono nel 1931. Boas ha costantemente lavorato con la pro-
fonda convinzione che l’etnologo sul terreno deve continuamente
superare le ristrettezze di una posizione etnocentrica e prestare
attenzione anche ai particolari della cultura studiata e non soltanto
agli aspetti generali di essa. Ha scritto saggi sulla ricerca etnologi-
ca, ma attratto dalla sua concezione della cultura come realta
storica, si e soprattutto occupato dell’individuazione e dello inse-
gnamento delle regole per lo studio della dinamica della cultura nel-
l’ambito di determinate aree culturali: non ha invece scritto norme
e consigli per la ricerca in campo, convinto, forse, che a questo
proposito bastassero le annotazioni biografiche contenute in pa-
recchi dei suoi lavori 3. Tracce della sua precettistica tuttavia si pos-
sono talvolta ricavare da scritti di suoi allievi. Margaret Mead
(1964 : 22), per esempio, ricorda che: << quando il professor Boas
comincio ad occuparsi di problemi, come i rapporti dell’individuo
ad una struttura religiosa altamente formalizzata, oppure i rappor-
ti tra forme culturali e le manifestazioni psicologiche e sociali del-
l’adolescenza fisiologica, egli disse agli studenti che intraprendeva-
no ad occuparsi di questo nuovo tipo di problemi, che l’apprendi-
mento della lingua doveva essere una parte della tecnica di ri-
cercasul campo ». Anche Robert Lowie fu allievo di Franz Boas:
egli scrisse un’autobiografia "etnologica" (Lowie 1959; Murphy
1972) nella quale descrivendo le sue ricerche ed il metodo seguito
ricorda l’insegnamento del maestro, e, nello stesso tempo, oifre
un’indicazione, se non proprio un modello, delle tecniche di ri-
cerca sul campo, anche se dichiara di non considerarsi un maestro
che pretende insegnare ai futuri etnologi-ricercatori.

Non I: senza interesse la confessione del fallimento della sua
prima ricerca fra i Shoshoni, quando credeva di essere in grado di
capire la loro cultura per il solo fatto di essere stato alla scuola di
Boas. Ma e altrettanto interessante la lettura della sua << conversio-
ne » al metodo di ricerca che utilizzo durante tutto il resto della vi-
ta. Le caratteristiche principali di tale metodo sono l’uso della lin-
gua indigena (Lowie 1940 : 81-89) e dell’informatore e la ripeti-
zione delle campagne di ricerca presso la medesima popolazione al
fine di garantire il piu possibile la verita dell’informazione. Lowie
non si accontento di un solo informatore: ne volle parecchi e scelti
con cura. Non menziona la partecipazione intensa alla vita degli
indigeni quale mezzo necessario per la conoscenza della loro cultu-
ra. Pertuna buona ricerca egli ritiene sufficiente che l’etnologo os-



267

servi gli indigeni, vivendo accanto ad essi, senza coinvolgimenti nei
loro problemi esistenziali.

Un tale metodo di ricerca sul terreno non e proprio di Lowie
soltanto, ma caratteristico della scuola etnologica americana di quel
periodo. Paul Radin, per esempio, scrive apertamente che l’osser-
vazione partecipante puo avere effetti piu negativi che positivi ri-
spetto alla riuscita della ricerca 4. .

Non oso pensare che le norme ed i consigli teorici sulla ricerca
in campo di etnologi della t levatura di Boas e dei suoi allievi
derivino da una posizione asettica nei confronti sia degli Indiani
d’America, sia della loro cultura: pero non lo si puo escludere. Ri-
tengo piuttosto che la scelta del ricorso agli informatori, come me-
todo preferito, derivi dalla disperata situazione delle culture india-
ne, ridotte quasi a “culture ricordo” e considerate, ormai, anche
dagli etnologi, prive di autentiche capacita di ripresa, come invece
fortunatamente sta ora avvenendo.

Con questo metodo di ricerca e grazie alla moltiplicazione dei
periodi di ricerca sul campo, cosa molto facile per gli Americani, e
grazie alla possibilita di avere informatori sempre reperibili e di-
sponibili, parecchi etnologi americani hanno potuto ottenere buoni
risultati, anche se piu sul piano della conoscenza della cultura, che
non su quello della analisi della societa e della sua dinamica. E
raro tuttavia che le stesse condizioni si avverino in altri campi di ri-
cerca, che cioe gli etnologi possano preventivare condizioni altret-
tanto favorevoli per le loro ricerche sul campo. Vi sono popola-
zioni, per esempio quelle con cultura pastorale o anche semipasto-
rale, presso le quali non 2- affatto facile trovare informatori fissi
e disponibili secondo le esigenze dell’etnologo. A proposito della
sua ricerca fra i Nuer, E.E. Evans-Pritchard (1975 :39) annota
che l’essere egli stato costretto all’osservazione partecipante anziché
all’uso piu semplice degli informatori, gli permise di capire assai
piu intimamente la cultura di quella societa.

La debolezza del metodo di ricerca impostato sul ricorso privi-
legiato agli informatori trova una dimostrazione nella negativa rap-
presentazione della figura dell’etnologo e del suo lavoro da parte
degli Indiani stessi, se si deve credere alle pagine amare scritte da
Vine Deloria (1972, cap. V), uno scrittore indiano nordamericano.
Deloria considera infatti gli etnologi-ricercatori la croce degli India-
ni d’America: li presenta armati di macchina fotografica, di registra-
tore, di binocolo e di cintura di salvataggio penzolante dal lungo
scheletro, piu che di penne e di matite: li giudica intenti alla ricer-
ca sul campo per sfruttare quanto osservano al fine di verificare le



268

proprie teorie, senza mostrarsi interessati all’esistenza ed ai drammi
delle popolazioni indigene: li chiama pusillanimi, accusandoli di
avere incominciato a fare ricerche, sotto l’ombrello protettivo e ras-
sicurante dello stato americano, quando gli Indiani avevano accet-
taro, per costrizione, di vivere nelle riserve: infine chiede che gli
etnologi debbano domandare il permesso agli anziani della tribii
per poter fare le loro ricerche.

Si direbbe che la denuncia di Deloria significhi la negazione non
soltanto del metodo di ricerca, secondo lui viziato da convinzioni e
comportamenti razzisti degli etnologi, ma anche del valore della
ricerca stessa. Il che mi sembra esagerato. La sua denuncia, comun-
que, mette in evidenza la obiettiva necessita che l’etnologo conduca
la ricerca non disgiungendo la cultura da coloro che la possiedono e
la vivono, in modo che essi si sentano soggetti partecipanti e non
oggetto della ricerca.

Anche nella semplice analisi delle norme metodologiche della
ricerca in campo proposte dagli etnologi che ho menzionato non e
difficile riscontrare l’influenza delle particolari condizioni culturali
delle societa indigene in cui si era svolto il loro lavoro e del rappor-
to storico-politico di tali societa con il mondo dei bianchi.

Rispetto alla precettistica degli etnologi appena ricordati quella
di C. Lévi-Strauss presenta tratti originali ed in un certo senso
nuovi, che risentono delle gia in parte mutate condizioni cultura-
li nelle quali si trovano le societa di livello etnologico, caratteriz-
zate da un ormai avviato processo acculturativo. Egli trae le norme
ed i consigli sulla ricerca in campo, oltre che dalla sua esperienza
fra i << privitivi >> Nambikwara del Brasile, dalla lettura critica della
vasta e molteplice produzione riguardante le ricerche etnografiche
ed etnologiche che hanno costellato l’orizzonte scientifico a partire
dagli anni venti.

I1 suo intervento nella precettistica, come appare in Antropo-
logia stratturale (Lévi-Strauss 1958), é stato preceduto da quello
che ogni anno, dall’inizio del suo insegnamento all’Istituto di etno-
logia della universita di Parigi, faceva agli studenti che frequenta-
vano i suoi corsi e si preparavano a raggiungere, con diverse pro-
spettive di lavoro, le popolazioni che egli malvolentieri chiamava
primitive. A distanza di anni conservo un vivissimo ricordo delle re-
gole e dei consigli che dettava ed illustrava con una vivacita ed
una concretezza molto piil grandi di quanto risulta nei suoi scritti.

La novita di Lévi-Strauss, mi sembra, si riscontra nel fatto
che la sua precettistica riguarda piu il ricercatore che le tecniche
della ricerca. Nel suo insegnamento egli insistentemente affermava



269

che il desiderio di condurre una ricerca sul terreno da parte dell’et-
nologo non e di per sé garanzia di effettiva capacita di svolgere
convenientemente tale lavoro e meno ancora di poterlo svolgere
presso qualsiasi popolazione di livello etnologico. Donde la sua in-
sistenza nel sottolineare l’importanza che l’etnologo ricercatore scel-
ga, dopo matura riflessione, di condurre la ricerca presso e con
gruppi etnici con i quali, per temperamento o per educazione, sa o
almeno sente di avere qualche affinita o qualche simpatia.

In questo medesimo orizzonte, si colloca l’affermazione che l’et-
nologo ricercatore si deve procurare non soltanto una conveniente
preparazione generale, ma anche una specifica sulla societa presso la
quale intende condurre la ricerca, o su societa sufficientemente stu-
diate culturalmente e storicamente vicine a quella, onde poter
sperare di raggiungere rispettabili risultati scientifici. Lévi-Strauss
non trascurava di ricordare che le ricerche etnografiche dal tempo
di Malinowski e di altri pionieri si erano decuplicate sia sul piano
quantitativo che qualitativo. Non sopportava l’idea di un progetto
di ricerca sul campo rivolto allo studio della totalita di una cultu-
ra, ma pretendeva che la ricerca dovesse essere concentrata su temi
specifici, previa la rinuncia da parte del ricercatore al desiderio di
gustare la meravigliosa intuizione che gli permette di raggiungere
in un dialogo intemporale con la sua piccola tribu le verita eterne
sulla natura e sulla funzione delle istituzioni sociali.

Cio significa che, sul campo, il ricercatore deve sforzarsi senza
sosta di assumere le categorie della societa studiata, mettendo a
tacere le sue preferenze ideologiche e le sue credenze, e deve vin-
cere la illusione di poter essere accolto e trattato come un membro
della societa straniera che studia. Agli effetti della ricerca Levi-
Strauss non attribuisce grande importanza alla mimetizzazione del
ricercatore, bensi alla partecipazione alla vita della comunita presso
la quale svolge il suo lavoro, attento a non fare scelte discriminanti
fra le persone in base a gusti personali o a interessi particolari, ma
rispettoso delle regole di vita della comunita stessa. Non ricordo
‘tuttavia nessun cenno sulla opportunita o meno di assumere posi-
zione di carattere politico nei confronti degli indigeni e dei bianchi,
allora ancora dominatori nelle colonie.

Sul piano operativo Lévi-Strauss non prescrive norme tassative
sulla durata della ricerca e ritiene utilissimo l’uso della lingua in-
digena, senza tuttavia fare della sua conoscenza un feticcio indi-
spensabile per la riuscita della ricerca. Sulla scelta degli informatori
suggerisce attenzione e cautela, onde non correre il rischio di avere
come aiutanti nel lavoro persone che in apparenza sono alleate del-



270

l’etnologo, ma in realta sono diffidenti nei suoi confronti. Gli infor-
matori devono, pertanto, essi stessi, essere convinti dell’utilita
della ricerca ed alieni dal considerare l’etnologo una testimonianza
o, al momento attuale, una sopravvivenza del dominio coloniale.

Né egli manca di illustrare anche come impostare l’organizza-
zione logistica, cioe come scrivere gli appunti e raccoglierli, come
e quando usare strumenti tecnici per la registrazione dei momenti
della vita quotidiana e degli avvenimenti straordinari, mettendo
sempre in evidenza che tutto cio deve servire a fare dell’etnologo
ricercatore un testimone esperto e solidale della societa straniera
studiata.

A questi brevi appunti sulla precettistica di Lévi-Strauss, che
giudico di piena attualita, vorrei aggiungere una nota, purtroppo
brevissima, su quella di M. Leenhardt, missionario per molti anni
in Nuova Caledonia e poi professore all’Ecole des Hautes Etudes
di Parigi, che fu maestro di molti giovani etnologi. Egli non ha
scritto molto sulla ricerca in campo (Leenhardt 1930: vii-viii), ma
durante tutto il suo lungo insegnamento, con estrema convinzione
derivata dalla sua sofferta esperienza, ha costantemente insistito
sulla necessita che il metodo e le tecniche della ricerca dell’etnolo-
go sul campo rivelino sempre una piena solidarieta del ricercatore
con tutti i membri della societa che lo ha accolto. Allorché se ne
ascoltava" seriamente il pacato discorso, si comprendeva che una
ricerca << asettica >> rischia di essere una povera ricerca.

Note

1. Nel 1874 fu pubblicato a Londra Notes and Queries on Anthropology, pron-
tuario etnologico ragionato, destinato a fornire un aiuto a coloro che intendevano
condurre ricerche antropologiche, etnologiche e linguistiche presso popoli primitivi.
Alla prima edizione altre seguirono a breve distanza di anni alla “sesta” edizione
del 1955. La preparazione di questa era stata iniziata nel 1926 e vi avevano dato
importanti contributi A.C. Haddon e C.G. Seligman, due etnologi con all’attivo una
vasta esperienza di studio sul terreno. Nella sesta e ultima edizione il discorso sul
metodo e sulla tecnica della ricerca sul terreno occupa ben 35 pagine, comprese
quelle dedicate all’antropologia fisica e alla lingua, ma il suo contenuto non si di-
scosta molto, nella sostanza e nella forma, da quello che nel 1922 B. Malinowski
aveva fatto nell’introduzione della sua monografia sulla popolazione delle Trobriand.
Non ho avuto la possibilita di consultare le edizioni precedenti di Notes and Que-
ries e non sono in grado di dire se in esse si trovino cenni sul metodo e sulle tec-
niche di ricerca sul terreno. Malinowski (1967 : 30), nel diario degli anni in cui
visse in Melanesia, scrive di aver consultato Notes and Queries ma non con riferi-
mento al metodo bensi solo ai risultati della ricerca che stava conducendo.



271

2. << The half civilized native found in Samarai is to me something a priori
repulsive and uninteresting. I don’t feel the slightest urge to work on them »
(Malinowski 1967 : 111).

3. Vedi, per es., U.S. Armed Forces Institute (1940 : 666-80).
4. << The participation is simply out of question and romantic participation

obscures the situation completely. For any ethnologist to imagine that everything
can be gained by the going native is a delusion and a snare » (Radin 1965 : 101).

Bibliografia

Deloria, V. 1972. Custer e rnorto per i vostri peccati. Manifesto Indiano.
Milano: Jaca Book.

Evans-Pritchard, E. E. 1940. The Nuer. A description of the Modes of
Livelihood and Political Institutions of a Nilotic People. Oxford:
Clarendon Press.

Evans-Pritchard, E. E. 1975. I Nuer. Un’anarchia ordinata. Milano: F.
Angeli.

Firth, R. 1936. We, the Tikopia. Londra: George Allen 8c Unwin Ltd.
Firth, R. 1976. Noi, Tikopia. Bari: Laterza.
Leenhardt, M. 1930. Notes d’ethnologie néocalédonienne. Parigi: Insti-

tut d’Ethnologie.
Lévi-Strauss, C. 1958. Anthropologie structurale. Parigi: Plon.
Lowie, R.H. 1940. Native Languages as Ethnographical Tools. Arne-

rican Anthropologist 42: 81-89.
Lowie, R. 1959. Rohert H. Lowie ethnologist. A personal Record.

Berkeley: University of California Press.
Malinowski, B. 1938. Method of study of culture contact in Africa.

Memorandum 15. Londra: International African Institute.
Malinowski, B. 1966 6. Argonauts of the Western Pacific. Londra:

MacMillan. W
Malinowski, B. 1967. A Diary in the Strict Sense of the Term. Londra:

Routledge 8: Kegan Paul.
Malinowski, B. 1973. Gli argonauti del Pacifico occidentale. Milano:

Newton-Compton.
Mead, M. 1964. Anthropology: a Human Science. Princeton: D. van

Nostrand.
Mead, M. 1970. Antropologia: una scienza uinana. Roma: Ubaldini.
Murphy, R. F. 1972. Rohert Lowie. New York: Columbia University

Press.



272

Radin, P. 1965. The method and theory of ethnology. New York: Basic
Books.

Saville, W. V. 1926. In Unknown New Guinea. Londra: Seeley Ser-
vice.

United States Armed Forces Institute. 1940. General Anthropology.
Madison.

Wirz, P. 1922-1925. Die Marind-Anim von holliindisch-SiiaiNeu-Guinea
Amburgo: L. Friederichsen.

v. n2.

I


	Diapositiva 1
	Diapositiva 2
	Diapositiva 3
	Diapositiva 4
	Diapositiva 5
	Diapositiva 6
	Diapositiva 7
	Diapositiva 8
	Diapositiva 9
	Diapositiva 10
	Diapositiva 11
	Diapositiva 12
	Diapositiva 13
	Diapositiva 14

