
OSSERVAZIONI SULLE CONCEZIONI ANATOMICHE
E FISIOLOGICI-IE DEI HUAVE
DI SAN MATEO DEL MAR, OAXACA, MESSICO'

Flavia Cuturz'
Università di Roma

fi-. "`-`

`u

` `~

..AJ
. af 1

,Oi

Hunn ,L __¬ .,___ -'

Parlare delle concezioni anatomiche e fisiologiche del corpo
umano comporta implicitamente entrare in un universo che ordina
le relazioni intercorrenti sia tra mondo biologico e mondo culturale,
sia tra gli esseri e i fenomeni che a questi danno vita. Universo che
ordina, da un lato, ma che è in primo luogo ordinato dall'uomo
del quale è parte: « a culture itself amounts to the sum of a
given society's folk classifications, all of that society's ethnoscience,
its particular ways of classifying its material and social universe ››
(Sturtevant 1964: 100).

A questo proposito è bene tener presente il sempre maggior
numero di lavori che si dedicano all'esame delle classificazioni in-
digene del mondo biologico, dovendo pur riscontrare un minore
interesse, nell'ambito dell' "etnoscienza", per le classificazioni ani-

L'Uomo, Vol. V - n. 1, 1981



100

mali (“etnozoologia") rispetto a quelle della flora ("etnobotanica")
(Gambari 1980).

Numerosi studi di etnobiologia si valgono delle discipline etno-
linguistiche, « poiché non si tratta solo di studiare la struttura
concettuale delle tassonomie popolari ...ma anche di vedere come
queste classi sono espresse dal linguaggio per mezzo di lemmi che
spesso non coprono tutti i punti della struttura concettuale ›› (Gam-
bari 1980). Tra questi, un numero che ancora rimane limitato si è
dedicato alla terminologia dell'anatomia e fisiologia umana per indi-
viduare un ordine schematico, le gerarchie tassonomiche o semanti-
che (ad es. Landar 8: Casagrande 1962; Franklin ôt Karl 1963;
Lucier, VanStone, Keast 1971; Lewis 1974; Brown 1976; Galinier
1979...). Ancora meno presenti sono quegli studi che si dedicano
alle concezioni del corpo che ciascuna cultura elabora (Lenormand
1950).

Il presente lavoro è rivolto a dare un contributo a questi ulti-
mi: attraverso le nozioni che i Huave hanno del proprio corpo, è
stato possibile tracciare una vera e propria concezione dell'essere
e dell'universo nel quale è immerso. Inoltre va premesso, pur non
volendo inserirmi nell'ambito del dibattito della "New Ethnogra-
phy” (Sturtevant 1964), che nel modo huave di concepire l'orga-
nismo umano, l'aspetto biologico, inteso in senso scientifico occi-
dentale, non esiste, né avrebbe senso.

Introduzione

L'interesse che i Huave hanno per il corpo e le sue funzioni
non è molto sviluppato; la ricchezza della terminologia anatomica,
delle ossa, delle parti esterne e, in grado minore, di quelle interne,
non corrisponde altrettanta ricchezza nelle elaborazioni teoriche.
Il corpo, dal punto di vista strutturale e formale, si trova al centro
di metafore come modello conoscitivo per definire ed ordinare lo
spazio e le cose (Cardona 1979: 251); al contrario, dal punto di
vista biologico, partecipa al mondo della natura impersonalmente
assimilato ad ogni altro essere vivente animale 2. Rimanendo simile
la struttura biologica in ogni organismo, gli elementi di distinzione
tra uomo ed animale o tra animale ed animale, si rilevano sul piano
della morfologia e delle capacità puramente intellettive. Credo
sia in parte questo modo di inserire nel mondo l'organismo umano
ciò che condiziona e limita il pensiero huave alla comparazione con
gli animali, per quanto riguarda le descrizioni delle parti interne e



101

le loro funzioni, ed alla scrupolosa definizione terminologica delle
parti esterne. Inoltre ai Huave è sconosciuta qualsiasi pratica che
consenta una più approfondita conoscenza del corpo, come quella
propiziata dalla chirurgia, dall'antropofagia o dall'endocannibali-
smo a scopo rituale, come ad esempio tra i Lifou delle isole Loyalty
in Melanesia (Lenormand 1950).

La maggior parte delle nozioni anatomiche hanno fondamento
nella non molto approfondita osservazione empirica degli organi
animali e della attività che essi rivelano 3, e in deduzioni che deri-
vano da quella del ripetersi identico di fenomeni legati all'atto della
nascita di ciascun essere umano, come vedremo in seguito.

Il corpo (ombas) è considerato dai Huave un'unità in un certo
senso autosufficiente dal mondo circostante: gli elementi che vi pene-
trano o subiscono una trasformazione, come nel caso del cibo, o
vengono rigettati, perché la loro intrusione costituisce di per sé
una rottura dell'equilibrio organico interno, a cui può conseguire,
in casi gravi, la fuoriuscita dell'anima. In questo senso il corpo
va visto come l'essenza materiale che avviluppa ed è sede dell'ani-
ma, principio vitale.

È da tener presente che il termine ombas (corpo) viene anche
usato per definire l'alter ego, animale o fenomeno atmosferico, coes-
senza di ciascun uomo, e mostra « come nel pensiero huave le ca-
ratteristiche dell'uno e dell'altro _ corpo ed alter ego _ siano
considerate identiche ›› (Tranfo 1979: 150). La natura dell'alter
ego non solo determina direttamente il carattere dell'uomo (kada
ombas “a seconda del proprio alter ego'), ma anche la salute di
quest'ultimo.

Il corpo è costituito materialmente da cinque fondamentali ele-
menti: ossa (olaacaran), pelle (taag), carne (onib), materia fibrosa
(šiit), sangue (kieb). La pelle riveste, protegge e contiene, « come
la carta il contenuto di un pacco ››, la carne che ricopre lo scheletro,
involgendolo. Per quanto riguarda quest'ultima, dai Huave non è ri-
conosciuta l'idea di muscolo: è la pienezza e consistenza della carne
a determinare la forza di un individuo. La possanza fisica è minac-
ciata dalla presenza del grasso (aow) _ disposto tra pelle e carne,
e considerato sostanza spugnosa priva di sangue _ che aumentando
in eccesso, prende il posto della carne a discapito appunto della
forza fisica. La carne è alimentata dal sangue, considerato dai Huave
primario veicolo dei princìpi vitali. Alcuni organi non sono costi-
tuiti di carne, ma di šz`it. 'corda' e si distinguono dai primi per la
natura fibrosa della materia di cui sono fatti. Questi sono per i
Huave gli organi che fanno da condotto, veicolano ed anche filtrano



102

sostanze liquide e solide, interne ed esterne, escrezioni e secrezioni
(gola, vene, intestino, mammelle, ecc.).

Analizzando la terminologia anatomica, si deve notare che i
Huave per definire ed ordinare le parti del corpo spesso ricorrono
alla metafora corporea stessa; così alcuni orifizi, aperture verso
l'esterno vengono definiti bocca (ombeay): ombeay ošing / bocca
del naso / 'contorno cartilaginoso delle narici', ombeay oniííg /
bocca dell'occhio / 'contorno dell'apertura palpebrale', ombeay
olaag / bocca de1l'orecchio / 'cavità della conca', ombeay åit /
bocca della vulva / 'grandi labbra'. Le estremità di alcune vengono
assimilate alla testa (omal) come punta, sommità: omal ošing /
testa del naso / 'lobulo nasale', omal oniw / testa della lingua /
'apice della lingua', omal peaik / testa delle spalle / 'congiunzione
scapolo-omerale', omal biw / testa del petto / 'capezzolo', ecc.
Con lo stesso criterio metaforico vengono usati openë 'dorso' e
onikeran 'collo'.

La classificazione certo non si basa soltanto su questo principio;
come ha rilevato Cardona (1979: 252-253), dando un primo elenco
della terminologia anatomica (al quale va ad aggiungersi quello
da me compilato, Appendice A), « la gerarchia delle parti del corpo
prevede vari livelli ››, per cui «forme appartenenti a un livello
superiore possono venire riutilizzare ad un livello inferiore: così
omal, owil ecc. ››: oleab 'gamba', ad esempio, viene riutilizzato per
definire polpaccio (pemb oleab), caviglia (oni/e oleab) e così via.
Lo studio di Cardona comunque è diretto a mettere in luce quali
sono per i Huave le relazioni che vigono all'interno del corpo e
secondo quale criterio avviene la loro proiezione su altri "corpi"
come la casa, la rete da pesca, la barca, ecc.

A questo va però aggiunto che, come meglio si vedrà nel pro-
sieguo, i Huave, quando si trovino a definire una parte la cui com-
plessità renda necessario esprimere anche la sua funzione, ricorrono
ad analogie non più corporee soltanto, che sarebbero insufficienti,
ma ad altre che prendono in considerazione oggetti esterni ad esso.
Alcune definizioni, infine, sono puramente descrittive: yeed oniíig
/ peli dell'occhio / 'tutte le pelosità dell'occhio', amb tíil mboy /
guancia che va all'interno / 'parete della bocca', ecc.

Nella stesura dell'articolo non ho voluto seguire le suddivisioni
nelle quali si articola lo studio occidentale dell'anatomia e della
fisiologia, perché, tenuto presente che i Huave considerano il corpo
un tutto le cui parti poco si differenziano all'interno dal punto di vi-
sta morfologico e fisiologico, non sempre avrei potuto dare il giu-
sto rilievo ai valori sui quali si basa il pensiero huave. Questi valori,



103

nei quali etica, morale e religione si fondono, emergono da alcuni
"elementi" e parti del corpo umano, fondamentali per i Huave: su
di essi si suddivide l'articolo.

1. Olaacaran

Olaacaran, nella sua accezione generica, sta ad indicare le ossa
del corpo umano ed al tempo stesso, significando in senso specifico
'scheletro', mette a fuoco l'essenza della loro funzione; le ossa sono
considerate l'unità minima base dell'insieme strutturale portante, lo
scheletro: <<el esqueleto es un armazón››, contiene organismi, sostie-
ne, delimita parzialmente, è condizione dell'aspetto estetico. A sot-
tolineare e dare rilievo all'assunto concettuale espresso dallo sche-
letro in sé, è la metafora contenuta nel termine na/ewalaata/-an
'parenti' - da a/ewal 'concepire' e olaacaran 'ossa' (Signorini 1979:
99) - a cui ricorrono i Huave per definire il tutto e la parte del
tutto, il gruppo sociale base di parenti ed affini da una parte, dal-
l'altra ogni individuo che ad esso appartiene. Si chiarifica così ulte-
riormente il rapporto inscindibile che dal piano figurato si trasfe-
risce a quello astratto, di equilibrio e di equipollenza tra l'uno e
l'insieme.

La nozione che i Huave hanno delle ossa, come si può dedurre,
è data dall'osservazione empirica di strutture ossee di animali com-
parate a quelle umane, delle quali ultime hanno una conoscenza
essenzialmente limitata alla esplorazione tattile. Possono così insor-
gere, rispetto alla nostra classificazione, degli equivoci, ad esempio
nel caso del gomito (ngwíš che viene definito anche come osso:
olaac ngwìš owišaran / osso del gomito del braccio /. Lo stesso
vale per il polso (oni/e owišaran) e il ginocchio (/eosaran); inoltre
per quelle parti immediatamente apprezzabili alla vista, alle quali
il huave rivolge una precisa attenzione, come olaac bawaran / osso
del mento / che in realtà corrisponde al punto mentoniero della
mandibola, ed anche olaac mal toetaran / testa del bacino /, cioè
la cresta iliaca, cui si fanno corrispondere altrettanti termini osteolo-
gici quando in realtà si tratta di parti emergenti di uno stesso osso.
Al contrario, di yo/e owišaran / bolla del braccio / 'nocella del polso',
e di yok oleabaran / bolla della gamba / che indica sia il malleolo
laterale sia quello mediale, si parla solo in termini osteologici e non
descrittivi. Si deve aggiungere che per ulna e radio, tibia e perone
si hanno due termini soli: olaac kwiat owišaran per la prima coppia,
olaac nåat oleabaran per la seconda. Lo stesso vale per olaac ombeay



104

oniíig tíit / osso della bocca dell'occhio di sotto / le ossa che corri-
spondono al pavimento dell'orbita, e olaac ombeay om`z`z'g kawìš /
osso della bocca dell'occhio di sopra / quelle della volta orbitale.
Questi esempi maggiormente sottolineano come la classificazione
tenda a privilegiare quelle strutture ossee che determinano l'aspetto
somatico, o che corrispondono a punti delicati o soggetti ad inci-
denti (polso, gomito, ginocchio, caviglia) o a regioni anatomiche
(come il collo [olaac onikaran] sostenuto dal tratto cervicale della
colonna vertebrale [olaac opeåaran]): in sintesi si può constatare sia
dal punto di vista terminologico sia concettuale, che tutto ciò che
all'esterno è importante, ha per attrazione un corrispondente osseo
all'interno.

Quando ci si trova di fronte a termini come šaš omalaran /
tazza della testa / 'cranio' 4, maåat ombeayaran / machete della
bocca / 'mandibola', olaac op owišaran / osso della foglia del brac-
cio / 'carpo e metacarpo', olaac apal mikosaran / osso del tappo del
ginocchio / 'rotula', olaac kwal oleabaran e olaac /ewal owišaran /
ossa dei figli della gamba e del braccio / 'falangi del piede e della
mano', è evidente che il ricorrere alle forme di livello superiore
(Cardona 1979) attraverso la sola metafora corporea, non è suffi-
ciente ad esplicitare ciò che si vuole mettere in evidenza della
parte in esame, per cui è necessario rivolgersi ad analogie parziali,
ad esempio, con oggetti di uso comune, come la tazza, il machete,
il tappo, ponendosi in relazione con essi sul piano della morfologia
o della funzione, secondo gradi di astrazione concettuale in riferi-
mento ai quali ciascuna relazione è postulata: le dita sono i 'figli del
braccio'.

Per i Huave le ossa sono divise, senza alcuna ulteriore implica-
zione di tipo classificatorio, a seconda della loro natura morbida
(napenë), o rigida (salon): la prima è propria delle costole, la secon-
da di tutte le altre. Un posto, seppur del tutto particolare per la
loro estrema finezza che raggiunge la trasparenza, hanno tra le ossa
anche le unghie (mbeaš). Per tutta la loro lunghezza, all'interno,
le ossa sono percorse da un "canale" dove scorre il sangue.

I legamenti che permettono l'articolazione vengono chiamati
monbiimb (sing. nabíimb), che tradotto letteralmente vuol dire
'quelli che sono la forza' (da bíimb 'fuoco'); i monbíimb trasmet-
tono il comando di movimento, ricevuto dal cuore, contraendosi
ed allungandosi.

Per 1'elenco dei termini osteologici huave rimando all'Appen-
dice B.



105

2. Omeaacaran

Per la similarità, data a priori, non solo biologica, tra l'uomo
e l'animale, è difficile avere una esatta descrizione e visione del-
l'omeaacaran 'dentro, interno', intendendo con tale termine la re-
gione interna, dai confini imprecisi, racchiusa tra le spalle (peaik)
e l'addome compreso (ofieng). Poca è la curiosità che i Huave
mostrano nei confronti di una conoscenza dell'interno del corpo
umano; disinteresse che si estende anche alle funzioni di alcuni dei
suoi organi. Non è quindi facile ottenere risposte dirette ai quesiti
posti, che di continuo rimandano a termini di riferimento "animale"
per le descrizioni, a loro volta insufficienti quando si affronti l'argo-
mento delle funzioni degli organi. Bisogna fare attenzione però a
non considerare erroneamente la scarsa elaborazione che in tale
settore i Huave presentano, e, in senso più generale, classificarla
come "ignoranza" per il fatto di volere a forza porre quale modo
di conoscere "reale" quello proprio del pensiero scientifico occi-
dentale. Grande è quindi il rischio di cadere in considerazioni banal-
mente etnocentriche sulle capacità mentali dell'indigeno, come ap-
punto fa Lenormand (1950: 53) affermando in un articolo sulle
concezioni anatomiche dei Lifou che "une connaissance réelle des
fonctions organiques nécessite un raisonnement de cause à effet
dont le processus échappe à la pensée mélanésienne". Il solo fatto
di constatare la presenza di organi come polmoni, fegato, reni, ecc.
(per i quali non c'è un termine che li definisca collettivamente)
giustifica per i Huave la loro esistenza, e la funzione per essi è da
ricercarsi solo nella necessarietà che l'esistere stesso implica: se
un organo esiste vuol dire che è parte necessaria al corpo, « perché
Dio lo ha messo dentro ››; se è presente in tutti gli esseri viventi,
vuol dire che nessuno può vivere senza di essi.

Nell'omeaacaran, per comodità di esposizione, si possono di-
stinguere due tipi di organi: l'uno che rivela con segni tangibili la
propria attività, partecipa, anche unito ad altri, a funzioni più gene-
rali, come ad esempio la digestione; il secondo, che all'osservazione
non presenta invece rilevanti indizi che facciano conoscere la sua
natura, sta isolato e indipendente dagli altri del suo stesso tipo,
svolge un'anonima funzione di parte tra le parti per sostenere il
111.112110.

I Huave non operano alcuna distinzione classificatoria e gerar-
chica tra l'uno e l'altro organo, e la maggiore elaborazione di idee
sull'uno più che sull'altro è solo il risultato delle possibilità con-
crete di rilevamento o meno dell'organo stesso, ordinate secondo



106

i modelli conoscitivi. Comincerò la descrizione dal secondo tipo
elencandone i nomi huave: pop 'polmoni', ile 'fegato', bas 'milza',
rinioen 'reni' 5.

I polmoni (pop) sono collocati nella parte posteriore della cas-
sa toracica °, paralleli alla struttura ossea e ad essa « attaccati ››; in-
definibile la forma e le reali dimensioni, certo molto sottili di spes-
sore, l'area che occupano è minima, lasciando così vuoto lo spazio
rimanente e libero all'aria - dewibkiaw ííind / fm dalla nascita
aria / , l'aria che ogni individuo possiede in sé fin dalla nascita -
utile alla respirazione. Ad essi, né da soli né in congiunzione con
altri organi, è affidata alcuna funzione connessa alla respirazione;
sono visti come due masse spugnose che contengono molto sangue,
« come negli animali ››.

Il fegato (ile) è posto a destra, tra la regione addominale del-
l'ipocondrio e la mesogastrica; non contiene molto sangue, la sua
natura non è precisabile, ed è più assimilabile a tutte quelle parti
definite onib 'carne'.

La milza (bar) pare attirare maggiormente l'attenzione dei
Huave. È alla sinistra, all'altezza della vita, tanto all'interno da non
essere percepibile al tatto. È un sacco che contiene una massa co-
stituita non da puro sangue, ma da questo mescolato a piccole
fibre. Viene in complesso considerato šiiì 'corda'.

Come altri organi (cuore, fegato) si può ammalare senza che
ciò implichi una degenerazione dello stato di salute generale del-
l'individuo, per cui si dice che è solo la parte colpita e non il corpo
tutto': naw mibas (da aw 'uscire') « è uscita la milza dal suo
posto ››, ovverosia la milza si gonfia, arrivando a comprimere le sue
pareti con quelle dello stomaco e della pelle dell'addome; quando
è impossibile conservare una posizione corretta mentre si è se-
duti, e si è costretti a poter star sdraiati solo sul fianco destro, è
indice che è « uscita la milza ››: il viso diventa giallastro ed anche
« come una donna incinta a cui piace sempre mangiare qualcosa,
così la milza vuole mangiare soprattutto frutta ››.

Al contrario, sia ik che bar possono essere considerati dei veri
e propri indicatori di salute: non appena questa si altera, le espres-
sioni del male si riscontrano nel rigonfiamento dell'addome in cor-
rispondenza dell'ik e del bar. Solo in questo caso, come ebbe a dire
spiritosamente la pulsera C.R.Q., « uno fa attenzione a loro », al-
trimenti non ci si accorgerebbe nemmeno della loro presenza.

Le stesse considerazioni vanno fatte per i rinioen 'reni', ancor
meno osservati rispetto agli altri organi sopra descritti. Anch'essi
considerati šíit, ricchi di molto sangue, hanno una posizione dubbia



107

e poco chiara. Le risposte a specifiche domande fatte su di essi
vengono di frequente eluse: l'informatore infatti fa richiamo a no-
zioni di anatomia comparata per risolvere i quesiti posti.

Passando ora al primo tipo di organi, quello che rivela segni tan-
gibili della propria attività, si deve parlare di teomb 'gola', (divisa
in capab teomb 'grossa gola' e nariš teomb 'piccola gola'), di tombiid
'stomaco', mišíit aoncaran 'intestino', omeaac 'cuore'. I primi quattro
organi hanno tra loro legami tali da non poterli scindere nell'espo-
sizione perché, insieme ai denti oliek, fanno parte dell'apparato di-
gerente. Di conseguenza, ognuno di essi verrà descritto quando,
seguendo il percorso del cibo, entrerà in azione nella sua specifica
funzione. Occorre però fare una premessa. Alla base del processo
di digestione, sta l'identità e assimilazione di questo ai processi
di cottura del cibo e delle loro modalità. Probabilmente l'idea
unificatrice è la trasformazione del cibo che avviene nell'uno e nel-
l'altro: trasformazione che prima di tutto deve essere considerata
nei mutamenti di colore, consistenza e odore che il calore opera,
piuttosto che nel più semplice o parziale passaggio dal crudo al
cotto; inoltre, analogie che si possono riscontrare tra i tempi di
cottura e i "tempi di digestione ", quale ad esempio la necessità della
permanenza del cibo, perché si attui la trasformazione, in un reci-
piente ad esso destinato (pentola e stomato); infine la necessità di
calore, seppur indotto nell'un caso, naturale nell'altro ". Tra i due
termini non c'è però soluzione di continuità; ancora una volta ci
troviamo di fronte ad una metafora così completa da suggerire an-
che il corretto modo di mangiare, per una buona digestione. È
chiaro che a monte esiste, implicita al cucinare, l'idea del "man-
giare" per eccellenza, quello che nutre, sostiene, fa sopravvivere,
dà senso di sazietà: mangiare mais, tortillas. Infatti la parola "cibo"
viene tradotta con nìetaran che deriva dal verbo 'ìet 'mangiare
tortillas'; per altri tipi di alimento come carne, uova, formaggio,
si usa il verbo acamb 'mordere'. A sua volta tale idea indirizza verso
un canale di scelta del modello conoscitivo che fa riferimento alla
preparazione in particolare delle peac 'tortillas'; bollitura (aleš) di
grani di mais fresco, poi macinatura (arzšíil) sul metate, una man-
ciata alla volta, con l'aggiunta di poca acqua per facilitare l'opera-
zione, e infine, con la pasta che risulta, preparazione di dischi di
spessore e misura variabili, che vengono cotti (abìn) nel forno.
(L'acqua, sottolineano gli informatori, è presente -nella cottura di
qualsiasi alimento). Allo stesso modo il cibo masticato dai denti
si riparte, quanto è solido, nel capab teomb “grossa gola', quanto è
liquido nel rzariš teomb 'piccola gola'. Il teomb è considerato solo



108

un canale di passaggio perché il cibo raggiunga il tombiid 'stoma-
co'. In questo, considerato come un sacco elastico dalle pareti di
onib 'carne', il cibo viene triturato (awing), come da una vera e
propria mola; quindi, mescolato all'acqua bevuta, riscaldata dal
calore dello stomaco, che è quello corporeo, subisce la seconda
cottura (abìn). Una volta cotto, la parte liquida si scinde da quella
solida per entrare nel sz`z't aoncaran 'intestino'. Questo è costituito,
come indica la traduzione stessa 'corda degli escrementi', da due
tubi, uno per i liquidi e l'altro per le sostanze solide, che arrotolati
su sé stessi terminano rispettivamente nel pep 'vescica' e nel coet
'ano'. Non hanno altra funzione che quella di trasportare la parte
liquida che è già ašel 'orina', e quella solida iid 'feci', che altro non
sono che l'acqua e il cibo macinato cotti assieme nello stomaco. Se
si analizza la parola tombiid, appare composta da atomb 'spalare'
e iid 'feci': cioè il cibo, al termine della seconda cottura avvenuta
nello stomaco, viene da questo trasformato in feci e poi anche in-
canalato per essere espulso.

Occorre comunque fare delle specificazioni: così come deve es-
sere attenta e precisa nei suoi passaggi la preparazione delle tor-
tillas, altrettanto attento deve essere il modo di ingerire ciò che
si mangia. Pertanto è necessario, seguendo le regole della prepara-
zione del mais, che lo stomaco riceva in quantità limitata le sostan-
ze solide seguite da acqua in giusta proporzione, azione che in
concreto vuol dire introdurre prima il solido, poi inghiottire, infine
bere e così di seguito. A questo proposito racconta ].O. come i
sanmateani risero del singolare modo di mangiare di uno zapoteco
che, ricevuta una pietanza, vi aveva prima sbriciolato una tortilla,
poi versato dell'acqua quindi, mescolato il tutto, avesse affermato
di voler far fare allo stomaco, con quel sistema, meno lavoro. Dopo
aver terminato la "pasticciata" pietanza, nonostante le espressioni
di ribrezzo (šarram omeaac) e di scherno che pur lo avrebbero
dovuto trattenere dal mangiarla, si alzò e andò a dormire, ma non
vi riuscì: forti dolori allo stomaco glielo impedirono. In questi casi
si pone della cenere calda sullo stomaco perché aiuti il cibo a
"ricuocersi". D'altra parte bisogna far attenzione a che il calore
non sia eccessivo e troppo prolungato il contatto con esso, per
non rischiare di avere un attacco di diarrea, segno che « il cibo non
si è cotto bene ›› 9.

Sebbene ci si trovi di fronte ad una descrizione e spiegazione
piuttosto elaborate, frutto di relazioni esistenti tra termini appar-
tenenti a due campi assimilabili, in realtà anche in questo caso non
si distaccano dalle altre precedentemente viste: gli alimenti non



109

diventano sostanza propria dell'organismo, l'apparato digerente non
li trasforma o riduce in sostanze assorbibili e sfruttabili; il cibo
introdotto nella bocca dovrà solo passare nell'organismo subendo
graduali trasformazioni prive di qualsiasi implicita potenzialità, ed
essere espulso. Il corpo lo trattiene perché ha bisogno di essere so-
stenuto '°, « per far sì che il cuore non muoia ››: l'apparato tutto,
è parte tra le parti.

In conclusione credo che sia scorretto parlare di "apparato dige-
rente", quanto invece più giusto, in mancanza di un termine huave
che definisca l'idea di trasformazione ed eliminazione, rimandare a
quei verbi che traducono e specificano le attività che intervengono
in tale trasformazione, sottolineando soprattutto che il tombiid
racchiude in sé tutte le principali funzioni, sia di trasformazione
sia di espulsione del prodotto trasformato, come mette in evidenza
l'analisi del termine che lo definisce.

Prima di parlare dell'omeaac inteso come cuore, vorrei soffer-
marmi su un altro sistema: quello respiratorio, il cui centro focale
risiede nell'omeaac, proprio in quella cavità corrispondente all'in-
terno, all'omal mz'z`z'na'aran 'petto', limitata dai polmoni (pop) e
dalla cassa toracica (leostilaran) che la garantisce e mantiene. Questa
cavità non ha un nome specifico, e per indicarla si dice genericamen-
te omeaac 'interno'; i confini stessi sono imprecisi e si ha l'impres-
sione che l'aria si insinui in tutti i vuoti e recessi lasciati liberi e
prodotti dalle conformazioni delle masse degli altri organi e dal
loro inserimento in uno spazio costretto. Quest'aria "interna" è
detta dewibkiaw z'z`ina' espressione la cui traduzione letterale abbiamo
detto essere 'aria esistente fin dalla nascita'. Il corpo racchiude infat-
ti nel suo interno, nella regione definita appunto omeaac, aria pro-
pria venutasi a costituire nell'uomo durante il periodo prenatale.
Essa costituisce l'aria che ciascuno respira e che non ha nulla a che
vedere con quella atmosferica con la quale non va mai a mescolarsi:
« es como la olla en un pozo, sale y entra, asì el aire siempre hace ››.
.Questa idea è esemplificata da alcuni sostantivi e verbi come:
miüendaran / la sua aria / 'respirazione', aw'z'n miiind / tira fuori
la sua aria / 'respirare', anot mz`z`z'nd / tira su la sua aria / 'inspi-
rare', asap miíina' / afferra la sua aria / 'trattenere il respiro' o
'non respirare'. La costante, mz'z`z`nd, dà significato alla variabile
costituita dal verbo. L'azione_quindi subisce un condizionamento
che ci chiarisce l'importanza del cardine, il dewib/eiaw iíind, attorno
al quale ruota il meccanismo, mizìndaran. Questa idea nasce da uno
spontaneo ragionamento conseguente ad un fatto che è la prima
manifestazione di vita in quell'evento critico che è la nascita: il



110

pianto del bambino appena nato, che altro non è che emissione di
aria, possibile solo se già nell'omeaac esiste iíind 'aria'. Il primo
movimento quindi necessario alla respirazione è espirare, awìn
miíind / tira fuori la sua aria / , che non a caso è anche sinonimo
del verbo respirare, che riunisce in sé le due azioni principali del-
l'espirare e dell'inspirare; il secondo, anot miiind / tira su la sua
aria / , possibile solo se è avvenuto il primo, consiste nel far rien-
trare la stessa aria appena emessa, che non si mescola all'aria atmo-
sferica. Ad ogni espirazione non viene esaurita tutta la riserva di
iíind contenuta nell'omeaac, ma quando si verificano situazioni
di forte stress emotivo, fatiche e stanchezze, sottolineare da respiro
affannoso, profondo, frequente, come se l'aria non bastasse, allora
può succedere che si dia fondo a ogni riserva (apmìmb miünd /
sta per terminare la sua aria /) nel senso che non si riesce ad anot
mii`ina' 'inspirare' quando il torace incomincia a dilatarsi per richia-
mare al suo interno l'aria uscita. L'aria non riesce a tener dietro al
ritmo delle contrazioni e dilatazioni del torace e potrebbe così di-
sperdersi o rimanere comunque fuori del corpo. E necessario allora
fermarsi per iyar mz`z"ina' / riprendere la sua aria / . Forse dare seguito
alla similitudine prima accennata, chiarirebbe quanto appena detto:
se il secchio pieno di acqua viene calato, tirato, portato troppo ve-
locemente, perde il suo contenuto lungo il percorso, facendo finire
tutta l'acqua fuori senza che questa possa essere recuperata veloce-
mente al momento.

L'aria del corpo è diversa dall'aria esterna (sebbene nessuno sia
in grado di specificare in che cosa consista la distinzione) ed a dif-
ferenza di quest'ultima che in stato di quiete rimane ferma, ed al
contrario del fumo che sale, ha la tendenza a scendere; non per nulla
gli informatori dicono che l'omeaac si trova in basso rispetto alle
aperture che ne permettono l'entrata. n

La disparità soprattutto tra il fumo nasop che tende a salire e
il miíindaran che tende a scendere, è riscontrabile in concreto nella
descrizione delle parti che intervengono nel sistema: ošing 'naso',
ombeay 'bocca'. All'interno, il naso è percorso da un tubo (šiìt
ošing / corda del naso /) che, ad un punto indeterminato, si biforca
in šz`z't ošing tíit 'corda del naso di sotto', che si collega, alla parete
esterna della gola e trasporta la "propria" aria, e in šiit ošing
kawìš / corda del naso di sopra / , che raggiunge una piccola cavità
posta nella regione frontale, in comunicazione a sua volta con il
cervello attraverso piccoli fori, la quale veicola il fumo e gli odori.
L'aria rientra sia dal naso sia dalla bocca, e arrivata al punto di
connessione con la gola, esce attraverso le ventanillas - aperte



111

per la pressione dell'aria, al contrario ermeticamente chiuse al pas-
saggio del cibo - per scendere attorno al teomb 'gola', seguendolo
lungo tutta la parte che è compresa nel collo, per allontanarsene
poi ed espandersi nell'omeaac quando esso viene a trovarsi paral-
lelo allo sterno. In maniera identica avviene il viaggio inverso.

Tutto ciò che viene a mescolarsi all'esterno con la propria aria,
come odori, polvere in giornate ventose, fumo della sigaretta, im-
bocca il šíìt ošing 1eaw'z`š scindendosi completamente dall'aria, per
arrivare al cervello. Il fumo ad esempio, riesce ad insinuarsi in tutti
gli interstizi e cavità creati dalla particolare forma del cervello, visto
dai Huave come un budello disordinatamente arrotolato su sé stes-
so; se si aprisse la scatola cranica di un fumatore, si potrebbe notare
la sua volta annerita come l'enramada sotto la quale si cucina, e la
massa cerebrale ingiallita in quelle parti che non sono a contatto.

Gli odori forti, la polvere, il fumo, in quanto corpi estranei,
risultano incompatibili all'organismo, in questo caso specificamente
alla testa, e quindi dannosi. La reazione, effetto del rifiuto, è la
secrezione di un liquido gelatinoso (aonc ošing / secrezione del naso
/ 'moccio'), prodotto dalla massa cerebrale nella cavità frontale,
cre trascina via con sé gli odori forti, le essenze, la polvere. L'azione
dell'aonc ošing è seguita da quella degli starnuti (abšib) che assol-
vono la stessa funzione di difesa.

Strettamente legata alla respirazione è per i Huave, l'emissione
della voce (orti/e) la quale altro non è che la propria aria che si
« raffina ›› attraverso la uvula (miteeå oniwaran) e la lingua (om`wa-
fan) articola in parole: la mancanza di tali organi rende impossibile
qualsiasi emmissione di suono articolato e forte, ma solo di indistinti
e flebili mugolii. Se è solo la uvula a mancare il suono prodotto
risulterà come pereš 'tostato', attributo derivato dall'analogo ru-
more che risulta masticando cibi abbrustoliti o croccanti. Il timbro
della voce non è però sempre dovuto a costituzione organica, ma
spesso è in diretto rapporto con la specie animale alla quale appar-
tiene l'alter ego dell'individuo. `
' Che voce e collo siano indicati con lo stesso termine (onik),
ci indica come per i Huave non sia importante scindere il prodotto
dalla parte che racchiude gli organi produttori, l'organo funzionante
dal risultato della sua funzione, annullando così tra loro ogni di-
stanza. Se infatti la funzione è l'espressione intrinseca della parte,
è anche l'essenza della sua esistenza.

In conclusione, nel sistema respiratorio mancano organi che
abbiano un ruolo preminente rispetto agli altri, o quanto meno
attivo; anzi essi a prima vista appaiono caratterizzati da passività,



112

funzionando essenzialmente come canalizzatori e contenitori. E
persino difl-icile poter affermare con sicurezza che ci sia un preciso
legame causa-effetto tra contrazione ed espirazione, dilatazione e
inspirazione. A differenza del tombiial 'stomaco', visto come trasfor-
matore di cibo, l'omeaac non interviene a mutare la natura del
dewibkiaw iíind; ugualmente invece ad esso ed in rispondenza al
modello al quale si uniformano gli organi che lo compongono è parte
tral le parti: l'aria entra ed esce senza che si riveli alcuna poten-
zia ità.

2.1. Il cuore

Se della maggior parte degli organi si può parlare in senso col-
lettivo, riassumendoli tutti in un'unica categoria tipologica, sia che
in essi si riscontrino peculiarità significanti, sia che queste non ven-
gano riconosciute o attribuite, del cuore al contrario si deve parlare
in senso unitario, come organo posto gerarchicamente al di sopra
degli altri e dal quale questi stessi dipendono. La maggiore impor-
tanza che il cuore ha nel pensiero huave non risiede solo in questo
rapporto di totale dipendenza fisiologica, né nasce in relazione a
tale rapporto 'a posteriori', ché sarebbe riduttivo, ma nella priorità
del principio di vita che in esso è espresso.

Nel mondo latino esiste- la tendenza ad estendere il campo di
attività del cuore da centro delle funzioni biologiche a sede del
sentimento, della sensibilità, dell'amore, della coscienza, della vo-
lontà e così via; a questo proposito ricco è il linguaggio di frasi
figurate, modi di dire che ruotano attorno a tale concetto richia-
mandocelo. A San Mateo troviamo analoghe impostazioni di pen-
siero, sebbene il campo sia circoscrivibile con minore esattezza e
non infrequenti siano le interferenze, le contraddizioni e le difficoltà
di interpretazione che ne derivano. Già il fatto che il termine omeaac
abbia tre significati-base differenti, probabilmente formatisi per
intersecazioni analogiche, è segno di una complessa struttura con-
cettuale che ruota attorno ad un unica accezione di partenza, di tipo
biologico, e non segno di confusione e di indeterminatezza: il cuore
(omeaac), ha la sua sede nella regione più interna (omeaac) del
corpo, ed è sede principale dell'anima (omeaac).

L'attività' cardiaca è l'unica percepibile dal soggetto sia all'e-
sterno, sia all'interno del corpo. La maggiore velocità o le irregolari-
tà che accompagnano uno sforzo fisico, stati emotivi o di infermità,
sono segno palese della sua " partecipazione alle vicende". Secondo i
Huave « el corazón es la parte más importante del cuerpo, es el



113

centro ›› “, l'organo principale sostegno di tutte le parti vitali.
Gli vengono attribuite le funzioni principali strettamente biolo-
giche, quelle cioè di far circolare il sangue, vero alimento della carne,
nelle vene perché arrivi in tutte le parti, di ordinare i movimenti
del corpo. In senso astratto, è il "desiderio" (andíim omeaac / vuole
il cuore /), che a sé assoggetta le parti del corpo. Bisogna fare at-
tenzione però a non invertire causa ed effetto. Il desiderio per
qualcosa non nasce mai come conseguenza di un fatto scatenante;
al contrario il cuore è il fatto scatenante per eccellenza: gli occhi
vedono ciò che il cuore "desidera", le orecchie odono ciò che il
cuore "desidera", ecc. Esiste un rapporto privilegiato tra cuore ed
occhi, per cui se prima si è parlato di una totale dipendenza dell'or-
gano rispetto al "centro", bisogna aggiungere che non esiste alcun
vaglio e controllo sull'esattezza e precisione dei messaggi inviati
dagli occhi, né correzione, nel senso che questi ultimi sono facil-
mente indotti in errore (awaiiå ne onz'z`z`lne / si ingannano gli occhi / )
sulle qualità dell'oggetto osservato, scambiando per positive le cose
ritenute dall'opinione comune negative e viceversa; il cuore non se
ne può avvedere, non gli è dato infatti avere strumenti di giudizio,
a ciò delega il /eiac 'cervello'. In questo caso i rapporti si ribaltano,
rispetto all'assunto iniziale: il cuore, "dipendendo", rimane imbri-
gliato nell'equivoco (neawaiiš 'inganno').

Il cuore è inoltre la memoria ed anche la sede del ricordo: con
alwìš omeaac / aderisce al cuore /, ayak wíš omeaac / pone sul
cuore /, si intende il ricordare. I Huave non vedono differenza
concettuale tra ricordo e memoria. Dipende strettamente dalle
qualità intrinseche del cuore, relativamente ad ogni individuo, di
assorbire, « registrare ››, come usano dire gli informatori più accul-
turati. I verbi sottolineano appunto quanto sia concreta l'azione:
se non ci si ricorda di qualcosa si usano le espressioni ngon ayak
wiš omeacc / toglie dal cuore / 'perdonare', ayamb omeacc / il
si è perduto il mio cuore /, cioè in ambedue i casi si implica un
cattivo funzionamento, un errore dello stesso.

~ Aggiungo altre espressioni che meglio ancora evidenziano le sue
"attività": ateow omeaac / irriga il cuore / 'preoccuparsi', aw`z'n
w'z'š omeaac / toglie dal cuore / 'perdonare', ayamb omeaac / il
cuore cerca / 'cercare idee', ayaag omeaac w`z`š / sente il cuore su
qualcosa / 'fare attenzione, avere cura'.

Naturalmente le qualita del cuore, il suo buon funzionamento,
determinano per estensione le qualità morali dell'individuo ed an-
che i suoi stati d'animo. Ragion per cui la persona virtuosa è
nabneab omeaac / cuore buono / , la cattiva ngo ma/mea/:› omeaac /



114

cuore non buono /, la avara nawaag omeaac / cuore secco /, la
pessimista namiš omeaac / mezzo cuore / , la contenta apak omeaac
/ cuore vivo, forte / e così via. Queste frasi non si rifanno a sensi
figurati, e non trovandoci di fronte ad analogie, il legame che in
esse è espresso, è diretto e non rimanda a alcun termine di riferi-
mento ad esse esterno. .

Quasi inesistenti sono le considerazioni sulle caratteristiche
anatomiche; esso è considerato onib 'carne' con poco sangue, a
cui sono collegate le vene. Sia ben chiaro che il cuore non produ-
ce il sangue, ma di questo parlerò più approfonditamente in seguito.
Al suo interno ha, significativamente, secondo i Huave, una piccola
cavità.

Il privilegiare più gli aspetti che fanno riferimento alle carat-
teristiche morali ed etiche del cuore, piuttosto che a quelle biolo-
giche, alcune obbiettivamente poco definibili ed evidenti (i Huave
non si soffermano e non danno spiegazione su come avvenga con-
cretamente la trasmissione del comando alle parti, dicono solo che
« il cuore ha una energia ››), indica ancora una volta che la solle-
citazione maggiore, della quale è frutto, deriva dal battito cardiaco;
non bisogna dimenticare a questo proposito, quanta parte abbia, nel
sistema tradizionale huave di individuazione della malattia, l'ascol-
to delle pulsazioni, ed anche come la veridicità dell'operato del dia-
gnostico tragga forza dal fatto che « col cuore ›› si intuisce la ma-
lattia e che la sua sapienza nella diagnosi non vada a far parte del
bagaglio "intellettuale", quanto risieda nel cuore « perché Dio lo
disse al suo cuore in sogno ››.

2.2. L'am`ma

Si è prima accennato al terzo significato di omeaac: “spirito,
anima'. La sua localizzazione non è precisa, come tutte le pure es-
senze. Invisibile e incorporea, può stare nell'omeaac e principal-
mente nel cuore: i Huave infatti pensano che ci sia un aire ",
aspetto materiale dell'anima, che al momento della morte lascia il
corpo; l'immagine facilmente ricorda lo "spirare", "l'esalare l'ulti-
mo respiro", segno del passaggio dalla vita alla morte per il corpo,
ma per l'anima solo abbandono della vita terrena per quella ultra-
terrena. Questa visione che è per gran parte mutuata dalla ideologia
cristiana, intende l'anima come principio vitale, primo ed indispen-
sabile impulso alla vita intesa biologicamente: è condizione del for-
marsi stesso del feto; fa vivere ed è vita. Indubbiamente i Huave
quanto più enfatizzano quest'ultimo aspetto, tanto più allontanano



115

quelle concezioni che vogliono l'anima principio della coscienza mo-
rale e religiosa. Nella concezione huave dell'anima è bandita ogni
idea di pluralità ", per cui quando si parla di spirito che durante il
sonno si distacca dal corpo del dormiente o di spiriti dei morti, si
usa sempre il termine omeaac, intendendo con esso l'unità immor-
tale, in un certo senso indipendente dal corpo, capace di muoversi
liberamente al di fuori di esso, come nel 'sonno' (mbar ongwíic),
nello stato di ubriachezza, o per effetto di uno stress emotivo. Per
quanto riguarda quest'ultimo punto vorrei solo sottolineare che le
improvvise e forti emozioni sono seguite da stati morbosi, solo
nel caso in cui, arrestandosi per un attimo l'attività cardiaca e
conseguendo lo svuotamento delle vene per l'immediato accentra-
mento del sangue al cuore, l'anima lascia il corpo: sia che si tratti
di abkìy 'ira', napakmonšing 'forte vergogna', napa/embol 'forte
spavento', il commento sarà: « akweat miomeaac / ha perso la sua
anima / ››, oppure « ngo mameaac omeaac / la sua anima non è
dentro nel cuore / ››; così come si dirà «apa/9 míomeaac / richia-
ma la sua anima / ›› del neasomìy "' a cui è confidato l'infermo in
conseguenza di tali stati (per i riferimenti al settore medico huave
cfr. Signorini 8( Tranfo 1979: 164-197).

Vorrei invece soffermarmi su due aspetti concreti, il sogno
(aímeay) e l'ubriachezza (angìn) perché ritengo possano ben mettere
a fuoco la natura dell'anima e le sue caratteristiche e anche meglio
definire ed arricchire di particolari il rapporto in cui essa sta con il
corpo. Il corpo ha bisogno di dormire per riposarsi; nel sonno infatti
rimane come "morto", privo dell'anima che si è staccata dal suo
involucro "naturale". Nello stesso momento in cui l'anima esce dal
corpo, inizia da parte sua quella trasmissione di immagini, di fatti
che costituiscono i sogni (aímeay). Questi non sono quindi altro che
ciò che vede e fa l'anima una volta svincolata dal corpo di un vi-
vente. Per l'anima non ci sono limitazioni temporali e spaziali: può
incontrarsi con le anime dei morti vaganti (angošne omeacc / incon-
trare anime /), assistere a fatti che ancora devono avvenire o sono
già avvenuti, fare visite ai morti per rivivere con loro comuni epi-
sodi del passato. Dalla sua natura le deriva pertanto la possibilità di
conoscere tutto.

Quando una persona muoia improvvisamente nel sonno in uno
stato di perfetta salute, ciò secondo i Huave signica che l'anima, re-
catasi "nel luogo dei morti", non ha voluto da lì far ritorno. Inoltre,
dal momento che esiste una precisa indipendenza, quasi contrad-
dittoria, tra corpo e anima, l'essere svegliati di colpo può essere
causa di pazzia; ciò perché l'anima, non prevedendo l'interruzione,



116

si trovava al momento del risveglio troppo lontana per tornare a
tempo: il corpo ne rimane così privato (ndron omeaac / si è perduta
l'anima /, è l'espressione usata per riferirsi ad una persona pazza).
Al contrario si può essere svegliati prima che sia terminato il ne;
cessario riposo del sonno, dal brusco rientro dell'anima che ha
incontrato il diavolo o assistito a vicende che l'hanno fortemente
spaventata: è il caso di palan ombeay / bocca chiusa [dai mugolii
che si emettono] / 'incubo' ". Il corpo abbandonato dall'anima è as-
solutamente sprovvisto di difesa di fronte al pericolo rappresentato
dalla possibilità che il diavolo vi entri per molestarlo; la manifesta-
zione di tanto molestare è l'irrequietezza nel sonno; il voltolarsi,
appunto è chiamato nimeeš ameay / il diavolo dorme / .

Altro segno dell'indipendenza tra essere corporale e spirituale è
la possibilità di vedere da svegli immagini ad occhi chiusi o il
compiere azioni quando invece l'intenzione è tutt'altra. Anche ad
esempio non ricordarsi di un sogno significa che l'anima può agire
secondo una propria volontà a prescindere da quella del corpo che fa
capo al cuore, come se si trattasse di due entità coesistenti in una
stessa realtà contesa, il corpo. Il diavolo, vagando, può incontrare
l'anima e interrompere ciò a cui era intenta, e continuando a disto-
glierla dal suo obiettivo per tutto il resto della notte, le impedisce
di portare a termine qualcosa di compiuto che possa essere "mo-
strato" al corpo; l'anima in tal caso non trasmetterà al cuore
cose senza senso. Ci troviamo di fronte agli stessi procedi-
menti logici e alla stessa tematica di fondo, quando si venga
ad esaminare il sonnambulismo (neašimeay), termine composto da
ašim 'odorare' e ameay 'dormire', e dando un senso compiuto lette-
rale 'annusa nel sonno' _ « proprio come fanno i cani ›› secondo
il commento di un informatore. Vuol dire che nel sonno l'anima
è allettata da odori tanto forti da essere percepiti dal corpo dor-
miente il quale, al pari stimolato, la segue. Come altra spiegazione, i
Huave pensano che il corpo si metta a cercare la sua anima per
seguirla da vicino ed assistere in prima persona a ciò che altrimenti
potrebbe solo conoscere mediatamente: « ma non può perché sta
dormendo ››. Per questo motivo, per ignoranza del corpo, è più
frequente riscontrare tale fenomeno nei bambini che negli adulti.

Abbiamo visto come dall'assunto iniziale che concepiva l'anima
come unica condizione della vita stessa intesa in senso biologico si
sia arrivati ad includere aspetti di carattere etico che indirettamente
approfondiscono l'idea del corpo come involucro, entità materiale
indifferenziata rispetto all'essere animale. Rivolgiamo allora l'at-



117

tenzione a cosa avviene nel corpo di un uomo che ha il vizio del
bere (angin “ubriacarsi'). Il cuore desidera bere e stimola a ciò
il corpo che agisce: il primo alcol ingerito viene rifiutato dallo
stomaco ed eliminato. Alle bevute successive è difficile per l'orga-
nismo sbarazzarsi del liquido nocivo, e le rimanenze cominceranno
così a provocare nel cuore quegli stessi effetti già presenti nel cer-
vello la cui massa si mette concretamente a girare (neandalalìy omal).
Se si seguita a bere, senza mai smettere, è segno che già nel cuore
non c'è più l'anima. La persona allora perde qualsiasi facoltà di
"giudizio", cioè di controllo su sé stessa, di comprensione dei fatti,
di capacità di apprendere (lamíšaš ngo ma/:›z`ir ƒis '° / già è stupido,
non ha giudizio /). Nel cuore, al posto dell'anima c'è l'alcol. Alla
volontà del cuore si è sostituita quella di un "lombrico" che alloggia
nello stomaco; questo lombrico che, nutrendosi di alcol, << vuol
sempre più bere ››, proviene dall'aver bevuto acque "cattive". Il
corpo, come nel caso della pazzia, in assenza di anima non muore,
ma si riduce a "vegetare"; non può nemmeno essere paragonato
all'animale, tanto profonda è la sua degradazione.

In ultimo bisogna rilevare che l'anima difficilmente può essere
considerata solo una pura essenza presente nell'organismo. Prevale
anzi in essa, come si vede da questi esempi, quanto vi sia di "fisico":
l'anima è costretta a lasciare il corpo ogniqualvolta una sostanza
esterna od interna vada ad "occupare" in maniera anomala la sede
a lei riservata, il cuore. Spesso i Huave, esplicitamente attraverso
le parole, si rifanno ad una relazione causa-effetto tra accentramento
al cuore di materie ad esso estranee e conseguente fuoriuscita del-
l'anima: sangue, alcool prendono il "posto" dell'anima.

3. Kieh

Del sangue (/eieb), di cui già ho fatto cenno, bisogna parlare
in termini che non molto si differenziano da quelli dei quali mi
sono servita per il dewibkiaw z'z`z'ml, l'aria del corpo che ciascuno
respira. Il sangue che circola nell'organismo è nel corpo fin dal
periodo prenatale: dewibkiaw kieb / fin dalla nascita sangue / ;
il sangue in quantità relativa all'età e alle dimensioni di ogni indi-
viduo, non è prodotto da nessun organo, non si consuma, né si
rinnova; è sempre lo stesso per tutta la durata della vita.

Il sangue che è nell'uomo, sostanzialmente identico a quello
degli animali, costituzionalmente invece è composto dal "sangue"
materno (aonc ëít 'secrezione della vulva'), e da quello paterno



118

(aonc een 'secrezione del pene') che fusi l'uno con l'altro, entrano
nell'ombz`z`m / nido / 'ovulo' dando inizio ad una nuova vita.

Il kieb è considerato dai Huave, in tutti i sensi, veicolo di vita
non solo intesa biologicamente ma anche eticamente. Da una parte
infatti, come ho avuto occasione di dire, è ciò di cui la carne si nutre,
il trasmettitore dei caratteri somatici che sono da un lato il segno
dell'appartenenza al proprio gruppo familiare e "razziale" e dal-
l'altro distinzione dagli altri gruppi familiari e "razziali"; dall'altra
è il trasmettitore delle capacità intellettuali e qualità morali dei
genitori. A completare il senso di questa concezione, va tenuto pre-
sente che i Huave considerano la donna come un orcio che al suo
interno può ricevere cose che tra loro si « mescolano ››: _ se-
condo una cruda espressione huave _ « la donna è un contenitore
dove gli uomini vanno a mescolare il loro sangue ››. In base a tale
logica, se tra i figli che una donna sposata ha avuto, ve n'è uno che
per carattere differisce molto dagli altri, vuol dire che ha ricevuto
"sangue" di un altro uomo che non è il marito.

Alcuni dei particolari fin qui citati hanno bisogno di essere
analizzati in maniera diversa perché si faccia luce su certi elementi
dati per implicito, ed al tempo stesso emergano delle costanti nel
pensiero huave sul corpo umano.

Ciò che è indispensabile perché venga concepito un nuovo esse-
re, è il sangue: infatti l'aonc een / secrezione del pene / 'sperma',
è lo stesso sangue (dewibkiaw leie/:›) che raggiunge qualsiasi parte
del corpo, filtrato dal pene e da quest'ultimo contenuto; lo stesso
è considerato l'aonc šit 'la secrezione della vulva' come sangue filtra-
to, in maniera identica a quello dell'uomo. Inoltre indispensabile
allo sviluppo dell'embrione, è che nell'ombz`z'm 'ovulo' rimanga il
sangue « che la donna perde ad ogni mestruazione ›› iniziando « a
circolare nel nuovo organismo ›› (Rita 1979: 205). Infine il primo
ed unico possibile alimento del neonato è il latte materno (aonc
biw / secrezione del petto /), che dai Huave è considerato anch'esso
sangue filtrato dal biw nabtab / petto della donna / .

La costante che emerge da ciò e da quanto detto prima per l'aria
che ciascuno respira (dewibkiaw iíind), è che il corpo vive e si
serve di sostanze che esso stesso produce ed ha sin dalla nascita.
Il corpo risulta essere considerato dai Huave un organismo in gran
parte autosufficiente e indipendente dall'esterno; anzi, il mondo
circostante è fonte di pericoli che minacciano di turbare quell'equi-
librio e quell'ordine interno creatosi in ogni essere fin dal periodo
prenatale, cioè prima ancora di venire a contatto con l'esterno. Per



119

iHuave l'ordine e "l'organizzazione" interna dell'organismo di qual-
siasi essere vivente sono stati stabiliti da Dio secondo la sua im-
perscrutabile volontà; e secondo questa stessa volontà, ciascun uomo
al momento della nascita è già, in tutto il suo "essere" biologico ed
etico, « completo ›› (palan). Il termine costante che rende più ampia
e racchiude in sé tale concezione di base, è proprio il termine
dewibleiaw / fin dalla nascita / . Finora abbiamo visto questo termine
precedere iíind 'aria' e kìeb 'sangue', ma bisogna tener presente che
esso è usato in ogni occasione in cui necessiti collocare nel tempo
preciso della nascita certi organismi, o anche le qualità caratteri-
stiche, le particolarità proprie a qualsiasi essere vivente ", in modo
da giustificarle e inserirle in uno schema fatto di equilibri tra forze.
Così il concetto del dewib/eiaw viene nel pensiero huave ad essere
strettamente legato a quello che si sviluppa attorno alla volontà
divina.

Se si pone l'accento sulla "completezza", da un lato aumenta la
distanza che si interpone tra l'organismo come unità compatta e ciò
che è esterno ad esso inteso come pluralità; dall'altro diventano inva-
licabili i confini di tale unità corporea. Ogniqualvolta l'esterno, quale
che sia la sua manifestazione (un elemento della natura, un fatto),
rompe questi confini annullando la distanza che lo separa dal corpo,
penetrando al suo interno e così scontrandosi con esso, entrano in
azione precisi meccanismi di difesa (si ricorderanno ad esempio il
muco, lo starnuto, le lacrime); nel caso il corpo non riesca adegua-
tamente a difendersi, lo squilibrio interno che ne deriva è tale da far
precipitare l'organismo in uno stato di vera e propia infermità. La
malattia è pertanto vista come la "sostanzializzazione". dell'evento
che l'ha causata, e come tale deve essere cacciata dal corpo. Inter-
vengono così altri meccanismi interni quali il sudare, il tossire,
l'espettorare, e azioni esterne quali il massaggiare, il provocare il
vomito, il purgare, che liberano, "puliscono" il corpo della compo-
nente "materiale" della malattia "'.
Il sangue, proprio perché trasmettitore dei principi vitali, è

colpito nella sua essenza al momento della intrusione del mondo
circostante. La sua natura fluida si altera, addensandosi; questo
addensamento non permette una regolare e capillare circolazione,
ed anche non consente che il sangue giunga in tutte le parti ad ali-
mentare la carne. Inoltre i Huave pensano che esso perda la sua
purezza, si « sporchi ›› (ngorz mabneab mikieb / non è buono il
suo sangue / « non serve più ››), con la conseguenza della perdita
della vitalità della quale è veicolo.



120

Il segno evidente del deperimento al quale è soggetto il sangue,
è il suo inscurimento. E molto importante sottolineare questo
punto: il sangue scuro è considerato morto. Conseguente all'osserva-
zione che il sangue di un uomo morto è scuro, anche il sangue del
livido e quello mestruale sono considerati "morti". Inoltre risulta
"vicino" alla morte quello degli anziani per il fatto che la loro
carnagione è più scura di quella di un giovane. L'interpretazione è
che la loro pelle, diventando per l'età quasi trasparente (nerišiš
miotaag / pelle trasparente /), lascia che il colore del sangue appaia
anche all'esterno. Il sangue quindi determinando la vitalità della
carne, determina anche la giovinezza, la vecchiaia, la morte ".

In base al principio che la carne subisce i processi della pu-
trefazione quando ad essa non giunge il sangue, i Huave classifi-
cano la maggior parte delle escrezioni dovute a infezioni della pelle
come aonc nekoy / escrezione del male / , composto di carne morta.
Perché il sangue ritorni a circolare nelle parti malate, è ritenuto
sufficiente far uscire tutto l'aonc neleoy. Allo stesso modo il
bob (termine che sta ad indicare sia il catarro che la tosse) che è
considerato il liquido stesso del male, deve essere espulso dall'or-
ganismo (a'z"z'eg bob / sputare tosse /), secondo quel concetto prima
espresso per cui, come dicono i Huave, «viene da fuori e deve uscire
tutto, così che ritorni da dove viene ››. Per lo stesso principio il
sudore (nalil) del malato è visto come la fuoriuscita della parte
"sporca" del sangue, un'espulsione del male 2°. Ancora più chiara
è la funzione della purga e del vomito come mezzi indiretti di puri-
ficazione del sangue, e del massaggio come modo diretto di rendere
ad esso, quando addensato, la sua naturale fluidità. Per i Huave,
segno evidente che il sangue ha ripreso a circolare regolarmente, è
il giusto colorito che il viso riacquista (<< ritorna rosso ››).

Nel sangue è presente in quantità minima acqua che viene iden-
tificata al siero sanguigno naåíip iiow / acqua giallognola / «la
parte finale del sangue ››.

Come prima abbiamo visto, da un lato il sangue determina la
vitalità dell'organismo, dall'altro col passare degli anni perde a
poco a poco le sue capacità vitali; più si devitalizza, più aumenta
la quantità di acqua: nariš fin kieb, lal:›íz`r iyow / il sangue diventa
debole, già è acqua /.

Per i Huave esistono due tipi di sangue che in nessun modo però
influiscono sulla natura biologica ed etica di un uomo; l'uno, molto
fluido, «leggero ››, che ha diflicoltà a coagularsi, viene chiamato
nariš ('sottile'); l'altro di consistenza più corposa, che si coagula
facilmente, è chiamato ndo/aåíin ('denso').



121

Il cuore manda in circolo il sangue attraverso le vene šíit che i
Huave distinguono in nadam šíit / grande vena / 'arteria' e in
nine šíit / piccola vena / 'capillari'.

Bisogna aggiungere infine che in caso di ferite lievi o mestrua-
zioni, il sangue perso viene ricostituito dal sangue medesimo:
kieb cacan /eieb / il sangue germoglia sangue / , quindi non è pro-
dotto da alcun organo. E necessario comunque che ci sia una ri-
presa generale dell'organismo reso possibile solo dall'ingestione di
quei cibi, ritenuti dai Huave più ricchi di sostanza, a base di mais;
implicitamente i Huave escludono che in tale caso bere altro sangue
serva a ricostruire direttamente il sangue perso e indirettamente at-
traverso il recupero delle forze fisiche.

4. Omal

La testa (omal) è quella parte del corpo che contiene il cervello
(kiac) e gli organi sensoriali: occhi (om`z"ig), orecchie (olaag), naso
(ošing), bocca (ombeay); inoltre al suo interno alcuni tratti di quel-
le vie collegate con l'omeaac (teomb 'gola', šíit ošing tíit / il canale
del naso di sotto /) e col cervello (šiit ošing /eawìš / il canale del
naso di sopra /).

Quando si è analizzato il cuore non è stato possibile isolarlo nel-
la sua funzione ed astrarlo dal suo rapporto di comando con gli
altri organi, per cui si sono potute già mettere in rilievo alcune
caratteristiche funzionali degli occhi, del naso, delle orecchie, ecc.

Credo comunque sia necessario riprendere l'argomento proprio
dal punto in cui si stava trattando del rapporto di dipendenza di
questi organi dal cuore.

Gli organi sensoriali soggetti alla "volontà" del cuore, non sono
semplici trasmettitori di puri stimoli che provengono dall'esterno; il
cuore ad esempio, non "accede" direttamente all'immagine, ma il
rapporto con essa è mediato dall'organo che la recepisce. Gli orga-
ni sensoriali soprattutto accolgono al loro interno, trattengono e
sottopongono i messaggi esterni anche a giudizio estetico 2': si deve
pensare ad una operazione affidata ad un "filtro", spesse volte gros-
solano, che lascia passare anche elementi che non dovrebbe. Ora
risulterà più chiara l'espressione huave prima riportata, awaiiš ne
om`z”z`lne / gli occhi si ingannano / e come in conseguenza il cuore
venga condizionato dalle immagini.

All'interno di ciascuno degli organi sensoriali, sono presenti
cavità e tessuti che permettono ad essi di espletare in sé stessi le



122

funzioni che a loro competono. Le orecchie sono collegate ad un
sacco che riceve i messaggi sonori; l'occhio riceve al suo interno le
immagini attraverso non solo la pupilla, ma anche l'iride e la cor-
nea. Per percepire gli odori i Huave pensano che la pelle del
naso sia particolarmente sensibile cosicché l'odore vi rimane im-
presso; lo stesso per il sapore: la pelle che riveste la cavità orale
è molto fine e sensibile; alla lingua non vengono attribuite alcune
capacità sensoriali.

Lo strabismo (nendiw 'strabico'), la cecità (somb 'cieco'), i
difetti della vista (neasomom abaw / vede oscurato /) e la sordità
(laag 'sordo') possono essere malformazioni congenite volute da
Dio, o segni evidenti, specie gli ultimi tre, di decadenza senile.

Ogni organo, che è pensato dai Huave anche come apertura ver-
so l'esterno, secerne liquidi che all'occorrenza possono intervenire
in difesa dell'organismo ad ostacolare l'entrata di sostanze dannose
ed anche l'espulsione delle stesse: iyow om'z`z'g / acqua dell'occhio /
`lacrima', aonc ombeay / secrezione della bocca / “saliva', åikot
olaag (da ëikot “molto polveroso') 'cerume'. L'aonc ošing 'muco'
può essere composto da catarro, ma è soprattutto una secrezione
della massa cerebrale.

Il cervello (/eiac), considerato una vera e propria massa immo-
bile molle e gelatinosa contenente poco sangue, è costituito da un
budello arrotolato su se stesso.

Per i Huave il cervello è la sede dell'intelligenza. Questa è
solo in parte l'elemento di distinzione tra uomo e animale. Infatti
per intelligenza i Huave intendono sia le facoltà puramente in-
tellettive, cioè capacità di apprendere, sapere, comprendere, pensare,
sia la capacità di formulare giudizi morali, di discernere tra bene
e male. L'elemento discriminante tra uomo e animale è da ricer-
carsi nelle minori capacità intellettive di quest'ultimo, le quali sono
segno della limitazione che Dio ha voluto imporgli; se Dio non lo
avesse limitato nella struttura biologica, l'animale, al quale i Huave
attribuiscono maggiore « giudizio ›› rispetto agli uomini, risulte-
rebbe nell'ordine del creato troppo potente.

Le leggi del comportamento, la buona condotta, sono di impor-
tanza primaria. I Huave senza dubbio privilegiano l'elemento mora-
le come condizione prima dell'intelligenza; indicativa a questo pro-
posito è la traduzione letterale della frase nebíir fis / colui che ha
giudizio / 'intelligente'. Inoltre nell'ideologia huave l'uomo che
ha giudizio è palan arang našey / uomo completo / 'uomo giusto'.
Si è appena parlato del termine palan 'completo', strettamente con-



123

nesso alla volontà divina, a proposito del fatto che al momento
della nascita qualsiasi essere, in senso biologico ed etico, è com-
piuto. Secondo i Huave, dato che il volere divino non può essere
proiettato altro che alla creazione di esseri buoni, l'uomo che
manifesta tendenza alla malvagità, ha perduto la propria originale
completezza: gli « manca ›› il giudizio, l'intelligenza. Naturalmente
questa completezza deve essere, nel corso della vita, "afferma-
ta" da ciascun uomo assolvendo ai doveri religiosi e civili di ogni
essere "sociale", come quelli di essere battezzato, sposato, di pro-
creare, di provvedere, partecipando al sistema di cargos, «al fun-
zionamento politico, giudiziario, amministrativo e religioso della
comunità ›› (Signorini 1979: 73).

Nella realtà quotidiana ovviamente è facile incontrare atteggia-
menti che non si uniformano perfettamente a tale modello ideolo-
gico: comportamento e capacità intellettive allora appaiono come
forze che si contrappongono. Solo per fare un esempio _ un mag-
giore approfondimento esulerebbe dagli argomenti trattati _ l'e-
spressione nipilan palìyan ne/2 / pura persona è quello / fa riferi-
mento ad un certo tipo di persone senza amici, né nemici; la vita
di queste scorre piatta, priva di travagli ed emozioni: « sono come
gli animali, lavorano, mangiano, dormono ››. Alcuni pensano che
questo tipo di persone abbia un'intelligenza sufficiente ad imparare
cose elementari; altri, inutile ma « migliore ›› perché incapace di
arrecare danno ad alcuno. In senso dispregiativo i Huave defini-
scono la "pura persona" nepet omal / quello che ha la testa di
cane /.

La natura della massa cerebrale influisce direttamente sulle ca-
pacità intellettive, per cui se la sostanza di cui è composta è dura
(napak omal / testa dura /), scarse sono le possibilità di apprendere
con facilità e rapidità: la natura dura impedisce che i messaggi vi
penetrino. Al contrario, se la massa è più fina e morbida (napenš
omal / testa blanda /) facilmente entreranno (napenå omal neb /
è capace, intelligente /).

Inoltre i Huave pensano che abbiano importanza anche le di-
mensioni della scatola cranica ai fini della maggiore o minore intel-
ligenza: più la testa è grande, tanto maggiore è la massa contenuta
ed in conseguenza maggiori le capacità intellettive.

L'intensa attività cerebrale provoca un aumento del calore della
testa, il quale è visto come una vera e propria emanazione della
massa; segno di una costante vita di applicazione e di pensiero è
dato dalla calvizie (nangwang omal): il troppo calore, bruciando il
bulbo pilifero, provoca la caduta dei capelli.



124

Appendice A

omalaran 'testa'
tey 'viso'
ow'z`l 'fronte'
oniíig 'occhio'
yeea' oniíig /peli dell'occhio / tutte le pelosità dell'occhio
yeea' opeš om'z`z'g / peli del dorso dell'occhio / 'sopracciglia'
opang amb /eawìš oniíig / guscio di sopra dell'occhio / 'palpebra
superiore'
yeed ombeay amb kawìš om`z"z'g / peli della bocca di sopra dell'oc-
chio / 'ciglia superiori'
ombeay oniíig / bocca dell'occhio / 'contorno dell'occhio'
owil oniz`ig 'margini liberi laterali delle palpebre inf. e sup.'
osaab om'z`z`g / pietra dell'occhio / 'bulbo oculare'
raan om'z"z'g / bianco dell'occhio / 'cornea'
nambeor orziíig / nero dell'occhio / 'iride'
šingìy om'z`z`g / piccolo dell'occhio / 'pupilla'
naweal om'z`z'g / liquido dell'occhio / 'umor vitreo'
yeed ombeay amb tíit om'z`z'g / peli della bocca di sotto dell'occhio /
'ciglia inf.'
opang amb tíit oniiig / guscio di sotto dell'occhio / 'palpebra inf.'
ošing 'naso'
teeš ošing 'dorso nasale'
omal ošing / testa del naso / 'punta del naso'
owil ošing 'ale nasali'
wirib ošing / buchi del naso / 'narici'
ombeay ošíng / bocca del naso / 'contorno cartilaginoso del naso'
mboy 'guance'
olaag 'orecchio'
so/eol olaag / anfratti dell'orecchio / 'elice, antelice, solco dell'elice,
fossetta dell'antelice'
rend olaag 'lobo'
rena' mbeay olaag 'contorno della cavità della conca'
ombeay olaag / bocca dell'orecchio / 'cavità della conca'
wirib olaag / buco dell'orecchio / 'canale uditivo'
nderep pinawan apal ombeay / fossetta in mezzo al tappo della
bocca / 'solco sottonasale'
apal ombeay /eawìš / tappo di sopra della bocca / 'labbro superiore'
apal ombeay tíit / tappo di sotto della bocca / 'labbro inferiore'
ombeay 'bocca'



125

pab amb tz`z'l ombeay kawäš / la parte di sopra all'interno della
bocca / 'palato'
amb tíil mboy / guance interne / 'parete laterale della bocca'
oniw 'lingua' °
omal oniw / testa della lingua / 'apice della lingua'
owil oniw 'base della lingua'
.ralsal oniw 'papille gustative'
tembas oniw 'faccia inferiore della lingua'
pab amb tíil ombeay tz`z't / la parte di sotto all'interno della bocca /
'pavimento della bocca'
onib ol`ie/e / carne dei denti / 'gengive'
teeå oniw 'uvula'
nderep baw / fossetta del mento / 'fossetta del labbro inferiore'
baw 'mento'
tíil pab 'sottomento'
wab 'nuca'
onik 'collo'
owil om'/e 'regione cervicale'
yey orzik 'trigono laterale del collo'
peaik 'spalla'
mal peaik / testa della spalla / 'congiunzione scapolo-omerale'
sokol onik / anfratto del collo / 'fossa clavicolare'
nderep om'/e / fossetta del collo / 'fossa clavicolare'
åereš teomb / gola stretta nel mezzo / 'pomo di Adamo'
teomb 'trachea'
or om'/e / grani del collo / 'nodi linfatici sottomandibolari'
iíinderan / aria / 'petto'
nderep omal iíindaran / fossa della testa del petto / reg. sternale
omal z'z`z'na'aran / testa del petto / 'parte alta della reg. mammaria
šak 'ascella'
biw 'mammella'
biw našey 'mammella dell'uomo'
biw nabtab 'mammella della donna'
omal bíw / testa della mammella / 'capezzolo'

( I

9

nambeor biw / nero della mammella / 'areola mammaria'
C 8opeè' biw / dorso della mammella / parte superiore della mammella

tembas biw / il davanti della mammella / 'parte inf. della mammella
otìeng biw 'reg. toracica laterale'
ombeay kortil / bocca delle costole / 'reg. costale'
ofieng 'addom ' _
nalip otìeng /2piccolo addome / 'reg. addominale mesogastrica'
tong 'ombelico'



126

tz"z't omeaacaran 'limite inferiore dell'addome'
owil 'parti basse, genitali'
tale 'inguine'
os cale / grani della coscia / 'ghiandole inguinali'
saab / seme / 'scroto con testicoli'
een 'pene'
ow'z`l saab / fronte del seme / 'reg. pubica'
opang een / buccia del pene / 'prepuzio'
taag een / pelle del pene / 'prepuzio'
ombeay een / bocca del pene / 'imboccatura del canale dell'uretra
omal een / testa del pene / 'glande'
onik een / collo del pene / ' corona del glande'
pinawan een / in mezzo al pene / 'corpo del pene'
taag saab / pelle del seme/ 'scroto'
omeaac saab / dentro il seme / 'testicolo'
kang / pietra / 'genitali femminili'
åit 'genitali femminili' _
ow'il /eang / fronte della pietra / 'reg. pubica'
tiíid natit / cammino dell'orina / 'orifizio uretrale e uretra'
ombeay /eang/šit / bocca della pietra / 'grandi labbra'
onìw /eang/šit / lingua della pietra / 'clitoride'
coet 'ano'
pep (da apep 'gonfiare') 'vescica'
pob owil 'le natiche' .
tiíid owil / cammino della parte bassa / tra i glutei
toet 'reg. lombare, addominale laterale media del dorso'
omal toet 'anche'
åereë tíil toet (šereš 'stretto nel mezzo') 'vita'
opeš 'dorso'
pinawan opeš / centro del dorso / 'reg. interscapolare, scapolare,
infrascapolare'
owiš 'arto superiore'
nakand 'braccio'
pemb owiš 'avambraccio'
nëat owiš 'avambraccio'
ngwìš 'gomito'
yoog owiš 'anteriore del gomito'
onik owiš / collo del braccio/ 'polso'
opeš owiš 'dorso della mano'
op owiš / foglia del braccio / 'palmo della mano' (l'interno, anche,
di una mano chiusa)
temeaac owiš 'il rovescio della mano stesa'

9



127

kwal owiš / figli del braccio / 'le dita'
K 2omal owiš / testa del braccio / la parte corrispondente alla falange

nine kwal owiš / piccolo figlio del braccio / 'mignolo'
otibpeay 'indice'
m'z'm owiš / madre del braccio / 'pollice'
mal z'z`z'nd m'im owiš / testa dell'aria della madre del braccio /
'polpastrello del pollice'
mal iz`z'na' kwal owiš / testa dell'aria dei figli del braccio / 'polpa
strelli delle dita'
åíik owiš 'pelle tra dito e dito'
oleab 'arto inferiore'
cak 'coscia' '
tembas cak / fronte della coscia / 'trigono femorale'
kos 'ginocchio' `
yoog /eos 'posteriore del ginocchio'
nšat 'gamba'
pemb oleab 'polpaccio'
onik oleacb / collo della gamba / 'caviglia'
op oleab / foglia della gamba / 'collo del piede'
opeå oleab 'dorso del piede'
temeaac oleab 'la pianta del piede'
nderep oleab / fossa del piede / 'arco del piede'
ngwìt oleab 'tallone'
lewal oleab / figli della gamba / 'dita del piede'
mal oleab / testa della gamba / 'punta del piede'
ondeac 'capelli'
owil ondeac 'la parte iniziale del capello'
omal ondeac / testa del capello / 'la parte finale del capello'
sooc / yeed ombeay 'peli del viso'
erena' 'basette'
yeed šak 'peli delle ascelle'
yeed iündaran 'peli del petto'
yeed opeš 'peli del dorso'
yeea' owiš 'peli del braccio e delle mani'
yeed oleab 'peli delle gambe'
šz'z`z'c 'peli puberali'
yeed ošing 'peli del naso'



128 .

Appendice B

Termini osteologici:
olaacaran 'osso ed anche scheletro'
šaš omal / tazza della testa / 'cranio'
olaac ow'il / osso della fronte / 'frontale'
olaac tíil erend 'osso zicomatico'
olaac owil olaag / osso della parete dell'orecchio / 'temporale'
olaac peeš oniíig 'osso della volta orbitale'
olaac ombeay oniíig kawìš / osso della bocca dell'occhio di sopra /
'ossa della volta orbitale'
olaac ombeay oniíig tíit / osso della bocca dell'occhio di sotto /
'ossa del pavimento dell'orbita'
olaac ošing 'osso del naso'
maåat ombeay / machete della bocca / 'mandibola'
olaac oliek amb /eaw`iš / osso dei denti di sopra / 'mascellare sup.'
olaac olìek amb tíit / osso dei denti di sotto /. 'masêellare inf.'
olaac baw / osso del mento / 'punto mentoniero della mandibola'
ol'ie/e 'denti'
tembas ol'z'e/e / denti davanti / 'incisivi e canini'
iåep oliek / i denti che triturano / 'premolari e molari'
olaac wa/:› / osso della nuca / 'occipitale'
olaac om'/e / osso del collo / 'sette vertebre cervicali'
olaac opec / osso del dorso / 'spina dorsale'
olaac wíil / osso della coda / 'cogice'
olaac peaz'/e / osso della spalla /
olaac amb tembas / osso in avanti / 'clavicola'
olaac peai/e amb tembas / osso delle spalle davanti / 'clavicola'
olaac p'z'n 'scapola'
olaac na/eana' owiš 'omero'
olaac kwiat owiš 'ulna e radio'
yo/e owiš / bolla del braccio / 'nocella del polso'
olaac om'/e owiš / osso del collo de braccio / 'polso' .
olaac ngwfiš owiš / osso del gomito / 'gomito'
olaac op owiš / osso della foglia del braccio / 'carpo e metacarpo'
olaac /ewal owiš / ossa dei figli del braccio / 'ossa delle dita della
mano'
mbeaš 'unghia' .
owil mbeaš 'radice dell'unghia' "
om'z`z`g mbeaš / occhio dell'unghia / 'lunula'
tíil mbeaš 'la parte libera dell'unghia'
olaac kostil 'costole'

O'



129

olaac z'z°`ina' 'sterno'
olaac toet 'ossa del bacino'
olaac mal toet / osso della testa del bacino / 'cresta iliaca'
olaac owil saab / osso di fronte al seme / 'osso pubico maschile'
olaac owil /eang ëit / osso di fronte alla pietra / 'osso pubico fem.'
olaac cak 'femore'
olaac kos / osso del ginocchio / 'ginocchio'
olaac apal leos / osso del tappo del ginocchio / 'rotula'
olaac nëat oleab 'tibia e perone'
olaac oník oleab / osso del collo della gamba / 'caviglia'
yok oleab / bolla della gamba / 'malleolo laterale e mediale'
olaac gw'z't oleab / osso del tallone della gamba / 'calcagno'
olaãc kwal oleab / ossa dei figli della gamba / 'ossa delle dita del
pie e'
olaac op oleab / osso della foglia della gamba / 'tarso e metatarso'

Note

1. Questo scritto è frutto di un'indagine sul terreno da me svolta a San Mateo
del Mar (Oaxaca, Messico) presso i Huave, in seno alla Missione Etnologica Italiana
in Messico, diretta dal prof. V.L. Grottanelli e coordinata dal prof. I. Signorini,
durante una permanenza di circa quattro mesi, dall'ottobre del 1979 al febbraio
del 1980.

2. Gli animali vengono classificati dai Huave in « animales de Dios ›› e « ani-
males del Diablo »: i primi comprendono quelli domestici (nemas nìmal) e quelli ne-
cessari alla sussistenza (gamberi, pesci ecc.); i secondi quelli inselvatichiti (samarron
nimal) o selvatici (nimal ngodom nemas), inoltre il gatto, gli animali di colore nero,
e tutti quelli non utili e di danno all'uomo. Gli animali secondo i Huave hanno
come gli uomini anima, comprendono, si esprimono in una loro lingua, rispettano
la femmina gravida, hanno “giudizio” e non arrecano danno, in particolare quelli
domestici. Effettivamente si deve rilevare tra i Huave un atteggiamento di vero ri-
spetto verso questi: non devono essere molestati né uccisi e solo se si è costretti
per ragioni di difesa o “sopravvivenza” si agisce contro di essi.

3. Ad esempio lo stomaco degli uccelli viene chiamato i/eial iet 'deposito del
mangiare'.

4. Tra i Huave per fare recipienti (ƒicaras) si usa la corteccia legnosa di un frut-
to, che raggiunge anche notevoli dimensioni, di un albero che appartiene al genere
Crescentia dela famiglia Bignoniacee (ngoc). È sufficiente lasciarlo bollire in acqua
qualche minuto, poi inciderlo: una volta spaccato in due, lo si svuota ed è pronto
all'uso che se ne vuole fare. Per la sua particolare forma e colore, facilmente può
essere paragonato ad una testa calva: infatti in Messico vengono scherzosamente
chiamati iicaras, i calvi; si chiarisce allora maggiormente la metafora huave.

5. Alcuni nomi sono di chiara derivazione spagnola, come bar da 'bazo', rinioen
da 'riñones'. Ik secondo ].A. Suárez (1975) dal termine più antico 1/er; mentre pop
viene dal verbo apop 'dà spuma' e napop 'spumoso'.



130

6. Gli informatori, per farmi ben capire tale posizione, con la mano indicavano
la schiena: « están pegados a la espalda, adentro ››.

7. Malara si giudica una persona quando è colpita da uno stato generale di ma-
lessere _ nel quale tutti gli organi sono coinvolti, non uno in particolare _ che in-
genera anoressia, insonnia e costringe all'interruzione di ogni attività lavorativa. Le
cause della malattia non sono da ricercarsi nel cattivo funzionamento delle parti del
corpo, ma al di fuori di esso: « non sono quindi di origine biologica, ma etica ››
(Signorini ôc Tranfo 1979: 167).

8. I Huave ritengono che la frutta e la verdura, ossia i cibi che non subiscono
cottura, di per sé non costituiscano alimento.

9. I bambini devono fare attenzione a non camminare nelle pozzanghere che
raccolgono acqua piovana, di natura “calda”, che altrimenti, entrando nel corpo attra-
verso la pelle dei piedi o altre parti delicate, può provocare diarrea. Analogamente,
segno che viene a rompersi l'equilibrio tra “caldo” e “freddo”, alle galline e polli
può capitare che si ammalino se rimangono sotto la pioggia per l'effetto del troppo
"calore" che essa emana.

10. Viene così a cadere qualsiasi ipotesi che attribuisca ai cibi forze particolari o
proprietà magiche tali che, una volta ingeriti, l'uomo le possegga e ne faccia uso
a suo vantaggio: « ninguna comida tiene fuerzas particulares, se come para vivir ››.
In casi di febbre molto alta si dà da bere sangue di tartaruga che ha caratteristiche
rinfrescanti, « affinché la carne lo succhi, come quando si getta acqua sul fuoco per
spegnere un incendio ››.

ll. A questo proposito abbondano le similitudini, significanti, ad una ad una.
ciò che si vuole mettere in rilievo del cuore, ad es. «il cuore è come un motore
che va dove il conduttore (il /eiac 'cervello') vuole » ed anche « se non ci fosse però
un motore, non ci sarebbe nemmeno il conduttore »; inoltre «è la macchina che
manda in circolo la vita: se si ferma il cuore si arresta tutto », ecc.

12. La rappresentazione dell'anima come aire è in Europa conosciutissima ed è
comune in Messico (ad esempio cfr. Kearney 1972). Basti pensare alla etimologia
della parola anima, dal greco ånemos 'vento', e che nell'antico testamento è detta
nësbãmãb 'alito, soflio'. In San Mateo l'idea è estesa anche a quei mulinelli di vento
che si levano da terra, segno della concretizzazione dell'anima di un defunto (Signo-
rini 6: Tranfo 1979: 195).

13. Si esclude anche che ci sia una identità dichiarata tra anima e tono (l'alter
ego di ciascun uomo), nel senso che l'anima non può essere un animale o un fenome-
no fisico, a differenza che tra gli Tzeltal dove alcuni individui sono ritenuti posse-
dere un'anima-animale lab' anziché l'anima "ordinaria". Riporta Mauer-Avalos (1979:
222): « Quien tiene un lab' es un hombre verdadero, cuya alma es precisamente el
lab'. Este lab' está en su corazón (es decir en su interior). Se supone, y es cierto,
que ese lab' es el alma, porqué eso de que hablo es alma ››.

14. Al neasomiy in San Mateo è affidata la cura di quelle malattie raggruppabili
sotto il termine di narangìc / fatto da qualcuno /: napakmbol / forte spavento /,
napa/emonšing / grande vergogna /, abkiy / ira / wii' napale nipilan / pensiero fisso
per qualcuno /; rapporto con i morti è il wii' nearraar.

15. Può essere causa di incubo la presenza di un gatto o del diavolo (v. nota 2)
nello stesso ambiente del dormiente.

16. Fis parola che deriva dallo spagnolo ƒuicio, è assai poco usata dagli infor-
matori che meno padroneggiano questo idioma; come sinonimo ancora una volta
viene usato omeaac.



131

17. A San Mateo per esempio si distinguono due tipi di brujo: in base al fatto
che uno lo è fin dalla nascita (dewibkiaw brubo ne) e l'altro invece (brubo) lo
diventa per apprendistato. Il primo può, tra l'altro, arrecare danno ed è anche
capace di curare malattie provocate da lui stesso o da altri brujos; il secondo ha
solo poteri nefasti. Il primo è superiore al secondo: « Dio ha stabilito la superio-
rità, in termini di potenza, delle qualità naturali rispetto a quelle acquisite ›› (Signo-
rini 8: Tranfo 1979: 189).

18. Intendendo per componente “immateriale” della malattia, tutto quel set-
tore coperto dalla fuoriuscita dell'anima dal corpo, al quale si rivolge principal-
mente il rituale di cura huave. I due aspetti non devono comunque essere scissi: il
primo è conseguente al secondo. Il rituale di cura prevede anche somministrazioni
di rimedi a base vegetale, massaggi, purghe ecc. per aiutare il corpo a sanare o le-
nire il dolore dell'infermo; non hanno però mai importanza determinante: tanto è
vero che poco sviluppata è la conoscenza farmaceutica huave.

19. Il pallore di un defunto è dato dal fatto che nelle vene non circola più
il sangue.

20. Il rituale di cura del niing abliy ('dove sta'), cioè la malattia che colpisce
l'alter ego di un individuo, prevede, tra l'altro che il malato venga fatto sdraiare
sotto una rete da pesca sulla quale vengono poste quattro foglie di palma disposte
in croce, ed anche foglie di fico usate per l'alta « capacità che hanno di assorbire
l'umidità ››. Le foglie di fico quindi avrebbero la funzione di assorbire il sudore
del malato. Queste « se trovate ancora umide l'indomani significheranno l'avvenuto
assorbimento di una parte del male che affligge l'infermo» (Signorini 8: Tranfo
1979: 193).

21. Il giudizio estetico non è arbitrariamente soggettivo; il giudizio estetico
oggettivo, unico valido, è dato dall'opinione comune alla quale si deve uniformare
ogni singolo individuo.

Bibliografia

Brown, C.H. 1976. General principles of human anatomical partonomy
and speculations on the growth of partonomic nomenclature. Amer-
ican Etbnologist 3, 3: 400-424.

Cardona, G.R. 1979. "Categorie conoscitive e categorie linguistiche in
Huave", in I. Signorini Gente di laguna Ideologia e istituzioni dei
Huave di San Mateo del Mar, pp. 238-261. Milano: Franco Angeli.

Franklin, K.]. 1963. Kewa Ethnolinguistic concepts of body parts.
Soutbwestern ]ournal oƒ Antbropology 19: 54-63.

Galinier, J. 1979. La peau, la pourriture et le sacré. Champ sémanti-
que et motivation dans un exemple Otomí. Iournal de la Société
des Américanistes 66: 205-218.

Gambari, S. 1980. Tassonomie « popolari» e tassonomie scientifiche:
un confronto. L'Uorno 4, 1: 181-201.

Kearney, M. 1972. Tbe wind: of Ixtepeji: world view and society in
a Zapotec town. New York: Holt, Rinehart and Whinston.

Landar, H. 8: ].B. Casagrande, 1962. Navaho Anatomical Reference.
Etbnology 1: 370-373.



132 Q

Lenormand, M.H. 1950. Connaissance du corps et prise de conscience
de la personne chez le Mélanésien de Lifou. ]ournal de la Société
des Océanistes 6: 34-65.

Lewis, G. 1974. Gnau anatomy and Vocabulary for illnesses. Oceania
45, 1: 50-78.

Lucier, C.V., ].W. Van Stone 8: D. Keats. 1971. Medical practices
and human knowledge among the Noatak Eskimos. Etbnology
10: 251-264.

Maurer-Avalos, E. 1979. El concepto del mal y del poder espiritual en
el mundo Maya-Tseltal. Iournal de la Société des Américanistes 66:
219-233.

Rita, C.M. 1979. "Concepimento e nascita", in I. Signorini Gente
di laguna. Ideologia e istituzioni sociali dei Huave di San Mateo
del Mar, pp. 198-237. Milano: Franco Angeli.

Signorini, I. 1979. Gente di laguna. Ideologia e istituzioni sociali dei
Huave di San Mateo del Mar. Milano: Franco Angeli.

Signorini, I. 8: L. Tranfo, 1979. "Le infermità: classificazione e tera-
pie", in I. Signorini Gente di laguna. Ideologia e istituzioni sociali dei
Huave di San Mateo del Mar, pp. 164-197. Milano: Franco Angeli.

Sturtevant, W.C. 1964. "Studies in Ethnoscience", in Transcultural
Studies in Cognition, a cura di Romney, A.K. 8: R.G. D'Andrade.
American Antbropologist (Special Publication) 66,,3, Pt. 2: 99-131.

Suárez, ].A. 1975. Estudios Huaves. Mexico: Sep INAH.
Tranfo, L. 1979. "Tono e nagual", in I. Signorini Gente di laguna.

Ideologia e istituzioni dei Huave di San Mateo del Mar, pp. 136-
163. Milano: Franco Angeli.

Sommario

Questo scritto è frutto di una ricerca sul terreno svolta dall'A. tra
i Huave di San Mateo del Mar, insediati nella zona lagunare lungo la
costa meridionale dell'Istmo di Tehuantepec. L'A., concentrando la
propria attenzione su singole parti del corpo e complessi organici, ri-
sale ai principi informatori e agli elementi concettuali fondamentali del
pensiero huave sul corpo umano: il corpo è concepito come un'unità
autosufficiente ed indipendente dal mondo esterno che, posto in con-
trapposizione ad esso, è fonte di pericolo per l'ordine e l'equilibrio
biologico ed etico stabilito da Dio per ciascun essere « fin dalla nascita ››
(dewib/eiaw); un uomo al suo nascere è già biologicamente ed etica-
mente formato, « completo ›› (palan). Sulla base di tale visione, l'A.
esamina gli scompensi e la difesa dell'organismo in relazione alla ma-
lattia; ed inoltre attraverso la descrizione del sistema anatomico e
fisiologico huave, emerge una articolata concezione dell'essere nella
quale religione, morale, etica e biologia sono fusi inscindibilmente.



133

Summary

The present article is the fruit of fieldwork among the Huaves of
San Mateo del Mar, who inhabit the lagoons along the southern coast
of the Tehuantepec isthmus in Mexico. The author focusses her atten-
tion on the single parts and complexes of organs of the human body
in order to discover the fundamental conceptual elements and princi-
ples that inform Huave thought about the human body. The body is
conceived as a self-suflicient unit independent of the extemal World.
Because of its opposition to the body, the external world is a source
of danger to the biological and ethical order and balance that God esta-
blishes for each person "from his birth” (dewibkiaw).

Man's biological and ethical make-up is established at birth, he is
born “complete” (palan). The body's malfunctions and defenses are
thus examined in relation to illness and disease. The Huave anatomical
and physiological system reveals a highly articulated concept of the
human being in which religion, morality, ethics and biology are indis-
solubly fused.

O-


