SEIS RELATOS DE AMOR. REFLEXIONES EN
TORNO AL ROMANCE EN LA SOCIEDAD INDIGENA

Luis Millones, Anne-Marie Dussault, Virgilio Galdo

Universidad Nacional de San Cristébal de Huamanga, Ayacucho, Peru

1. El amor en la documentation colonial

El explosivo ritmo en que crecen las investigaciones sobre fa-
milia y ciclo vital en los Andes, tiene sin embargo, notables va-
cios. Pareciera como que disciplinas tan dispares como Sociologfa,
Psicologia, Medicina o Historia, que normalmente cubren los te-
mas en mencién, se ponen de acuerdo en esquivar determinados
aspectos cuya importancia tampoco se atreven a disminuir. En
este caso nos referimos especificamente a la relacién amorosa. Re-
sulta interesante descubrir ‘que temas tan ligados al nuestro, como
el matrimonio por ejemplo, constituyen nicleos de interés en el
que han confluido las ciencias mencionadas, y algunas mds. Y sin
embargo, la relacién que lo genera o cuando menos lo precede
o continda, sigue al margen de la atencién cientifica.

Nuestra tarea en este ensayo preliminar, serd mds bien presen-
tar el problema, tal como lo vemos nosotros en la documentacién
histérica. Usaremos como hilo conductor cuatro historias de amor
documentadas en las crénicas del siglo XVI, lo que complementa-
remos con el conocido drama Ollantay. A dichos textos agregare-
mos la masa informativa que proviene de la documentacién colo-
nial que de alguna manera tenga relacién con el tema. No pensa-
mos que este articulo agota la investigatién, nos complacerd saber
que al menos la abre para los estudiosos de la ciencia social.

Al aproximarnos al tema nos encontramos con algunos pro-
blemas obvios, el primero y mds importante es que los cronistas
tratan la relacién amorosa con los estereotipos europeos. Y si
bien las expresiones que usan (1), pueden hacernos sonreir, en
verdad, poco se ha adelantado en cuanto a la percepcién de la

L'Uomo, Vol. VI - n. 1, 1982



40

afectividad en las sociedades andinas. Volviendo a los cronistas,
hay que remarcar que no se trata exclusivamente de un problema
de expresién, en todo caso ella refleja un cédigo de comporta-
miento que no sélo se internalizaba desde la nifiez, sino que iba
siendo reafirmado por la Iglesia a lo largo de toda la vida.

Como es natural, en este cédigo ocupaba un lugar importante
la relacién amorosa, cuyo modelo medieval se reprodujo constan-
temente en la novela de aventuras, de donde parecen haber to-
mado inspiracién la mayorfa de los cronistas. Encerrada en este
marco la relacién se expresaba a través de férmulas en las que
se cuidaba de no quebrar el cédigo a que hacemos mencién, situa-
cién que se trasunta en la monogamia como ideal, la virginidad
pre-matrimonial, el horror al incesto y adulterio, etc. Como es
ficil de entender, todas estas categorias eran entendidas desde la
perspectiva cristiano-europea; de ahi que, aun existiendo al tabd
del incesto o el castigo al adulterio en las sociedades americanas,
los términos en que se calificaban tales delitos eran radicalmente
diferentes. Y son estas diferencias las que los cronistas dificil-
mente podian establecer, atribuyendo entonces a los protagonistas
de sus relatos un comportamiento que, al seguir el estereotipo
espafiol, no sélo intercambiaba realidad con modelo, sino, que
ademds la “realidad” expresada correspondia a un patrén cultural
bastante lejano de lo que podria haber sido la relacién amorosa
de los indigenas del siglo XVI (2).

A pesar de lo dicho, el relato amoroso de esta época no se
resuelve en un monétono repetir de frases hechas. Y aunque dos
de nuestros textos (Quilaco Yupanqui y Ollantay), de distinta
manera, pretenden ahogar la presencia del comportamiento indi-
gena, en los otros relatos se sobrepasa la férmula con cierta faci-
lidad; especialmente cuando al describir una conducta pecaminosa,
el escritor colonial preferia explicarla a partir de la presencia de
elementos no europeos.

Con ello no queremos decir que la literatura del Siglo de Oro
careciese de férmulas explicativas para la quiebra de la moral ca-
télica. Entendida como una lucha permanetne contra el demonio,
la presencia de éste, directa o a través de la hechiceria y celesti-
naje, era la causa de muchos de los avatares de los enamorados.
Asi lo conceptualizaba la Iglesia que establecia dos de sus diez
mandamientos como directamente relacionados con amor y sexo.
El mandato se hace mds evidente cuando revisamos los Confesio-



41

narios; aproximadamente un 40% de los mismos estaba dedicado
a temas conectados con el problema en mencién.

Como es natural, todo este aparato conceptual se modificé
en América. En primer lugar, una mirada global al catolicismo
espafiol nos lo descubre como uno de los pilares de la identidad
nacional, lo que hacia percibir como extranjeros (ajenos, enemi-
gos) a doctrinas, actos y personajes que escapaban a la verdad
revelada. Es asi como musulmanes y judios — dos de las entida-
des étnicas que poblaban también la peninsula ibérica — se con-
virtieron en victimas de la constante acusacién de mantener pac-
tos con el demonio y realizar acciones contra la iglesia catélica.
El estigma se extendié a franceses, alemanes e ingleses, cuando
al correr el siglo XVI y XVII, la Reforma Protestante se extendi6
a lo largo de las fronteras espafiolas.

En América, la situacién de colonizadores unificé a espafioles
frente a la poblacién indigena cuya cultura pasé a ser el enemigo
de turno. Revitalizado el celo cristiano, encontré en la cultura
americana la nueva oposicién de donde partian valores y creencias
negativos sobre los que debia actuar la evangelizacién, y con ella,
los patrones de conducta en los que se movia la sociedad espa-
fiola del XVI. Esto quiere decir que los demonios europeos re-
nacieron como andinos, su presencia se hizo coherente en la eterna
lucha de la fe, y la manifestacién de su poder fue hasta necesaria
para explicar la contrapartida cristiana que finalmente seria ven-
cedora. No es extrafio, pues, que en nuestros relatos de amor,
en lugar de pécimas orientales, se cocinen ortigas, que el demonio
tome forma de 7usta incaica y que el picaflor sea buscado para
practicar encantamientos. Es asi como asoma la cultura indigena,
y en nuestros textos, los rituales de amor serdn su expresién mds
visible.

2. Acoitapia y Chugquillanto *

2.1. Sintesis de la bistoria

Acoitapia, pastor de las llamas consagradas, fue visitado por
dos akllas (mujeres escogidas para el servicio religioso). La mayor,
llamada Chuquillanto, quedé fascinada por el #tussi (uttu ‘carco-
mido, roido’) o canipo (kani ‘dar dentelladas, morder’), adorno
que el pastor llevaba en la frente. El tocado representaba un co-



42

razén roido por dos “aradores” (cutuscuru? larva o gusano que
se alimenta de papas o maiz). A través de él, Chuquillanto fue
presa de una pasién irresistible por el pastor, quien a su vez se
sentia ya enamorado de la dama. Ambos eran concientes de que
se trataba de una pasién prohibida debido a las rigidas distancias
sociales que imponfa el régimen inkaico. Cuando se separan, el
sufrimiento empieza a minar la salud de Acoitapia que en tltima
instancia se ve socorrido por su madre. El relato nos dice que
era una poderosa hechicera, que venia de la costa con el prestigio
de haber sido mujer de Pachacamac, poderosa deidad cuyo san-
tuario (situado al sur de Lima) llegé a tener notable autoridad en
el Tawantinsuyu. La madre que llega luego de ser prevenida por
el “demonio”, viene portando un bordén, y viendo el estado de
su hijo le prepara un “guisado” de ortigas (remedio aconsejado
para enfermedades nerviosas, de vigencia contempordnea). Para-
lelamente, Chuquillanto tiene un suefio en el que se le aparece
un “ruisefior” al que le cuenta sus penas. El ave le aconseja que
salga al patio y cante a las cuatro fuentes que se encontraban en
el Akllawasi (palacio de las mujeres escogidas). Si su cancién ter-
minase siendo acompanada por ellas, su romance seria corres-
pondido y ceserian sus penas. Al despertar, Chuquillanto cumplié
con el mandato y al cantar sus penas fue coreada por las fuentes.
Alentada por el presagio, Chuquillanto decidié visitar al pastor,
pero en su cabaiia sélo se topé con la madre, con quien compartié el
potaje de ortigas. Momentos antes Acoitapia se habia ocultado
“dentro del bordén” siguiendo instrucciones de la anciana. Desa-
nimada por la ausencia del pastor, la dama noble se ritiré, no
sin antes reparar en el cayado y exigir que se lo regalen.

De regreso al Akllawasi, los guardianes (que revisaban incluso
fajas y collares para evitar que penetrasen hombres mediante he-
chizos similares) no repararon en el bastén que llevaba la 7usta
y al anochecer, el pastor pudo revelarse y gozar de ella hasta el
amanecer, hora en que asumié su forma anterior. Por la manana,
Chuquillanto salié del Akllawasi y creyéndose segura hizo que
Acoitapia retomara su forma humana. Esta vez la pareja fue sor-
prendida por una de las guardianas, que los denunci6 a gritos.
Es aqui que se inicia la persecucién que finalmente concluye en
la sierra de Calca (el antiguo lugar de pastoreo), donde los amantes
son convertidos en piedra «en unos cerros llamados Sauaciray
y Pitusiray » (que quiere decir que estardn juntos apegados uno
sobre otro [Comentario de Avila a Santa Cruz 1968: 285].



43

2.2. Comentario

El texto nos parece riquisimo en posibilidades de interpreta-
cién debido a la notable informacién que aporta. En primer lugar
destaquemos que la 7iusta cae presa del amor culpable ante el
empuje de cuatro hechizos: el utussi o canipo, tocado del pastor,
que manejando mecanismos que Fraser llamaria de magia simpé-
tica, impacta en la desprevenida aklla: los “aradores” carcomen
el corazén del adorno como la pasién va destruyendo el suyo. El
guiso de ortigas preparado para calmar las penas de Acoitapia
termina siendo ingerido por Chuquillanto. El efecto visible de
esta accién es un interesantisimo suefio en el que un “ruise-
fior” (4) tranquiliza a la joven y le sefiala el interior del Akllawasi
donde existian las cuatro fuentes que trafan las aguas de las partes
en que estaba dividido el Tawantinsuyu. En cada una de ellas
se baniaban las akllas de acuerdo a su procedencia. Sus nombres:
sulla, lullucha, ocoruru vy siclla evocan lugares de origen (por lo
menos lullucha que es el nombre de una planta comestible, tam-
bién puede traducirse como ‘lo que estd tierno’, especialmente
referido a plantas; sulla es rocio, ocoruru puede venir de uku ‘lo
interno’ y ruru ‘fruto, resultado’) y en la traduccién de Muria
significarfa fuentes de guijas, de obas, de berros y de ranas. Como
veremos mds adelante, aunque quedan oscuros muchos de los as-
pectos de esta parte del relato, interesa destacar el asentimiento
que dan los manantiales (conducto y relacién con el mundo inte-
rior en la teologia andina) a la ruptura de las reglas del Akllawasi.
Atn hoy el contacto con los puquios o manantiales serranos es
fuente de un conocimiento peligroso, que la religién popular
contempordnea asimila a lo demoniaco.

El cuarto elemento que doblega la voluntad de Chunquillan-
to es el bordén o cayado que lleva el pastor. Cualquiera que sea
la carga europea de este relato, resulta clara la prohibicién a las
“escogidas” de trabar relacién con personas ajenas a su rango y
especialmente con pastores cuya categorfa social, en los Andes,
era bastante disminuida. Como parece ser que el mandamiento
se solfa eludir por intermedio de encantamientos (5) nada mids
apropiado que el bastén de una “hechicera” de la Costa para
esquivar las reglas. Envuelta en semejante red, la 7iusta termina
por ser arrastrada por un despefiadero de errores que culmina en
su castigo al ser convertida en piedra junto con su cémplice (6).

Anotemos aqui que Chuquillanto es una denominacién fami-



44

liar en las crénicas. Otra mujer desgraciada lo llevé en tiempos
coloniales. Fue la esposa de Guascar (Guamin Poma 1936: 143),
que habiendo vivido maltratada por su esposo, combatié su des-
ventura con un 4nimo alegre que sélo la abandoné a la muerte
del Inka. Su unién no dié sucesores, lo que acerca, aun mids, el
destino de las mujeres que compartieron tan nefasto nombre.

Con estos elementos, volvamos ahora a analizar las caracte-
risticas globales del relato. En primer lugar nos debe llamar la
atencién la forma en que el cronista valora los elementos de su
relato. De una parte se observa que, al catagorizarlos, ubica al
Sol, akllas, Tawantinsuyu, en otras palabras lo inkaico, como
componentes de un orden establecido y coherente. Frente a él
aparece Pachacamac, la hechicerfa, el demonio, es decir la cultura
costefia y por extensién lo no inkaico, como parte de la disrupcién
de este orden. Es interesante anotar que en la unica vez que se
menciona al diablo, es cuando éste avisa a la madre de Acoitapia
acerca de las vicisitudes de su hijo. E inmediatamente se aclara
que ella es hechicera y que ha sido una de las mujeres de Pacha-
camac.

Es en estos términos en que se explica la caida de la 7iusta,
situacién que desde un principio todos entienden que altera la
regularidad del sistema.

La contravencién acarrea un castigo conocido tanto en los
Andes como en otras civilizaciones arcaicas: los pecadores son
petrificados. La pena impuesta, asi como la denominacién que
se les impone, arrastran un bagaje ideolégico muy complejo. En
los mitos de origen hay también la versién en la que dos de los
hermanos Ayar, hombre y mujer, tuvieron relaciones sobre una
piedra que resulté ser la “guaca Safiuc” (7). El dios los castigd
por incesto y los condené a quedarse alli, rodedndola; también
como “Pituciray y Sauaciray” (Santa Cruz 1968. 285). En otro
lugar de esta misma crénica encontramos una versién comple-
mentaria: en un supuesto viaje de Santo Tomds para la evange-
lizacién de los Andes, hubo de enfrentar a los « demonios locales »
(wakas) y una vez derrotados los desterré a los cerros nevados;
uno de los que recibi6 tan extrafio envio fue Pitusiray (Santa Cuz
1968: 293). Las wakas han sido dibujadas por Guamidn Poma
(1936: 268-269) que las ubica en el Antisuyu, y consigna que se
les sacrificaban « dos nifios y conejos blancos y coca y mullu y
plumas y zanco sangre de carnero ».

Pereciera, pues, que la sancién es mds bien generalizada y



45

cubre varias de las prohibiciones sexuales que seguramente tienen
una tradicién muy antigua. Sin embargo, seria justo decir que
el contexto total de la narracién comentada condena mids bien
los antagonismos culturales del Cuzco. Es en cierta forma la visién
que podria tener un ciudadano imperial con respecto a la periferia.
Desde esta perspectiva, se entiende la repulsién que transmite el
relato a la desigual extraccién de los amantes. En términos ideo-
l6gicos, explica también el enfrentamiento entre la religién orga-
nizada del estado cuzquefio y lo que sus gentes y posteriormente
sus cronistas calificaron de hechicerfa.

3. Sayre Tupa y Cusi Huarcai®

3.1 Textos seleccionados

« Sayra tupa Ynga, principe y sagaz capitdn, que siendo mozo
de veinte afios, ejercitaba en armas y siempre andaba en el campo
con su gente, donda su guarida era desde Yucai a Billca Pampa;
y como fuese novel mozo y gentil hombre no casado, trafa para
su servicio una hermana [llamada] Cusi Huarcai, de la cual con
la ocasién que tan a la mano tenia se enamoré... pero los humildes
y amorosos ruegos, que el buen amante Saire Tupa hacia a su
parecer, poco la aprovechaban y considerando el discreto y sagaz
ynga que todo lo que hacia y decia no le bastaba para ser oido,
determiné mudar de parecer y procurar otro medio, y asi salié
del valle de Yucai [para] entrar en la gran ciudad del Cuzco, en
Carmenga, [donde] topé un viejo y astuto yndio hechicero llama-
do Auca Cusi [“alegre guerrero” serfa su traduccién literal y su
sentido puede extenderse a “hechicero que da las buenas nuevas”],
a quien le encomendé su remedio... llegada la hora convenida para
el dicho efecto, el viejo Auca Cusi se fue a la quebrada y asiento
de Sapi, que es por Huaca Pongo arriba, por donde entra el rfo
a la ciudad, donde hallé6 un pajarillo llamado entre los indios
quinti y por otro nombre causarca, que quiere decir revivido,
y es como un abején de pico luengo y delgado, tiene muy linda
pluma de diversos colores que, al sol, hace diferente viso que a
la sombra y entre colores, muere o duerme fingen los antiguos
por octubre en lugar abrigado, asido de una flor blanca y pequeiia
de mucha virtud y dicen que resucita en abril y por esto le llaman
causarca, v quente, por la variedad de los colores de las plumas.



16

Y la raiz de la dicha flor tiene otras muchas virtudes de impor-
tancia y es tan honesta que diciendo huaccho se cierra que es como
decir deshonesta... Y yéndose, pues, el disimulado viejo a donde
la descuidada fiusta estaba, a quien con la virtud del pajaruelo y
flor, con un circulo y encanto que hizo, le hablé y mandé que
luego al punto, y sin dilacién alguna con rumor sosegado y apa-
cible, fuese con él adonde el principe Saire Tupa su amante y que-
rido hermano... Pasados pues algunos dias mostré la querida y dis-
creta fusta sefiales de mujer prefiada, lo cual visto por los del
palacio real de su padre, quedaron todos maravillados, principal-
mente sus deudos y parientes, por haberla siempre tenido por
honesta y recogida. Con este cuidado y pesadumbre, muchas veces
y a menudo la preguntaban si estaba enferma o prefiada y de
quien; la honesta fiusta respondia con rostro alegre y contento,
estarlo de Saire Tupa... [En consecuencia los vasallos y sefiores
vieron la necesidad del matrimonio] el cual se efectivizé muy
en as y en paz de sus vasallos y después en la de la Santa Madre
Iglesia. Y muerto su padre Manco Ynca hicieron las bodas entre-
veradas con las obsequias de real difunto, como se usa entre esta
gente... ».

3.2. Comentario

En el presente relato la historia de amor aparece mucho mis
cristianizada. En primer lugar, como es fécil darse cuenta, la “falta”
existia tan sélo a los ojos de la sociedad espafiola. Es sabido que
los Inkas, al igual que en el antiguo Egipto, asumian el incesto
real como parte de su condicién divina; ello o la poligamia de
sus sefiores no podia haberlos incomodado, salvo, claro, que el
control politico estuviese ya en manos de gobernantes europeos.
Aun asi, en el caso de Sayre Tupa, se lograron las dispensas ne-
cesarias para validar su unién ante la iglesia catdlica. De esta
manera, se vieron satisfechos los gustos del monarca indigena y
la necesidad de contar con una pieza manejable en el montaje del
imperio colonial espafiol. El arreglo a que se llegé no parece haber
complacido al cronista, que en otro lugar de su obra narra, no
sin cierto sabor a moral reivindicada, que la unién y el propio
monarca tuvieron un final desafortunado (9).

Pero por encima del encuadre general del texto, existen ele-
mentos de la hechiceria de amor andino intercalados a lo largo
del relato. Veamos por ejemplo las artes de que se vale el joven



47

inka para conseguir a Cusi Huarcai. Fracasados sus ruegos, recurre
a un especialista, personaje que nos es conocido en la historia cul-
tural andina con el nombre de runa tinkuy (literalmente ‘que une
gente’) « los cuales tenfan tanta eficacia en las humanas pasiones,
sus mandones hechizos que con ayuda del demonio forzaban y
compelian las voluntades de mujeres y hombres, a que (a mal
grado suyo) amasen y se aficionaren al que lo pretendia » (Cabello
1951: 288-289).

Auca Cusi pudo ser uno de ellos, que se provee de elementos
también notorios en el mundo andino para llevar a cabo su em-
presa. Su eleccién por el picaflor o g’enti es obvia, sus plumas
son el homenaje mds frecuente a la divinidad y su vinculacién con
el sol lo hacfan a él y a sus colores uno de los simbolos mds que-
ridos del estado imperial (Millones y Schaedel 1980).

Las plumas del g’enti servian también para construir pode-
rosos amuletos de amor, especialmente aquellos conocidos como
wakanki, de los que nos ocuparemos mds adelante. Esta vez el
picaflor va asociado a una “flor blanca” junto a la que permanece
asido (muerto o adormecido) durante los meses del otofio e in-
vierno europeo. Como se puede concluir, esta informacién com-
bina probablemente creencias de dos tradiciones, que como en
otros casos, los cronistas nos entregan superpuestas. Esto no inva-
lida ninguna de las dos, y lo mds probable es que, desde muy
temprano, indigenas y espafioles usaran fragmentos de sistemas
de creencias que culturalmente les eran ajenas. Lo que nos inte-
resa es averiguar, incluso a través de Murda, la forma en que se
organizaban tales elementos, en cada uno de los complejos ideo-
légicos en pugna.

El relato prosigue con el «circulo y encanto » que realiza
Auca Cusi, apoydndose en el g’enti y la flor blanca. Aqui ge per-
cibe otra vez la manera en que Murda construye su informacién.
El gesto ritual pertenece a la demonologia europea, en la que era
frecuente trazar un circulo de proteccién cuando se invocaba a
las fuerzas ocultas. El efecto es inmediato y Cusi Huarcai cae a
los brazos de su amante, en la mejor tradicién de las narraciones
espafiolas de pactos infernales y celestinaje.

En contraste con esto, el procedimiento indigena, que llama-
ban tinkichi ‘jintalo’ era quemar sebo y otros elementos en
una olla nueva (arimanca), preparada de acuerdo a un ritual, to-
davia en uso y que hoy sirve para asegurar la fortaleza de la vasija
(Guamdn Poma 1936. 274).



48

Quedan algunos elementos sin explicacién satisfactoria para
nosotros, pero que dan indicios de complejos ideolégicos visua-
lizados fragmentariamente en la narracién: la denominacién cau-
sarca para el picaflor, con el sentido de revivido (de kausay ‘vivir’
y kausarga ‘vivid, tuvo vida’). Todavia hoy, en octubre, un paja-
rillo de color pardo puebla en bandadas los campos roturados para
la siembra. Se llama kausay.

Finalmente nos interesa la flor blanca. ¢Serd la flor del sankay,
el cactus que suele poblarse de picaflores y cuya savia tiene pro-
piedades alucinégenas? No lo sabemos, pero largas secuencias
cerdmicas prueban en su iconografia episodios como el que descri-
be la crénica. Esperamos un nuevo relato que pueda desbrozar
el camino de su interpretacién.

4. El pastor y el aclla. Los guacanques de Sinchi Roca "

4.1. Texto integro

« En este tiempo [al ascender Sinchi Roca al trono] habian
hallado a unos mozos y mozas que se amaban demasiadamente,
el cual por el dicho ynga dicen que fue preguntado los dichos mozo
y moza y los confesaron en acto publico que no podian ser apar-
tados; entonces los preguntaron y hallaron en los dichos amance-
bados unas pedrezuelas muy redondas, y preguntados, dijeron
se llmaba soncoapa chinacoc [al margen comenta Avila: conco-
ylla es huacanqui), huaca chinacoc, y después acd como estas cosas
hubieron tantos, asi gotas de agua como las pajas, asi de palos ».

Entonces diccen que un pobre mozo llamado llamamichi y
todo andrajo habia entrado en la casa del inga Sinchiroca, y de
una doncella muy querida del dicho inga se habia ido tras aquel
pobre indio, y como... desaparecieron los hizo buscar hasta que
los trajo al uno y al otro y les mandé dar tormentos y la india les
confesé diciendo que [le] habia robado el amor el dicho llama-
michi. Al fin después de haber hecho parecer un guacanqui dado
de un demonio, y entonces dicen que el ynga les pregunté que
¢donde habia dado? el cual dicho indio, como habia tenido pacto
con el demonio en unas cuevas. En fin, el dicho ynga no entendié
que era cosa del enemigo antiguo, y como las hubo en su mano,
les habia sucedido mucho més que antes con el indio, y los indios
sus subjetos los procuraron de haberlos en las manos los gua-



49

canquis; y desde entonces dicen que en los cerros y manantiales
aparecieron muchas guacas (11) idélatras sin verguenza, y asi
los habfa mandado que hubiese sacrificadores en cada pueblo y
parcialidades, al fin en todos los lugares no cupieron guacas; en
este tiempo los habia comenzado sacrificar con sangre humana y
con corderos blancos y conejos, cocas y mollos, y con seco y sanco.
Este desventurado Sinchi Roca dicen que siempre entendié en
regalarse, el cual dicen los mandar chotarpo vanarpo para acos-
tumbrar en las fornicaciones, y asi han habido tantos vacanquest
[sic] que los indios los iban con aquellos presentes ».

4.2. Comentario

La crénica de Santa Cruz Pachacuti estd construida con una
clara intencién moral. Los reinados de los inkas se suceden en
ella con o sin éxito, de acuerdo a la fe del monarca en el dios
verdadero (que les fuera revelado por Santo Tomds), o en las
“guacas”, deidades que precedieron a tal revelacién y que el cro-
nista considera dirigidas por el demonio. En este contexto se ins-
cribe la cortisima biografia de Sinchi Roca de donde hemos extrai-
do los dos textos.

Como se puede apreciar, el texto nos es conocido. En primar
lugar nos narra la aparicién de los wakanki, denunciada porque
quienes los usan « se amaban demasiadamente », tanto que «en
ptiblico confesaron que no podian ser apartados ». Finalmente el
poder de los amuletos llega al palacio real cuando « una doncella
muy querida » del inka huye con un pastor de llamas, repitiendo
en cierta forma el argumento de Acoitapia y Chuquillanto. Al igual
que en Murda, los amantes son capturados, pero ahora es el proprio
inka que decide castigarlos y en el tormento revelan la causa de
su pasién: un wakanki que el pastor recibiera de manos del de-
monio. Concluye la narracién con la degradacién del monarca a
ojos del cronista: habiendo usado él mismo de los wakanki y de
afrodisiacos (chotarpo y wanarpo) su conducta lleva el reino a la
ruina moral. Florecen entonces las wakas por doquier y con ellas
campea el demonio haciendo olvidar las ensefianzas de Santo
Tomds.

Examinemos en primer lugar el niicleo central de la narra-
cién: los wakanki (12).

Decir que los wakanki son amuletos, es una explicacién re-
cortada, aunque con cierto valor descriptivo. Como en el caso de



50

waka, mana o fetiche, estamos frente a conceptos cuyo ingreso
a la nomenclatura occidental crea problemas de precisién, debido
a la peculiaridad del contexto cultural en que estaban inscritos,
y en el caso de waka o wakanki, al estado actual de las investi-
gaciones sobre el 4drea andina, que sélo nos permiten conocer
fragmentos de su ideologfa.

Por lo menos parece certero decir que el vocablo proviene
de wage ‘llorar’, y que es el protagonista de los rituales de amor
andino. Como se ve en la descripcién que adjuntamos (ver nota
12), no tenfa forma precisa e incluso, en lugar de ser construido,
el wakanki podia ser reemplazado por « yerbas, piedras, plumas,
gusanillos, etc, que igualmente se solian poner (ocultamente) en
la cama o ropa de la persona pretendida » (Cabello 1951: 288-
289). El wakanki era usado indistintamente por hombres y mu-
jeres y, aunque era de conocimiento generalizado, parece ser que
su empleo se realizaba necesariamente a partir de la consagra-
cién del objeto por un especialista. Incluso debieron existir algu-
nos subtipos de wakanki: el « carhuayanchi: para que pasando
cerca alguna mujer vaya luego en tu seguimiento; el huacallpachi:
con que hacer llorar a cualquier mujer por tf; etc. ». (Pérez Boca-
negra 1631: 223-224).

A pesar de su importancia en el 4mbito de relaciones hombre-
mujer, no era ésta la tnica funcién del wakanki, se le empleaba
también para cubrir ansiedades de diversa urgencia, aunque
como esta informacién es tardfa, es probable que esta extensién
de su radio de acciones tuviera que ver con las nuevas necesidades
creadas por la condicién colonial del indigena durante el Virrei-
nato. En todo caso, en la segunda mitad del siglo XVII se regis-
tran: el pacha guacan que da ropas y vestidos, el colque guacan
que da plata y el micuy guacan que da comida (Huertas 1981: 90).

Hemos dejado para el final el comentario de un oscuro texto
de Santa Cruz Pachacuti (1968: 293-294) en el que se refiere a
los wakanki en los tiempos primordiales. Como se dijo anterior-
mente, a juicio de este cronista, el dios civilizador de los Andes
llamado Tonapa era en verdad el recuerdo degenerado de la pre-
dicacién de Santo Tomds. Sin embargo, al narrar las hazafias del
supuesto evangelizador, Santa Cruz transcribe textos integros de
tradiciones precolombinas, a las que luego afiade la interpretacién
que considera apropiada, desde el punto de vista catdlico. De
acuerdo con €|, Tonapa recorre los Andes castigando a las wakas,
que como agentes del demonio, tenfan dominada a la poblacién



51

aborigen. Habiéndolas arrojado a los nevados se retiré a «su
casa... que estaba al pie de un cerro pequefiuelo y junto al tio,
y por mds sefial dicen que como entramos del Cuzco al valle de
Xauxa; y mids dicen, que antes de llegar a la dicha casa, habfa
de estar dos piedras pegados largos, a quien el Tonapa los habia
hecho convertir en piedras, de una gauca hembra que se habia
fornicado con un indio de Guanaca, y que se llamaba Atay Yma-
puramcaypa, que después en tiempo de Guayna Capac, se habfa
dicho a los indios el dicho dos piedras que era guacanque coy-
coylla; y lo mismo en aquel tiempo han habido guacanques en
la puna de Xauxa y antes de llegar a Pachacamac también han
habido a manera de cabillos [sic], bajo tierra. Lo mismo los han
hallado en el nido de Suyuntuy, piedras mancos [sic] en Chin-
chayunga ».

Comenzaremos por decir que los lugares mencionados tienen
una carga ideolégica muy marcada: el valle de Jauja, cercano al
santuario de Wariwillca y la regién Chinchayunga, cuyo santuario
més importante fue Pachacamac, eran dos centros oraculares de
presencia constante en la historia de los inkas. Sintomdticamente
los dos pertenecen a complejos culturales marcadamente diferen-
ciados del Cuzco. El de la sierra central constituyé el corazén
del territorio wanka, entidad politica que resistié a los inkas hasta
casi el aniquilamiento, y que a la llegada de los espafioles tomé
entusiastamente su partido siendo uno de los factores que pesé
en la caida del Tawantinsuyu. Por su parte, Pachacamac llegé
a constituir una especie de estado pontificio de larguisima duracién
en los Andes peruanos. Su origen se remonta probablemente a
las épocas del antiguo imperio Wari y continué existiendo hasta
la Conquista. Durante el inkario, mantuvo una autonomia notable
que parece haberse apoyado en su prestigio religioso; como ori-
culo fue consultado repetidamente por los monarcas cuzquefios
y sus respuestas nos revelan un extraordinario sentido diplomd-
tico, lo que debié asegurar tan exitosa supervivencia.

El diferente destino politico de ambos complejos culturales
no oculta su condicién ajena a la civitas cuzquefia, que en un
caso podian despreciar a los wankas y en el otro respetar a los
chinchas, pero en cualquier forma reconocian a ambos con iden-
tidad distinta a la inkaica. En el texto, Tonapa aparece “limpian-
do” ambos sefiotios, las wakas de Jauja son arrojadas a los ne-
vados, las de Pachacamac se entierran. Pero entre todas las dei-
dades castigadas, el dios civilizador escoge a aquélla que al haber



52

fornicado con un indio, estaba petrificada con su amante. Y la
escoge como signo amenazador y moralizante.

Si revisamos los textos de los relatos anteriores no podremos
evitar una asociacién con Pitusiray, los nevados que alberga-
ban — también petrificados — al pastor y la 7usta. O bien a
una de las parejas primordiales, Ayar Cachi y su hermana, con-
vertidos a su vez en piedra, por haber tenido relaciones sobre
una waka. De acuerdo con esto, todo parece indicar que las reglas
que normaban el incesto, ligaban la sancién politica impuesta por
el estado, con la sancién social desarrollada al interior de la co-
munidad. En otras palabras, es posible que los inkas, para justifi-
car la rigidez de su ordenamiento, hubiesen extendido las reglas
del tabd sexual preexistentes en las comunidades andinas, din-
doles entonces una dimensién de prohibicién imperial. De esta
forma se aprovechaban al méximo las represiones internalizadas
desde edad muy temprana, desarrolladas como parte de la vida
familiar, al interior de la comunidad. A ellas se agregaban las
sanciones que hacfan visibles las diferencias sociales establecidas
después de Manco Capac.

Como se puede ver a lo largo de todas las crénicas, las
wakas son el simbolo del poder local avasallado por los inkas,
es natural entonces que en las versiones cuzqueiias, se les cargue
de un tinte negativo, que se transforma en demoniaco al pasar
por la pluma del cronista hispano. Ellas son, pues, las causantes
de la vida de los wakanki, su presencia arrastra a los humanos
a peligrosas pasiones que violan las reglas de parentesco y peor
atn, que subvierten el orden establecido.

Una nota aparte merecen los afrodisfacos. La literatura colo-
nial recoge una extensa nomenclatura en la que ademds del chu-
tarpu o sutarpu y el buanarpu, entre las plantas, figuran zahu-
merios como la huallaquita y hasta « cierto gusanillo llamados
sucama » (Pérez Bocanegra 1631: 222). Pero ninguno de ellos
tan importante como el huanarpo macho (Jatropha macrantha)
y el huanarpo hembra (Cnidosculus baciacantbus), arbustos de
- abundante l4tex parduzco — el macho — y blanco — la hembra.
Ambos forman parte de la vegetacién dispersa de cacticeas y
huarangal de las zonas xerdfilas. La tradicién contempordnea afir-
ma que aplicado el litex sobre el pene mantiene la ereccién y
prolonga el orgasmo. Su uso parece haber sido muy difundido
e igualmente reprimido desde épocas precolombinas hasta finales
de la Colonia. Su prohibicién aumentaba en razén de atribuirsele



53

ademds caracteristicas anticonceptivas. En tales circunstancias es
de esperar que cronistas y catequizadores hagan gala de una acti-
tud hipercritica con respecto al uso del huanarpu u otros afro-
disfacos. Lo interesante es que las evidencias nos muestran que
su proscripcién se superpuso a un mandato similar que provenia
del estado inkaico. ¢Cudl pudo ser la actitud oficial con respecto
al amor y sexo? En todo caso, es evidente que un doble standard
de moralidad separaba la corte de esposas que acompaiiaba a cada
noble cuzquefio y la monogamia de las clases populares. Tal uni-
verso de desigualdad se ensanchaba atin mds cuando pensamos
en los llama michi: todavia hoy, bromeando acerca de su labor
solitaria se les acusa de recurrir al huanarpu, antes de entregarse
al bestialismo.

5. Quilaco Yupanqui y Cusicuillor "

5.1. Sintesis del relato

Quilaco Yupanqui es embajador de Atahualpa y del reino de
Quito ante el nuevo Inca, Huascar; en camino al Cuzco conoce
y se enamora de Cusicuillor. El es hijo de un noble cuzquefio
que acompaiié de regreso de Quito los restos del dltimo inca,
Huayna Capac; ella es hija ilegitima de Huascar, a quien su
padre mantiene oculta en el campo, al cuidado de una tia que
conoce el secreto. Huascar a su vez, se ha casado con su propia
hermana, para legitimar de esta forma su posicién de heredero
al trono. Al hacerlo hubo de vencer la oposicién de su madre
(viuda de Huayna Capac) que le reprochaba la intitil crueldad con
quienes la acompafiaron a ella y a la momia del monarca en el
viaje de Quito a Cuzco.

Quilaco Yupanqui es insultado por Huascar y tiene que re-
gresar a Quito, escapando de las crueldades del monarca gracias
a la mediacién de la reina y su madre. En el camino envia un
- mensajero primero y luego visita personalmente a Cusicuillor a
quien le promete matrimonio en tres afios. La tia de ella asiste
a la escena y certifica con su presencia al compromiso. En Quito,
el joven embajador da cuenta de su misién, y sus malas noticias
son confirmadas por el sefior de los caiaris, Ullco Colla que
intriga en Quito contra Huascar, y a su vez informa a éste de
lo que sucede al norte de su imperio.



54

El Cuzco se moviliza para enfrentar a Atahualpa que habia
tomado posesién de las insignias de su padre Huayna Capac.
Estaban en Quito puesto que alli murié el inka, luego de someter
aquella regién. En el mando de las tropas imperiales se suceden:
Atoc, Guanca Auqui y Mayca Yupanqui que son derrotados por
los experimentados generales de Huayna Capac, ahora al servicio
de Atahualpa. Poco antes de empezar las acciones, Quilaco Yu-
panqui hace un recuento de los maltratos recibidos y mds tarde
asume una posicién de mando en el ejército. El relato de las ba-
tallas es penosamente detallado. En él se intercalan campafias
secundarias de ambos bandos: los quitefios arrasan a los cafaris
por haber intrigado en favor de Huascar, los de Cuzco intentan
la conquista de Pacamoro. Las victorias del bando de Atahualpa
dan posibilidad al cronista de introducir detalles sobre la vida
cultural inkaica: es asi como se describe la fiesta de Itu, con 24
horas de penitencia y procesiones. M4s adelante, una nueva derro-
ta obliga a Huascar a redoblar su penitencia, el ayuno durera
ahora tres dias y el propio inka se retirard a orar al cerro Gua-
nacaure. Hay también, in crescendo, un frenético consultar a los
dioses y sacerdotes, escudrifiando el futuro en pos de una vic-
toria salvadora. Aun en el campo de batalla, los jefes de ambos
bandos recurren a la divinidad, portando a sus dioses y las “esta-
tuas” de sus lideres para que inclinen los resultados en su favor.
Se narra también el dramitico retiro de Guanca Auqui a Vilcas,
despreciado por Huascar en razén de sus derrotas; el general
cuzquefio se refugia en la soledad del antiguo santuario del rio
Pampas, de donde sélo lo saca el jefe militar reemplazante, luego
de una larga indecisién. _

Cabello nos regresa a su historia de amor, cuando al final de
una batalla Quilaco es herido y abandonado por su gente que lo
cree muerto. Tras largos y elaborados lamentos, en los que re-
clama la muerte por su desventura, es recogido por un misterioso
“mancebo” que se hace llamar Tito. El tal es, por supuesto, Cu-
sicuillor disfrazada, que al haber transcurrido cuatro afios de
la partida de su prometido, se dedicé a buscarlo, siguiendo, a
las “naciones” que acompafiaban a Mayca Yupanqui, el dltimo
de los generales cuzquefios. Su tia habia enfermado gravemente,
y su padre — el inka Huascar — deseaba llevarla al Cuzco para
casarla con uno de sus jefes militares.

Quilaco Yupanqui es curado y alimentado por Tito y con-



55

viven seis meses, sin que pueda reconocer en su acompafante a
Cusicuillor.

Mientras tanto se va consumando la cafida del Cuzco. Quiz-
quiz, Rumifiahui y Chalcochima que durante la campafia han dado
pruebas de su pericia y valor, extreman su crueldad cuando el
enemigo baja la guardia. Si desde un principio habfan castigado
a los aliados, como los cafiaris y chachapoyas, ahora exigen el
absoluto sometimiento de la atemorizada nobleza cuzquefia. Se
escarnece especialmente a los consejeros del inka y se obliga a
que todos presten alianza a la “estatua” de Atahualpa. Sufren
igualmente la esposa y madre de Huascar, y mds tarde, atraidos
por un engafio, concurren todos sus otros parientes que son ma-
sacrados por orden de Quizquiz. En esta parte del relato, Cabello
ofrece importante informacién acerca de la cultura militar andina,
asi como de la simbologia en que se envolvian las acciones gue-
rreras. Un ejemplo que nos llama la atencién, es el hecho de que
los jefes vencidos fueran conducidos en andas maltrechas como
sefial de escarnio. Se destaca por su violencia, la descripcién de
la afrenta a los restos de Tupac Yupanqui, que son arrastrados
por el Cuzco y la matanza de las mujeres e hijos de Huascar.

La novela de aventuras se expande luego en historias ancilares,
reaparece asi el rey de Chimd, apenas nombrado en los capitulos
anteriores, cuya muerte, tan violenta como la de sus antecesores,
da lugar a un nuevo monarca que se tornard luego muy favorable
a los espaifioles. La llegada de éstos conducidos por Pizarro, per-
mite otra divagacién: tres de ellos se adentran en territorio de
Atahualpa, que tras algunas dudas decide mandarlos matar.

Finalmente, la captura de Cajamarca. Luego, el monarca qui-
tefio, ya preso, ordena el sacrificio de Huascar que empezaba a
negociar su libertad con los espafioles. Su muerte alerta a sus
partidarios atn con vida y uno de ellos avisa a Pizarro de posibles
ataques de los generales quitefios. Es asi como Hernando de Soto,
lugarteniente del conquistador es enviado a entrevistarse con Chalco
Chima. Aqui reaperecen nuestros amantes, o mejor dicho Quilaco
Yuapanqui y su misterioso amigo Tito que todavia no revela
su identidad. Tito presencia el encuentro del capitin espafiol
con el jefe quitefio y luego de convencerse de la « amabilidad y
nobleza que habfa notado en los Viracochas », corre e informar
a Quilaco de sus impresiones. Juntos solicitan audiencia a Soto
a quien le piden proteccién, luego de que Cusicuillor sorprendiera



56

a inkas y espafioles mostrando su condicién de doncella desvalida
y valorosa.

La historia remata con el consiguiente final feliz. Hernando
de Soto los acoge y hace bautizar para luego apadrinar el matri-
monio que dura dos afios. Al cabo de los cuales muere “cristiana-
mente” Quilaco y el espafiol « aplica a Cusicuillor, (ahora Leo-
nor) a su recimara » teniendo en ella una hija a quien el cronista
conoci6 en Cuzco casada con un escribano de su Majestad.

5.2. Comentario

Como se puede apreciar sin mayor dificultad estamos frente
a una novela de aventuras, de la mds pura tradicién espafiola. Los
29 personajes principales y las 77 pdginas han servido para trans-
formar la guerra de sucesién inkaica, en el marco adecuado para
una historia de amor plena de incidentes heroicos. Pero a pesar de
que la obra mantiene una estructura global estrictamente europea, al
interior de ella, el autor inserta segmentos de cultura indigena de
probado valor etnogrifico e histérico. Pero esto no rescata la flo-
jedad de la trama, en la que los protagonistas indigenas han sido
vaciados de contenido. La relacién entre ellos estd construida en
base a estereotipos: « La hermosa Cusicuillor (que hasta alli habfa
vivido libre y sin sospecha de saber que cosa fuese amor) no quedé
menos prendada de la hermosa gracia disposicién y apostura del
Embajador que él lo iba de su increible hermosura; antes como
menos experimentada en aquella rabiosa pasién sentia més el efecto
amoroso, y con un nuevo pensamiento andaba tan inquieta y fuera
de si que sin quererlo ni pensarlo a pocos dias se lo pudo conocer
Carva Ticlla su tia porque un suspirar ordinario unas preguntas
sin tiempo unas alabanzas de ajenas gracias sin propésito y fuera
de coyuntura un traer la pldtica a su gusto (casi por los cabellos)
un mudar de voz y color en el rostro, oyendo el nombre de la
cosa amada...» (Cabello 1951: 412). M4s adelante el galin se
dirige a ella para solicitar su mano: « ... de mi tierra sali libre
préspero y acompafiado, y ahora vuelvo solo, menesteroso y cau-
tivo: mas todo lo tengo por bien venido, por haber sido dichoso
camino, por donde vino a mi corazén tan alto merecimiento, como
es para mi teneros en él. con él vivireis mientras él viviere con-
migo, y siendo vos sefiora, servida de os ofrecer por mi esposa
yo lo habré por suma felicidad, y no entendais que soy de la hez
y vajeza de la plebe comin, siné tan alto linaje como se puede



57

juzgar, por la alteza de mi pensamiento y a tal demanda como
aquesta, a vos sefiora y amparo mio (dirigiéndose ahora a Carva
Ticlla) es dado el responder y no a la luz del cielo, por tanto (apro-
vechdndonos del poco lugar que el tiempo nos concede) respon-
dedme nombre de mi estrella de oro... » (Cabello 1951: 420).

Como se puede deducir, el tratamiento de la sociedad indi-
gena, en cierta forma adelanta la imagen idealizada del mundo
americano, llevada a su extremo en la literatura francesa del siglo
pasado. Esta idealizacién es sin embargo muy diferente a la de los
cronistas del XVI, deseosos de introducir a América en el con-
texto mundial. Cabello en su Miscelinea alterna trozos de historia
europea con la tradicién oral que recogiera en el Norte y Centro
del Imperio; su relato corta alternativamente una y otra versién
para intercalar la continuacién de cada linea narrativa. En tan gigan-
tesco esfuerzo se desdibujan los personajes que terminan actuando
« como debieran actuar » y aunque llena de informacién impor-
tante en lo que se refiere a nuestro interés, la larga saga de Qui-
laco prueba una temprana utilizacién de motivos inkaicos para la
construccién de una historia de amor europea.

6. Ollantay "

6.1. Sintesis del argumento

Ollanta, general del ejército imperial vive un romance clan-
destino con Cusi Ccoyllor, hija del inka Pachacuti. A pesar de
las prevenciones del sumo sacerdote Willca Uma y de las refle-
xiones sensatas de su criado Pikichaki, Ollanta, a la sazén gober-
nante del Antisuyo (una de las cuatro regiones del imperio) se
arriesga a solicitar a su dama por esposa. Su pedido nacia dene-
gado por las diferencias sociales, él era un cafari (es decir per-
teneciente a una confederacién de tribus que solia proveer solda-
dos a los inkas [Gutiérrez 1952: 33]) o segin otras versiones
un Harun runa ‘hombre del llano’ y no podia aspirar a tan en-
cumbrada consorte. La entrevista con el inka tiene el resultado
previsto y Cusi Ccoyllor es retirada del palacio para ser posterior-
mente sepultada en una mazmorra. Ollanta, desesperado, huye
donde su gente y la subleva contra Pachacuti proclamdndose él
mismo como nuevo inka. Desatada la guerra, Rumifiahui es en-
cargado de batirlo, pero es derrotado (las acciones sufren aqui



58

un salto temporal de importancia — 10 afios —, aunque en el dra-
ma continda la “segunda jornada”). Ima Sumac, la hija de Ollanta
y Cusi Ccoyllor, se encuentra retirada en el Akllawasi, donde
también estd prisionera su madre, aunque ambas ignoran el pa-
rentesco. Al mismo tiempo ha ascendido un nuevo inka, Tupac
Yupanki, quien exige a Rumifiahui que finalice el conflicto con
los Antisuyu. El general promete hacerlo personalmente y sin
ayuda militar. Paralelamente, Ima Sumac descubre la identidad
de la prisionera y decide ir en busca de ayuda. Rumifiahui corona
su empresa con éxito; fingiendo haber perdido el favor del inka
pide refugio a Ollanta, que organiza tres dias de celebraciones
para agasajar a tan connotado personaje. Aprovechando esto, el
dia final, Rumifiahui logra capturar al lider sublevado y a todos
sus vasallos, a quienes lleva donde Tupac Yupanki para que les
aplique el castigo correspondiente. Sorpresivamente, el inka per-
dona al sublevado y lo encumbra aéin mds: « En lugar del Inca
quedari sentado en mi trono gobernando el Cuzco » (Gutiérrez
1952: 87).

Finalmente le ofrece esposa, a lo que Ollanta responde na-
rrando brevemente su desgracia. Irrumpe entonces Ima Sumac
pidiendo libertad para su madre, se compadece el Inka y todos
la acompafan al Akllawasi, alli Ollanta y Cusi Ccoyllor se reco-
nocen, se castiga a quien la aprisionaba (una anciana, por orden
de Pachacuti) y los protagonistas se retinen felizmente.

6.1. Comentario

El drama Ollantay llega a nosotros con la carga de una larga
polémica todavia inconclusa. Ubicada su redaccién en el XVIII,
desde fines del siglo siguiente se combatié ardorosamente tratando
de probar la indianidad o hispanidad de la mencionada pieza tea-
tral. El debate siguié invariablemente dos lineas de razonamiento
paralelo, de una parte los “hispanistas” resaltaban el caracter for-
mal del texto — es decir su estructura de drama espafiol — mien-
tras que los “indigenistas” trazaban en documentos anteriores,
la historicidad de los personajes y la trama argumental. Planteada
de esta manera, la polémica, si bien terminé por adormecerse al
permanecer repetitiva, en cierta forma hizo evidente el avance
desigual de los estudios literarios e histdricos. De una parte, la
produccién espafiola de los siglos XVI-XVIII permitia desde el
siglo pasado reconocer en la literatura indiana sus epigonos y



29

calcos, en cambio el estudio de la historia andina recién dié un
salto cualitativo a partir de los afios sesenta.

Esto quiere decir que la argumentacién “indigena” basada
en la informacién histérica, que reconocia pesonajes y trama en
épocas prehispanicas, quedd sin el sustento que le daba la inda-
gacién previa a los afios en mencién. Por esta fecha, el estudio
del pasado precolombino reconstituyé su armazén tedrico-meto-
dolégica replanteando las elaboraciones llevadas a cabo en la do-
cumentacién referente a la sociedad indigena. Esto comprometi6
también a lo sostenido por los estudiosos de Ollantay. Argumentos
como la existencia real del teatro prehispdnico, de los protago-
nistas de revoluciones fallidas, resistencia o literatura clandesti-
na, etc., no podrian ser ahora validados, al menos en lo que se
refiere a la historicidad especifica de cada uno de ellos. Resulta
ahora claro que la tradicién oral recogida por las crénicas, antes
que historia en el sentido de devenir o narracién selectiva del
pasado, es mds bien una versién fragmentaria de un relato para-
digmético. En éste, los datos especificos pueden o no tener corre-
lato real en el pasado, eso carece de importancia: en una civili-
zacién arcaica como la de los inkas, tales narraciones cumplian
con la funcién de sentar las pautas morales del grupo.

Como es fécil deducir, el Ollantay no puede ser sometido
al mismo tipo de andlisis que las crénicas castellanas del XVI o
XVII. Pero al mismo tiempo, es claro que aun en su forma dra-
matizada, el texto compuesto por Valdez o algin otro hombre
culto del XVIII, se nutrié de informaciones (orales o escritas) que
provenfan de la sociedad indigena. Y dado que la historia de
amor es uno de sus temas centrales, nos interesa ver si su trata-
miento nos ofrece una nueva perspectiva de las relaciones hombre-
mujer, o si refuerza las versiones anteriores.

En primer lugar esta vez el amor entre la 7iusta y el guerrero
es algo ya consumado. Cusi Ccoyllor esti gestando una hija

_de Ollanta y la madre de la princesa conoce la existencia del aman-
te. Como en las versiones primitivas, el galdn pertenece a una
clase social inferior a la dama, y si prestamos atencién al cédice
de Santo Domingo, ademds es miembro de una etnia diferente.
Nétese que el Akllawasi resulta malparado a lo largo de toda la
obra, primero Cusi Ccoyllor lo tuvo que haber burlado para ver
a su amante, luego Ima Sumac penetra a zonas que le estaban
prohibidas para descubrir la prisién de su madre y posteriot-
mente escapa de él para implorar clemencia a Tupa Yupanki.



60

Finalmente el nuevo inka, Ollanta y su corte irrumpen en la “Casa
de Escogidas”, rescatan a Cusi Ccoyllor y castigan a la anciana
que cumplia 6rdenes de Pachacuti, al tener encadenada a Cusi
Ccoyllor.

La obra estd construida sobre nombres que tienen una carga
ideoldgica considerable, y no estamos refiriéndonos tnicamente
a Ollanta. Recuérdese que Cusi Ccoyllor también se llamaba la
querida de Quilaco Yupanqui, en la larga saga de Cabello de
Valbos. No menos famoso es Anco Ayllo, apelativo del lider de
los chankas, sefiorio que enfrenté a los cuzquefios en los albores
del Tawantinsuyu, su derrota dié el espaldarazo a la expansién
inkaica. De igual importancia es Willka Umu (o Uma en el texto
dominicano) titulo con se designada al jefe del sacerdocio impe-
rial, cuya figura debié presidir toda cerimonia de nivel mayor
en tiempos del imperio. Tampoco resulta gratuito el hecho de que
los antis sean el pueblo que sustent la rebeldia de Ollanta, y
recuérdese que en Antisuyu es donde Guamidn Poma dibuja las
montafias de Sawa Siray y Pitusiray. Se supone que su poblacién
pertenecié a la regién selvdtica, zona en la que el Tawantinsuyu
no penetré y que consideraba formalmente como territorio sal-
vaje y peligroso, antitesis de la civilizacién. Lo mismo puede de-
cirse de Rumifiahui y Chayanta, enemigos ambos de la tradicional
nobleza cuzquefia, uno porque acaudillé a las tropas de Quito,
el otro por representar la constante rebeldia de los reinos lacustres.

Destacamos esta informacién con un sentido muy diferente
de probar o no la veracidad de la existencia de personajes o
eventos mencionados. Como dijimos anteriormente, el que todos
o ninguno de ellos haya existido realmente carece de importancia,
lo que nos interesa ahora es que estos datos estdn sefialando pautas
de comportamiento expresadas en términos histéricos. En ese
sentido el drama Ollantay, aunque mezcla situaciones y personas
de diferentes épocas, separa cuidadosamente al Cuzco de los otros
integrantes del Tawantinsuyu, asi por ejemplo Ollanta (cafiari)
es acompafiado en su revuelta por Anco Ayllu (chanka) y los antis.
De la misma forma, las reacciones del protagonista y su siervo
frente al sumo sacerdote suenan convincentes respecto a lo que
debié6 ser la relacién del Willka Umu con los nobles provincianos.
También conviene resaltar el papel de los suefios y su rol premo-
nitorio: duerme Piki Chaki y anuncia malos pasos en la vida de
su amo, suefia Ima Sumac y descubre la prisién de su madre. Es
esta una situacién largamente conocida en la sociedad andina, don-



61

de los suefios no sélo tienen un sentido que debe ser analizado,
sind que hubo especialistas en hacerlo. Y acabamos de ver un
ejemplo no lejano en la desdichada historia de Chuquillanto.

Conviene, pues, revisar la literatura quechua colonial desde
esta perspectiva. Serfa interesante conocer si entrado el virrei-
nato, era posible reconstruir las pautas culturales creadas por el
Cuzco, en la época de su apogeo. La manera en que el recuerdo
de su orden se va descomponiendo y la forma en que se recons-
truye lo indigena en situacién colonial, podrian iluminar nuestro
viaje al pasado sin escritura. Por ejemplo, en esta historia de
amor, el Ollantay muestra la desigualdad de la pareja enamorada,
a través no sélo de los eventos del drama, sino también de las
distancias y oposiciones entre el Cuzco, y el general y sus aliados.
Pero parece haberse perdido ya el trasfondo ritual visible en las
historias del pastor, la 7usta y los wakankis. O quizd era dema-
siado complejo para ser representado a un publico hispano, o tal
vez subversivo para una audiencia indigena.

7. Reflexiones finales

Al empezar este ensayo mencionamos las dificultades para
abordar el tema que nos interesa. Para el escritor del siglo XVI,
la tarea debié parecer avasalladora, salvo que optase por el ficil
recurso de repetir los estereotipos creados por la literatura corte-
sana. Pero aunque esto también se hizo (Quilaco y Cusicuillor),
la tradicién inkaica fue suficientemente fuerte como para hacer
posible la conservacién de fragmentos donde expresaba su propia
concepcién del mundo.

En este caso estamos frente a relatos que nos dan informa-
cién especifica sobre las relaciones prohibidas entre hombre y
mujer. De acuerdo a lo que someramente hemos revisado, tales
prohibiciones estdn siempre referidas a relaciones entre hermanos
(Sayre Tupa y Cusi Huarcai) o personas de diferente condicién
social (pastor-7iusta) y cuando esto acaece, se explica por la inter-
vencién sobrenatural (wakanki, hechizos, etc) y tienen un final
desgraciado (muerte o petrificacién). La presencia del mds alld
no es gratuita, uno de los amantes la suele desencadenar, solici-
tdndola a través de especialistas, amuletos o afrodisfacos, que en
tiltima istancia desatan poderes que luego los amantes no pueden
controlar, y consecuentemente los arrastran a su perdicion.

Es interesante anotar la identificacién que se hace del incesto



62

primario (hermano-hermana) con la relacién de desigualdad social
(pastor o extranjero con mujer noble), situacidn que hipotética-
mente explicamos como un desarrollo tardfo, probablemente bajo
presién del estado inka. De ser asi, el Cuzco habria utilizado san-
ciones de origen comunal: la petrificacién de los hermanos inces-
tuosos, para hacerlas extensivas a quienes violasen las reglas de
su organizacién social. Aun habiendo cristianizado su uni6n, Sayre
Tupa no logra evadir la mala fortuna, a la que su pasion lo arras-
trara. Habfa usado a un hechicero para poseer a su hermana y
al igual que aquel mitico Ayar Cachi pagé la culpa con su desdicha.
Aquél murié envenenado en el Cuzco, éste y su hermana quedaron
petrificados como ejemplo para las generaciones venideras.

No es extraio que el Tawantinsuyu haya desarrollado insti-
tuciones y conductas comunales para construir su estructura esta-
tal. Al hacerlo asi, mantenia una linea de continuidad social que
hacfa més comprensibles sus deseos para con la poblacién sujeta.
Conocidas ya las reglas comunales (horror al incesto y su -sancién
social) era mds fécil extender su aplicabilidad y volver a usar sus
simbolos, y declarar luego que se trataba de un mandato del inka.
La base ideolégica segufa funcionando, simplemente se reordenaba
la jurisprudencia. .

Pitusiray serd la misma elevacién desde donde nos miran in-
cestuosos de diferente calidades: los hermanos pecadores de la
primera época, Acoitapia y su #usta de tiempos inkaicos, todos
petrificados por lo que se ha ido convirtiendo en un solo pecado.

Es interesante observar el papel cumplido por los afrodisfacos
y wakankis, sélo su intervencién podria explicar el atrevimiento
de quienes contravenian las reglas imperiales. Nadie que no estu-
viese bajo su control atentarfa contra ellas, por eso su uso estaba
reprimido, aunque su existencia denunciaba las dificultades de
mantener el orden. Resulta légico descubrir que se les considera
regalo de las wakas; la crénica cuzquefia mantendrd a toda costa
la relacién inka — estado inkaico — religién organizada, frente a ku-
racas-behetria-wakas, contraponiendo la paz inkaica al caos que
precedi6 a la llegada de los hermanos Ayar. El imperio explicaba
asi sus inconsistencias, ellas eran producto de intentos de regre-
sién a une edad superada, pero al mismo tiempo latente, que tenia
que ser controlada.

Como hemos visto no siempre los escritores aceptaron en
sus relatos fragmentos de una ideologfa tan diferente de la suya.
En algunos casos, la historia de amor podia estar disfrazada de



63

indigena, en otros su construccién formal podia ahogar la infor-
macién aborigen. Pero aun asi, la racionalizacién a que los obli-
gaba el material usado, nos permite intuir el conflicto de cédigos
que estaban manejando. La dificultad del tema no es, pues, mo-
derna, ya que por encima de la objetividad a que se sentia obli-
gado, el testigo del XVI no era espectador neutro del proceso que
vivia. Y esa condicién nos favorece: arrastrado por las pasiones
de su tiempo, recogié no sélo la gesta heroica de vencedores y
vencidos, sino que ademds logré rescatar la dimensién personal-
familiar-comunal que nos permiten conocer mejor tan gigantesco
proceso de cambio.

Notas

1. « Atenta habia estado a estas pldticas la hermosa doncella y con rostro las
oia todas, y cuando Quilaco traté de su despedida, comenzé a sembrar sus hermosas
mejillas de perlas orientales ». (Cabello 1951: 421).

2. « Combatido pues el desdichado amante [Sayre Tupa] de todas estas pre-
guntas [la mujer que él queria trataba de saber las razones que lo afligian] con
otros tantos pensamientos, no dejé de acudir a la cierta y verdadera respuesta de la
discreta y hermosa fiusta, con las rodillas en tierra, con fervientes y amargas ldgrimas
y suspiros que desde las desdichadas entrafias le salian, rogdndola humildemente
que tuviese por bien en conceder y admitirle por esposo y marido; pero los humildes
y amorosos ruegos que el buen amante Saire Tupa hacia a su parecer, poco le
aprovechaban » (Murda 1964: II, 26).

3. La versién que sintetizamos fue tomada de Murda (1964: II, 17-25). Un
resumen de la misma se encuentra en Basadre (1938), Valcircel (1939) y Lara
(1960) que se basan en ediciones anteriores a la nuestra.

4. Aunque no reconocemos al « ruisefior » andino, los escritos coloniales no
son entusiastas de su presencia en los afanes amorosos: « cuando canta el ruisefior
de cierta manera, dices, que a ti y a tus amores te traen en lenguas? Y cuando canta
de otra manera, dices, que no dicen de ti, ni de tus amores, nada? » (Pérez Boca-
negra 1631: 223). Otra versién lo identifica con el jilguero, pero eso no mejora su
caracter de mal agiiero: escucharlo cantar es « tener rifias y padecer en pendencias »
(Calancha 1639: II, XII, 378).

5. «A la entrada [“de sus palacios y morada”], los porteros y guardas las
cataron y miraron con diligencia si llevaban cosa alguna consigo porque refieren que
algunas veces sucedié a algunas fiustas de aquellas llevar a sus galanes metidos en
los chumpis que acd llamamos fajas, y otras en las cuentas de las gargantillas que
se ponfan en las gargantas, y recelosos de ésto los porteros las miraban con mucho
cuidado » (Murda 1964: II, 19).

6. «...cansados de caminar, se sentaron encima de una pefia pensando estar ya
salvos y seguros, y alli se quedaron con el cansancio adormecidos y, como entre
suefios oyesen gran ruido, se levantaron, tomando ella una ojota en la mano, que
la otra trafa colgada en el pie, y queriendo otra vez huir, mirando a la parte del
%)ijeblo de Calca, el uno y el otro fueron convertidos en piedras» (Murda 1964:

, 24-25).



64

7. Deidad del pueblo del mismo nombre, cerca del Cuzco, famoso por proveer
especialistas en religién — “brujos y hechiceros” — hasta tiempos coloniales.

8. Los textos han sido tomados igualmente de Murda (1964: II, 25-28). En
este caso el cronista atestigua su autenticidad al sefialar en otra parte de su libro
(Murta 1964: I, 226-231) algunos otros acontecimientos de la vida de sus prota-
gonistas, en época ya hispdnica. Como se sabe, Sayre Tupa fue uno de los “Incas
de Vilcabamba” que finalmente accedié a convivir con el gobierno espaiiol.

9. « Aviéndose baptizado y contraido matrimonio Sayre Topa y su hermana,
fue desgraciado que la fortuna no le dexé gozar la quietud y paz que tenia en el
Cuzco entre los suyos mucho tiempo, porque solo vivié un afio, que dicen que
Chilche Caniar, cacique de Yucai, lo maté con pongofia » (Murda 1962: I, 230).

10. La narracién se encuentra en Santa Cruz Pachacuti (1968: 289). El tema
en relacién a este texto, fue tratado por Vidal Martinez (1947: 135) y por Zuidema
(1964: 349-358). Ambos usaron una edicién anterior a la nuestra. La crénica es
précticamente bilingiie ya que el autor mezcla vocablos y construcciones gramaticales
sin solucién de continuidad. Para un andlisis del documento integro véase Millones
(1978).

11. El concepto de waka es muy amplio, en cierta forma podria hacerse equi-
valente a hierofania, es,decir a “manifestacién de lo sagrado”. Waka era un san-
tuario, el dios mismo, el sacerdote poseido durante el trance, una mano con seis
dedos o una llama con dos cabezas. Pero si bien todo esto es waka, en el sentido
restringido se lo usa para designar a los santuarios y dioses locales, y en una deri-
vacién moderna para nombrar cualquier resto arqueoldgico.

12. «El tener huacanquis o como llaman en los llanos, machacu (es) para
que les quieran bien otras personas se usa en otras partes. Hacenlos de los cabellos
de las personas de quien quieren ser amados, o de unos pajarillos de muchos colores
que traen de los Andes, o de las plumas de los mismos pajarillos o mosquillas
pintadas, a vueltas de otras cosas que ponen con ellas » (Arriaga 1968: 217).

13. El texto ha sido tomado de Cabello (1951: 406-483). Anteriormente fue
conocido y comentado por Vidal Martinez (1947) y Lara (1960) entre otros.

14. Como es ficil entender, en este caso nos interesa analizar el texto como
documento antropolégico; con ello no descartamos la multitud de estudios literarios
realizados, simplemente delimitamos los alcances de este ensayo. Para llevarlo a
cabo hemos usado las versiones de Julio G. Gutiérrez (1958) y Farfin Ayerbe
(1952). Una bibliografia adecuada sobre este tema especifico debe aparecer en el
tomo referente a Literatura Quechua que publicard en breve la Biblioteca Ayacucho.
Fue preparado por Edmundo Bendezi, a quien debemos un inmerecido aliento.

Bibliografia

Arriaga, P.J. de. 1968. “Extirpacién de la idolatria en el Perd”, en
Crénicas peruanas de interés indigena, editado por F. Esteve Barba.
Madrid: Biblioteca de Autores Espaiioles, ed. Atlas.

Basadre, J. 1938. Literatura inca. Paris: Desclée de Brouwer.

Cabello Valboa, M. 1951. Miscelénea Antirtica. Lima: Universidad
Nacional Mayor de San Marcos.

Calancha, A. (de la). 1639. Crdnica moralizada del orden de San Agus-
tin en el Perd. Barcelona: Pedro La cavalleria.



65

Guaman Poma de Ayala, F. G. 1936. Nueva Cordnica y Buen Gobierno.
Paris: Institut d’Ethnologie.

Huertas, L. 1981. La religion en una sociedad indigena colonial. Aya-
cucho: Universidad Nacional San Cristébal de Huamanga.

Lara, J. 1960. La literatura de los Quechuas. Cochabamba: Editorial
Canelas.

Millones, L. 1978. “Los dioses de Santa Cruz (Comentarios a la cré-
nica de Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua)”.
Revista de indias 155-158.

Millones, L. & R. Schaedel. 1980. Plumas para el Sol: comentarios
a un documento sobre cazadores y cotos de caza en el antiguo Perd.
Boletin del Instituto Francés de Estudios Andinos I1X, 1-2.

Murda, M. (de). 1962-1964. Historia General del Perd. 2 voll. Madrid:
Instituto Gonzalo Fernidndez de Oviedo.

Pérez Bocanegra, J. 1631. Ritual formulario e instruccion de curas para
administrar a los naturales de este reino. Lima: Gerénimo de
Contreras.

Suarez-Mirabal, M. 1959. La poesia en el Peri. Lima: Tawantinsuyu.

Santacruz Pachacuti Yamqui J. (de). 1968. “Relacién de antiguedades
desde reyno del Pert”, en Crénicas peruanas de interés indigena,
editado por F. Esteve Barba. Madrid: Biblioteca de Autores Espa-
fioles, ed. Atlas.

Valcircel, L. E. 1939. Cuentos y leyendas incas. Lima: Museo Nacional.

Valdez, A. 1952. El drama quechua Apu Ollantay. Lima: Publicaciones
Runa Simi.

Valdez, A. 1958. Ollantay. Cuzco: H. G. Rozas.

Vidal Martinez, L. 1947. Poesia de los Incas. Lima: Empresa Editora
Amauta.

Zuidema, R. T. 1964. Una interpretacién antropolégica del drama
quechua Ollantay. Folklore Americano 11-12.

Resumen

Al no tener escritura, la cultura de los inkas sélo puede ser cono-
cida a través de la etnologia y arquelogia. Otra opcién es deducir de
las crénicas europeas del siglo XVI aquellos elementos que pertenecian
a la sociedad recién descubierta. En el presente trabajo, los autores
rescatan de aquellos documentos seis historias de amor, tres de amores
cortesanos y tres de amores prohibidos. Las primeras describen la rela-
cién afectiva entre miembros de la nobleza, las otras, tratan de ro-
mances entre plebeyos y damas nobles. De acuerdos con estas fuentes,



66

ambos niveles sociales (el comunal y el estatal) comparten el uso de
amuletos, afrodisfacos y rituales, necesarios para que la relacién se con-
crete. Sin embargo las distancias sociales hacen que el estado inka
establezca barreras entre el pueblo y la nobleza, de tal manera que
sus mujeres quedasen fuera del alcance de los plebeyos. Para que tales
distancias quedasen bien expresadas, los gobernantes, a mids de los
castigos correspondientes, organizaron sanciones ideoldgicas que reco-
gian las versiones comunales del horror al incesto. De esta forma,
acercarse a una dama no sélo traia consigo el riesgo de ser colgado
de los pies o torturado por las autoridades, siné que también acarreaba
el mismo castigo divino, internalizado desde su nifiez, cuando los
padres y la comunidad prohibieron la relacién entre parientes cercanos.

Sommario

Non possedendo scrittura, la cultura degli Incas pud essere cono-
sciuta attraverso l'etnologia e I'archeologia. Un’altra possibilita & quella
di individuare nelle cronache europee del XVI secolo gli elementi ap-
partenenti alla societa appena scoperta. In questo articolo, gli autori
presentano sei storie d’amore tratte da quest’ultimo tipo di docu-
menti: tre di amori cortigiani e tre di amori proibiti. Le prime descri-
vono il rapporto sentimentale tra membri della nobilta, le altre rac-
contano idilli tra plebei e dame nobili. Secondo queste fonti, entrambi
i livelli sociali avevano in comune luso di amuleti, di afrodisiaci
e di rituali, strumenti necessari alla realizzazione del rapporto. Tut-
tavia, le distanze sociali fecero si che lo stato inca stabilisse barriere
tra popolo e nobilta, tali che i plebei non potessero raggiungere le
donne nobili. Per meglio evidenziare le distanze, i governanti, oltre
ai castighi corrispondenti, stabilirono sanzioni ideologiche che rispec-
chiavano i sentimenti di orrore per I’incesto esistenti nel popolo co-
mune. Cosl, avvicinare una dama non comportava per un plebeo sol-
tanto il rischio di venire appeso per i piedi o torturato dalle autorita,
ma provocava anche la punizione divina, interiorizzata gid fin dall’in-
fanzia, quando i genitori e la comunita insegnavano il divieto dei rap-
porti sessuali tra parenti stretti.



