
SEIS RELATOS DE AMOR. REFLEXIONES EN
TORNO AL ROMANCE EN LA SOCIEDAD INDIGENA

Luis Millones, Arma-Marie Dussault, Virgilio Caldo
Universidad Nacional de San Cristóbal de Huamanga, Ayacucho, Peru

I. El amor en la documentation colonial

El explosivo ritmo en que crecen las investigaciones sobre fa-
milia y ciclo vital en los Andes, tiene sin embargo, notables va-
cíos. Pareciera como que disciplinas tan dispares como Sociología,
Psicología, Medicina o Historia, que normalmente cubren los te-
mas en mención, se ponen de acuerdo en esquivar determinados
aspectos cuya importancia tampoco se atreven a disminuir. En
este caso nos referimos específicamente a la relación amorosa. Re-
sulta interesante descubrir`que temas tan ligados al nuestro, como
el matrimonio por ejemplo, constituyen núcleos de interés en el
que han confluido las ciencias mencionadas, y algunas más. Y sin
embargo, la relación que lo genera o cuando menos lo precede
o continúa, sigue al margen de la atención científica.

Nuestra tarea en este ensayo preliminar, será más bien presen-
tar el problema, tal como lo vemos nosotros en la documentación
histórica. Usaremos como hilo conductor cuatro historias de amor
documentadas en las crónicas del siglo XVI, lo que complementa-
remos con el conocido drama Ollantay. A dichos textos agregare-
mos la masa informativa que proviene de la documentación colo-
nial que de alguna manera tenga relación con el tema. No pensa-
mos que este artículo agota la investigatión, nos complacerá saber
que al menos la abre para los estudiosos de la ciencia social.

Al aproximarnos al tema nos encontramos con algunos pro-
blemas obvios, el primero y más importante es que los cronistas
tratan la relación amorosa con los estereotipos europeos. Y si
bien las expresiones que usan (1), pueden hacernos sonreir, en
verdad, poco se ha adelantado en cuanto a la percepción de la

L`Uomo, Vol. Vl - n. 1, 1982



40

afectividad en las sociedades andinas. Volviendo a los cronistas,
hay que remarcar que no se trata exclusivamente de un problema
de expresión, en todo caso ella refleja un código de comporta-
miento que no sólo se internalizaba desde la niñez, sino que iba
siendo reafirmado por la Iglesia a lo largo de toda la vida.

Como es natural, en este código ocupaba un lugar importante
la relación amorosa, cuyo modelo medieval se reprodujo constan-
temente en la novela de aventuras, de donde parecen haber to-
mado inspiración la mayoría de los cronistas. Encerrada en este
marco la relación se expresaba a través de fórmulas en las que
se cuidaba de no quebrar el código a que hacemos mención, situa-
ción que se trasunta en la monogamia como ideal, la virginidad
pre-matrimonial, el horror al incesto y adulterio, etc. Como es
fácil de entender, todas estas categorías eran entendidas desde la
perspectiva cristiano-europea; de ahí que, aun existiendo al tabú
del incesto o el castigo al adulterio en las sociedades americanas,
los términos en que se calificaban tales delitos eran radicalmente
diferentes. Y son estas diferencias las que los cronistas difícil-
mente podían establecer, atribuyendo entonces a los protagonistas
de sus relatos un comportamiento que, al seguir el estereotipo
español, no sólo intercambiaba realidad con modelo, sino, que
además la “realidad” expresada correspondía a un patrón cultural
bastante lejano de lo que podría haber sido la relación amorosa
de los indígenas del siglo XVI (2).

A pesar de lo dicho, el relato amoroso de esta época no se
resuelve en un monótono repetir de frases hechas. Y aunque dos
de nuestros textos (Quilaco Yupanqui y Ollantay), de distinta
manera, pretenden ahogar la presencia del comportamiento indí-
gena, en los otros relatos se sobrepasa la fórmula con cierta faci-
lidad; especialmente cuando al describir una conducta pecaminosa,
el escritor colonial prefería explicarla a partir de la presencia de
elementos no europeos.

Con ello no queremos decir que la literatura del Siglo de Oro
careciese de fórmulas explicativas para la quiebra de la moral ca-
tólica. Entendida como una lucha permanetne contra el demonio,
la presencia de éste, directa o a través de la hechicería y celesti-
naje, era la causa de muchos de los avatares de los enamorados.
Así lo conceptualizaba la Iglesia que establecía dos de sus diez
mandamientos como directamente relacionados con amor y sexo.
El mandato se hace más evidente cuando revisamos los Confesio-



41

narios; aproximadamente un 40% de los mismos estaba dedicado
a temas conectados con el problema en mención.

Como es natural, todo este aparato conceptual se modificó
en América. En primer lugar, una mirada global al catolicismo
español nos lo descubre como uno de los pilares de la identidad
nacional, lo que hacía percibir como extranjeros (ajenos, enemi-
gos) a doctrinas, actos y personajes que escapaban a la verdad
revelada. Es así como musulmanes y judíos _ dos de las entida-
des étnicas que poblaban también la península ibérica _ se con-
virtieron en víctimas de la constante acusación de mantener pac-
tos con el demonio y realizar acciones contra la iglesia católica.
El estigma se extendió a franceses, alemanes e ingleses, cuando
al correr el siglo XVI y XVII, la Reforma Protestante se extendió
a lo largo de las fronteras españolas.

En América, la situación de colonizadores unificó a españoles
frente a la población indígena cuya cultura pasó a ser el enemigo
de turno. Revitalizado el celo cristiano, encontró en la cultura
americana la nueva oposición de donde partían valores y creencias
negativos sobre los que debía actuar la evangelización, y con ella,
los patrones de conducta en los que se movía la sociedad espa-
ñola del XVI. Esto quiere decir que los demonios europeos re-
nacieron como andinos, su presencia se hizo coherente en la eterna
lucha de la fe, y la manifestación de su poder fue hasta necesaria
para explicar la contrapartida cristiana que finalmente sería ven-
cedora. No es extraño, pues, que en nuestros relatos de amor,
en lugar de pócimas orientales, se cocinen ortigas, que el demonio
tome forma de ñusta incaica y que el picaflor sea buscado para
practicar encantamientos. Es así como asoma la cultura indígena,
y en nuestros textos, los rituales de amor serán su expresión más
visible.

2. Acoitapia y Chuquillanto 3

2.1. Síntesis de la historia

Acoitapia, pastor de las llamas consagradas, fue visitado por
dos akllas (mujeres escogidas para el servicio religioso). La mayor,
llamada Chuquillanto, quedó fascinada por el utussi (uttu 'carco-
mido, roído') o canipo (/eani 'dar dentelladas, morder'), adorno
que el pastor llevaba en la frente. El tocado representaba un co-



42

razón roído por dos “aradores” (¿utuscuru? larva o gusano que
se alimenta de papas o maíz). A través de él, Chuquillanto fue
presa de una pasión irresistible por el pastor, quien a su vez se
sentía ya enamorado de la dama. Ambos eran concientes de que
se trataba de una pasión prohibida debido a las rígidas distancias
sociales que imponía el régimen inkaico. Cuando se separan, el
sufrimiento empieza a minar la salud de Acoitapia que en última
instancia se ve socorrido por su madre. El relato nos dice que
era una poderosa hechicera, que venìa de la costa con el prestigio
de haber sido mujer de Pachacamac, poderosa deidad cuyo san-
tuario (situado al sur de Lima) llegó a tener notable autoridad en
el Tawantinsuyu. La madre que llega luego de ser prevenida por
el “demonio”, viene portando un bordón, y viendo el estado de
su hijo le prepara un “guisado” de ortigas (remedio aconsejado
para enfermedades nerviosas, de vigencia contemporánea). Para-
lelamente, Chuquillanto tiene un sueño en el que se le aparece
un "ruiseñor" al que le cuenta sus penas. El ave le aconseja que
salga al patio y cante a las cuatro fuentes que se encontraban en
el Akllawasi (palacio de las mujeres escogidas). Si su canción ter-
minase siendo acompañada por ellas, su romance sería corres-
pondido y ceserían sus penas. Al despertar, Chuquillanto cumplió
con el mandato y al cantar sus penas fue coreada por las fuentes.
Alentada por el presagio, Chuquillanto decidió visitar al pastor,
pero en su cabaña sólo se topó con la madre, con quien compartió el
potaje de ortigas. Momentos antes Acoitapia se había ocultado
“dentro del bordón” siguiendo instrucciones de la anciana. Desa-
nimada por la ausencia del pastor, la dama noble se ritiró, no
sin antes reparar en el cayado y exigir que se lo regalen.

De regreso al Akllawasi, los guardianes (que revisaban incluso
fajas y collares para evitar que penetrasen hombres mediante he-
chizos similares) no repararon en el bastón que llevaba la ñusta
y al anochecer, el pastor pudo revelarse y gozar de ella hasta el
amanecer, hora en que asumió su forma anterior. Por la mañana,
Chuquillanto salió del A/ellawasi y creyéndose segura hizo que
Acoitapia retomara su forma humana. Esta vez la pareja fue sor-
prendida por una de las guardianas, que los denunció a gritos.
Es aquí que se inicia la persecución que finalmente concluye en
la sierra de Calca (el antiguo lugar de pastoreo), donde los amantes
son convertidos en piedra « en unos cerros llamados Sauaciray
y Pitusiray ›› (que quiere decir que estarán juntos apegados uno
sobre otro [Comentario de Avila a Santa Cruz 1968: 285].

-O



43

2.2. Comentario

El texto nos parece riquísimo en posibilidades de interpreta-
ción debido a la notable información que aporta. En primer lugar
destaquemos que la ñusta cae presa del amor culpable ante el
empuje de cuatro hechizos: el utussi o canipo, tocado del pastor,
que manejando mecanismos que Fraser llamaría de magia simpá-
tica, impacta en la desprevenida aklla: los “aradores” carcomen
el corazón del adorno como la pasión va destruyendo el suyo. El
guiso de ortigas preparado para calmar las penas de Acoitapia
termina siendo ingerido por Chuquillanto. El efecto visible de
esta acción es un interesantísimo sueño en el que un “ruise-
ñor" (4) tranquiliza a la joven y le señala el interior del A/ellawasi
donde existían las cuatro fuentes que traían las aguas de las partes
en que estaba dividido el Tawantinsuyu. En cada una de ellas
se bañaban las a/ellas de acuerdo a su procedencia. Sus nombres:
sulla, llulluclva, ocoruru y siclla evocan lugares de origen (por lo
menos llulluclaa que es el nombre de una planta comestible, tam-
bién puede traducirse como 'lo que está tierno', especialmente
referido a plantas; sulla es rocío, ocoruru puede venir de uku 'lo
interno' y ruru 'fruto, resultado') y en la traducción de Murúa
significaría fuentes de guijas, de obas, de berros y de ranas. Como
veremos más adelante, aunque quedan oscuros muchos de los as-
pectos de esta parte del relato, interesa destacar el asentimiento
que dan los manantiales (conducto y relación con el mundo inte-
rior en la teología andina) a la ruptura de las reglas del Akllawasi.
Aún hoy el contacto con los puqaios o manantiales serranos es
fuente de un conocimiento peligroso, que la religión popular
contemporánea asimila a lo demoníaco.

El cuarto elemento que doblega la voluntad de Chunquillan-
to es el bordón o cayado que lleva el pastor. Cualquiera que sea
la carga europea de este relato, resulta clara la prohibición a las
"escogidas" de trabar relación con personas ajenas a su rango y
especialmente con pastores cuya categoría social, en los Andes,
era bastante disminuida. Como parece ser que el mandamiento
se solía eludir por intermedio de encantamientos (5) nada más
apropiado que el bastón de una “hechicera” de la Costa para
esquivar las reglas. Envuelta en semejante red, la ñusta termina
por ser arrastrada por un despeñadero de errores que culmina en
su castigo al ser convertida en piedra junto con su cómplice (6).

Anotemos aquí que Chuquillanto es una denominación fami-



44

liar en las crónicas. Otra mujer desgraciada lo llevó en tiempos
coloniales. Fue la esposa de Guascar (Guamán Poma 1936: 143),
que habiendo vivido maltratada por su esposo, combatió su des-
ventura con un ánimo alegre que sólo la abandonó a la muerte
del Inka. Su unión no dió sucesores, lo que acerca, aun más, el
destino de las mujeres que compartieron tan nefasto nombre.

Con estos elementos, volvamos ahora a analizar las caracte-
rísticas globales del relato. En primer lugar nos debe llamar la
atención la forma en que el cronista valora los elementos de su
relato. De una parte se observa que, al catagorizarlos, ubica al
Sol, akllas, Tawantinsuyu, en otras palabras lo inkaico, como
componentes de un orden establecido y coherente. Frente a él
aparece Pachacamac, la hechicería, el demonio, es decir la cultura
costeña y por extensión lo no inkaico, como parte de la disrupción
de este orden. Es interesante anotar que en la única vez que se
menciona al diablo, es cuando éste avisa a la madre de Acoitapia
acerca de las vicisitudes de su hijo. E inmediatamente se aclara
que ella es hechicera y que ha sido una de las mujeres de Pacha-
camac.

Es en estos términos en que se explica la caída de la ñusta,
situación que desde un principio todos entienden que altera la
regularidad del sistema.

La contravención acarrea un castigo conocido tanto en los
Andes como en otras civilizaciones arcaicas: los pecadores son
petrificados. La pena impuesta, así como la denominación que
se les impone, arrastran un bagaje ideológico muy complejo. En
los mitos de origen hay también la versión en la que dos de los
hermanos Ayar, hombre y mujer, tuvieron relaciones sobre una
piedra que resultó ser la “guaca Sañuc” (7). El dios los castigó
por incesto y los condenó a quedarse allí, rodeándola; también
como “Pituciray y Sauaciray” (Santa Cruz 1968. 285). En otro
lugar de esta misma crónica encontramos una versión comple-
mentaria: en un supuesto viaje de Santo Tomás para la evange-
lización de los Andes, hubo de enfrentar a los « demonios locales ››
(wa/eas) y una vez derrotados los desterró a los cerros nevados;
uno de los que recibió tan extraño envío fue Pitusiray (Santa Cuz
1968: 293). Las wa/eas han sido dibujadas por Guamán Poma
(1936: 268-269) que las ubica en el Antisuyu, y consigna que se
les sacrificaban « dos niños y conejos blancos y coca y mullu y
plumas y zanco sangre de carnero ››.

Pereciera, pues, que la sanción es más bien generalizada y



45

cubre varias de las prohibiciones sexuales que seguramente tienen
una tradición muy antigua. Sin embargo, sería justo decir que
el contexto total de la narración comentada condena más bien
los antagonismos culturales del Cuzco. Es en cierta forma la visión
que podría tener un ciudadano imperial con respecto a la periferia.
Desde esta perspectiva, se entiende la repulsión que transmite el
relato a la desigual extracción de los amantes. En términos ideo-
lógicos, explica también el enfrentamiento entre la religión orga-
nizada del estado cuzqueño y lo que sus gentes y posteriormente
sus cronistas calificaron de hechicería.

3. Sayre Tupa y Cusi Huarcaì 8

3.1 Textos seleccionados

<< Sayra tupa Ynga, príncipe y sagaz capitán, que siendo mozo
de veinte años, ejercitaba en armas y siempre andaba en el campo
con su gente, donda su guarida era desde Yucai a Billca Pampa;
y como fuese novel mozo y gentil hombre no casado, traía para
su servicio una hermana [llamada] Cusi Huarcai, de la cual con
la ocasión que tan a la mano tenía se enamoró... pero los humildes
y amorosos ruegos, que el buen amante Saire Tupa hacía a su
parecer, poco la aprovechaban y considerando el discreto y sagaz
ynga que todo lo que hacía y decía no le bastaba para ser oído,
determinó mudar de parecer y procurar otro medio, y así salió
del valle de Yucai [para] entrar en la gran ciudad del Cuzco, en
Carmenga, [donde] topó un viejo y astuto yndio hechicero llama-
do Auca Cusi [“alegre guerrero” sería su traducción literal y su
sentido puede extenderse a “hechicero que da las buenas nuevas”],
a quien le encomendó su remedio... llegada la hora convenida para
el dicho efecto, el viejo Auca Cusi se fue a la quebrada y asiento
de Sapi, que es por Huaca Pongo arriba, por donde entra el ríb
a la ciudad, donde halló un pajarillo llamado entre los indios
quinti y por otro nombre causar-ca, que quiere decir revivido,
y es como un abejón de pico luengo y delgado, tiene muy linda
pluma de diversos colores que, al sol, hace diferente viso que a
la sombra y entre colores, muere o duerme fingen los antiguos
por octubre en lugar abrigado, asido de una flor blanca y pequeña
de mucha virtud y dicen que resucita en abril y por esto le llaman
causarca, y quente, por la variedad de los colores de las plumas.



46

Y la raíz de la dicha flor tiene otras muchas virtudes de impor-
tancia y es tan honesta que diciendo buacc/:vo se cierra que es como
decir deshonesta... Y yéndose, pues, el disimulado viejo a donde
la descuidada ñusta estaba, a quien con la virtud del pajaruelo y
flor, con un círculo y encanto que hizo, le habló y mandó que
luego al punto, y sin dilación alguna con rumor sosegado y apa-
cible, fuese con él adonde el príncipe Saire Tupa su amante y que-
rido hermano... Pasados pues algunos días mostró la querida y dis-
creta ñusta señales de mujer preñada, lo cual visto por los del
palacio real de su padre, quedaron todos maravillados, principal-
mente sus deudos y parientes, por haberla siempre tenido por
honesta y recogida. Con este cuidado y pesadumbre, muchas veces
y a menudo la preguntaban si estaba enferma o preñada y de
quien; la honesta ñusta respondía con rostro alegre y contento,
estarlo de Saire Tupa... [En consecuencia los vasallos y señores
vieron la necesidad del matrimonio] el cual se efectivizó muy
en as y en paz de sus vasallos y después en la de la Santa Madre
Iglesia. Y muerto su padre Manco Ynca hicieron las bodas entre-
veradas con las obsequias de real difunto, como se usa entre esta
g€I1t€... ››.

3 .2. Comentario
En el presente relato la historia de amor aparece mucho más

cristianizada. En primer lugar, como es fácil darse cuenta, la “falta”
existía tan sólo a los ojos de la sociedad española. Es sabido que
los Inkas, al igual que en el antiguo Egipto, asumían el incesto
real como parte de su condición divina; ello o la poligamia de
sus señores no podía haberlos incomodado, salvo, claro, que el
control político estuviese ya en manos de gobernantes europeos.
Aun así, en el caso de Sayre Tupa, se lograron las dispensas ne-
cesarias para validar su unión ante la iglesia católica. De esta
manera, se vieron satisfechos los gustos del monarca indígena y
la necesidad de contar con una pieza manejable en el montaje del
imperio colonial español. El arreglo a que se llegó no parece haber
complacido al cronista, que en otro lugar de su obra narra, no
sin cierto sabor a moral reivindicada, que la unión y el propio
monarca tuvieron un final desafortunado (9).

Pero por encima del encuadre general del texto, existen ele-
mentos de la hechicería de amor andino intercalados a lo largo
del relato. Veamos por ejemplo las artes de que se vale el joven



47

inka para conseguir a Cusi Huarcai. Fracasados sus ruegos, recurre
a un especialista, personaje que nos es conocido en la historia cul-
tural andina con el nombre de rana tinkuy (literalmente 'que une
gente') «los cuales tenían tanta eficacia en las humanas pasiones,
sus mandones hechizos que con ayuda del demonio forzaban y
compelían las voluntades de mujeres y hombres, a que (a mal
grado suyo) amasen y se aficionaren al que lo pretendía ›› (Cabello
1951: 288-289).

Auca Cusi pudo ser uno de ellos, que se provee de elementos
también notorios en el mundo andino para llevar a cabo su em-
presa. Su elección por el picaflor o q'enti es obvia, sus plumas
son el homenaje más frecuente a la divinidad y su vinculación con
el sol lo hacían a él y a sus colores uno de los símbolos más que-
ridos del estado imperial (Millones y Schaedel 1980).

Las plumas del q'enti servían también para construir pode-
rosos amuletos de amor, especialmente aquellos conocidos como
wa/eanki, de los que nos ocuparemos más adelante. Esta vez el
picaflor va asociado a una “flor blanca ” junto a la que permanece
asido (muerto o adormecido) durante los meses del otoño e in-
vierno europeo. Como se puede concluir, esta información com-
bina probablemente creencias de dos tradiciones, que como en
otros casos, los cronistas nos entregan superpuestas. Esto no inva-
lida ninguna de las dos, y lo más probable es que, desde muy
temprano, indígenas y españoles usaran fragmentos de sistemas
de creencias que culturalmente les eran ajenas. Lo que nos inte-
resa es averiguar, incluso a través de Murúa, la forma en que se
organizaban tales elementos, en cada uno de los complejos ideo-
lógicos en pugna.

El relato prosigue con el « circulo y encanto ›› que realiza
Auca Cusi, apoyándose en el q'enti y la flor blanca. Aquí se per-
cibe otra vez la manera en que Murúa construye su información.
El gesto ritual pertenece a la demonología europea, en la que era
frecuente trazar un círculo de protección cuando se- invocaba a
las fuerzas ocultas. El efecto es inmediato y Cusi Huarcai cae a
los brazos de su amante, en la mejor tradición de las narraciones
españolas de pactos infernales y celestinaje.

En contraste con esto, el procedimiento indígena, que llama-
ban tinkic/.vi 'júntalo' era quemar sebo y otros elementos en
una olla nueva (arimanca), preparada de acuerdo a un ritual, to-
davía en uso y que hoy sirve para asegurar la fortaleza de la vasija
(Guamán Poma 1936. 274).



48

Quedan algunos elementos sin explicación satisfactoria para
nosotros, pero que dan indicios de complejos ideológicos visua-
lizados fragmentariamente en la narración: la denominación cau-
sarca para el picaflor, con el sentido de revivido (de /eausay “vivir”
y kausarqa 'vivió, tuvo vida'). Todavía hoy, en octubre, un paja-
rillo de color pardo puebla en bandadas los campos roturados para
la siembra. Se llama kausay.

Finalmente nos interesa la flor blanca. ¿Será la flor del sanleay,
el cactus que suele poblarse de picaflores y cuya savia tiene pro-
piedades alucinógenas? No lo sabemos, pero largas secuencias
cerámicas prueban en su iconografía episodios como el que descri-
be la crónica. Esperamos un nuevo relato que pueda desbrozar
el camino de su interpretación.

4. El pastor y el aclla. Los guacanques de Sinchi Roca '°

4.1. Texto íntegro

« En este tiempo [al ascender Sinchi Roca al trono] habían
hallado a unos mozos y mozas que se amaban demasiadamente,
el cual por el dicho ynga dicen que fue preguntado los dichos mozo
y moza y los confesaron en acto público que no podían ser apar-
tados; entonces los preguntaron y hallaron en los dichos amance-
bados unas pedrezuelas muy redondas, y preguntados, dijeron
se llmaba soncoapa chinacoc [al margen comenta Avila: conco-
ylla es huacanqui), huaca chinacoc, y después acá como estas cosas
hubieron tantos, así gotas de agua como las pajas, asi de palos ››.

Entonces diccen que un pobre mozo llamado llamamichi y
todo andrajo había entrado en la casa del inga Sinchiroca, y de
una doncella muy querida del dicho inga se había ido tras aquel
pobre indio, y como... desaparecieron los hizo buscar hasta que
los trajo al uno y al otro y les mandó dar tormentos y la india les
confesó diciendo que [le] había robado el amor el dicho llama-
michi. Al fin después de haber hecho parecer un guacanqui dado
de un demonio, y entonces dicen que el ynga les preguntó que
¿donde había dado? el cual dicho indio, como había tenido pacto
con el demonio en unas cuevas. En fin, el dicho ynga no entendió
que era cosa del enemigo antiguo, y como las hubo en su mano,
les había sucedido mucho más que antes con el indio, y los indios
sus subjetos los procuraron de haberlos en las manos los gua-



49

canquis; y desde entonces dicen que en los cerros y manantiales
aparecieron muchas guacas (11) idólatras sin verguenza, y así
los había mandado que hubiese sacrificadores en cada pueblo y
parcialidades, al fin en todos los lugares no cupieron guacas; en
este tiempo los había comenzado sacrificar con sangre humana yt
con corderos blancos y conejos, cocas y mollos, y con seco y sanco.
Este desventurado Sinchi Roca dicen que siempre entendió en
regalarse, el cual dicen los mandar chotarpo vanarpo para acos-
tumbrar en las fornicaciones, y así han habido tantos vacanquest
[sic] que los indios los iban con aquellos presentes ››.

4.2. Comentario

La crónica de Santa Cruz Pachacuti está construida con una
clara intención moral. Los reinados de los inkas se suceden en
ella con o sin éxito, de acuerdo a la fe del monarca en el dios
verdadero (que les fuera revelado por Santo Tomás), o en las
“guacas”, deidades que precedieron a tal revelación y que el cro-
nista considera dirigidas por el demonio. En este contexto se ins-
cribe la cortísima biografía de Sinchi Roca de donde hemos extraí-
do los dos textos.

Como se puede apreciar, el texto nos es conocido. En primar
lugar nos narra la aparición de los wakanki, denunciada porque
quienes los usan « se amaban demasiadamente ››, tanto que « en
público confesaron que no podían ser apartados ››. Finalmente el
poder de los amuletos llega al palacio real cuando « una doncella
muy querida ›› del inka huye con un pastor de llamas, repitiendo
en cierta forma el argumento de Acoitapia y Chuquillanto. Al igual
que en Murúa, los amantes son capturados, pero ahora es el proprio
inka que decide castigarlos y en el tormento revelan la causa de
su pasión: un wa/ean/ei que el pastor recibiera de manos del de-
monio. Concluye la narración con la degradación del monarca a
ojos del cronista: habiendo usado él mismo de los wa/eanki y de
afrodisíacos (chotarpo y wanarpo) su conducta lleva el reino a la
ruina moral. Florecen entonces las wakas por doquier y con ellas
campea el demonio haciendo olvidar las enseñanzas de Santo
Tomás.

Examinemos en primer lugar el núcleo central de la narra-
ción: los waleanki (12).

Decir que los wakankz' son amuletos, es una explicación re-
cortada, aunque con cierto valor descriptivo. Como en el caso de



50

waka, mana o fetiche, estamos frente a conceptos cuyo ingreso
a la nomenclatura occidental crea problemas de precisión, debido
a la peculiaridad del contexto cultural en que estaban inscritos,
y en el caso de wa/ea o wakanki, al estado actual de las investi-
gaciones sobre el área andina, que sólo nos permiten conocer
fragmentos de su ideología.

Por lo menos parece certero decir que el vocablo proviene
de waqe “llorar”, y que es el protagonista de los rituales de amor
andino. Como se ve en la descripción que adjuntamos (ver nota
12), no tenía forma precisa e incluso, en lugar de ser construido,
el wakan/ei podía ser reemplazado por « yerbas, piedras, plumas,
gusanillos, etc, que igualmente se solían poner (ocultamente) en
la cama o ropa de la persona pretendida ›› (Cabello 1951: 288-
289). El wa/eanki era usado indistintamente por hombres y mu-
jeres y, aunque era de conocimiento generalizado, parece ser que
su empleo se realizaba necesariamente a partir de la consagra-
ción del objeto por un especialista. Incluso debieron existir algu-
nos subtipos de wa/eanki: el « carhuayanchi: para que pasando
cerca alguna mujer vaya luego en tu seguimiento; el huacallpachi:
con que hacer llorar a cualquier mujer por tí; etc. ››. (Pérez Boca-
negra 1631: 223-224).

A pesar de su importancia en el ámbito de relaciones hombre-
mujer, no era ésta la única función del wa/ean/ei, se le empleaba
también para cubrir ansiedades de diversa urgencia, aunque
como esta información es tardía, es probable que esta extensión
de su radio de acciones tuviera que ver con las nuevas necesidades
creadas por la condición colonial del indígena durante el Virrei-
nato. En todo caso, en la segunda mitad del siglo XVII se regis-
tran: el pacha guacan que da ropas y vestidos, el colque guacan
que da plata y el micuy guacan que da comida (Huertas 1981: 90).

Hemos dejado para el final el comentario de un oscuro texto
de Santa Cruz Pachacuti (1968: 293-294) en el que se refiere a
los wakan/ei en los tiempos primordiales. Como se dijo anterior-
mente, a juicio de este cronista, el dios civilizador de los Andes
llamado Tonapa era en verdad el recuerdo degenerado de la pre-
dicación de Santo Tomás. Sin embargo, al narrar las hazañas del
supuesto evangelizador, Santa Cruz transcribe textos íntegros de
tradiciones precolombinas, a las que luego añade la interpretación
que considera apropiada, desde el punto de vista católico. De
acuerdo con él, Tonapa recorre los Andes castigando a las wakas,
que como agentes del demonio, tenían dominada a la población



51

aborigen. Habiéndolas arrojado a los nevados se retiró a « su
casa... que estaba al pie de un cerro pequeñuelo y junto al río,
y por más señal dicen que como entramos del Cuzco al valle de
Xauxa; y más dicen, que antes de llegar a la dicha casa, había
de estar dos piedras pegados largos, a quien el Tonapa los había
hecho convertir en piedras, de una gauca hembra que se había
fornicado con un indio de Guanaca, y que se llamaba Atay Yma-
puramcaypa, que después en tiempo de Guayna Capac, se había
dicho a los indios el dicho dos piedras que era guacanque coy-
coylla; y lo mismo en aquel tiempo han habido guacanques en
la puna de Xauxa y antes de llegar a Pachacamac también han
habido a manera de cabillos [sic], bajo tierra. Lo mismo los han
hallado en el nido de Suyuntuy, piedras mancos [sic] en Chin-
chayunga ››.

Comenzaremos por decir que los lugares mencionados tienen
una carga ideológica muy marcada: el valle de Jauja, cercano al
santuario de Wariwillca y la región Chinchayunga, cuyo santuario
más importante fue Pachacamac, eran dos centros oraculares de
presencia constante en la historia de los inkas. Sintomáticamente
los dos pertenecen a complejos culturales marcadamente diferen-
ciados del Cuzco. El de la sierra central constituyó el corazón
del territorio wanka, entidad política que resistió a los inkas hasta
casi el aniquilamiento, y que a la llegada de los españoles tomó
entusiastamente su partido siendo uno de los factores que pesó
en la caída del Tawantinsuyu. Por su parte, Pachacamac llegó
a constituir una especie de estado pontificio de larguísima duración
en los Andes peruanos. Su origen se remonta probablemente a
las épocas del antiguo imperio Wari y continuó existiendo hasta
la Conquista. Durante el inkario, mantuvo una autonomía notable
que parece haberse apoyado en su prestigio religioso; como orá-
culo fue consultado repetidamente por los monarcas cuzqueños
y sus respuestas nos revelan un extraordinario sentido diplomá-
tico, lo que debió asegurar tan exitosa supervivencia.

El diferente destino político de ambos complejos culturales
no oculta su condición ajena a la civitas cuzqueña, que en un
caso podían despreciar a los wankas y en el otro respetar a los
chinchas, pero en cualquier forma reconocían a ambos con iden-
tidad distinta a la inkaica. En el texto, Tonapa aparece “limpian-
do” ambos señoríos, las wakas de Jauja son arrojadas a los ne-
vados, las de Pachacamac se entierran. Pero entre todas las dei-
dades castigadas, el dios civilizador escoge a aquélla que al haber



52

fornicado con un indio, estaba petrificada con su amante. Y la
escoge como signo amenazador y moralizante.

Si revisamos los textos de los relatos anteriores no podremos
evitar una asociación con Pitusiray, los nevados que alberga-
ban -- también petrificados _ al pastor y la ñusta. O bien a
una de las parejas primordiales, Ayar Cachi y su hermana, con-
vertidos a su vez en piedra, por haber tenido relaciones sobre
una wa/ea. De acuerdo con esto, todo parece indicar que las reglas
que normaban el incesto, ligaban la sanción política impuesta por
el estado, con la sanción social desarrollada al interior de la co-
munidad. En otras palabras, es posible que los inkas, para justifi-
car la rigidez de su ordenamiento, hubiesen extendido las reglas
del tabú sexual preexistentes en las comunidades andinas, dán-
doles entonces una dimensión de prohibición imperial. De esta
forma se aprovechaban al máximo las represiones internalizadas
desde edad muy temprana, desarrolladas como parte de la vida
familiar, al interior de la comunidad. A ellas se agregaban las
sanciones que hacían visibles las diferencias sociales establecidas
después de Manco Capac.

Como se puede ver a lo largo de todas las crónicas, las
wakas son el símbolo del poder local avasallado por los inkas,
es natural entonces que en las versiones cuzqueñas, se les cargue
de un tinte negativo, que se transforma en demoníaco al pasar
por la pluma del cronista hispano. Ellas son, pues, las causantes
de la vida de los waleanki, su presencia arrastra a los humanos
a peligrosas pasiones que violan las reglas de parentesco y peor
aún, que subvierten el orden establecido.

Una nota aparte merecen los afrodisíacos. La literatura colo-
nial recoge una extensa nomenclatura en la que además del clau-
tarpu o sutarpu y el lauanarpu, entre las plantas, figuran zahu-
merios como la huallaquita y hasta « cierto gusanillo llamados
sucama ›› (Pérez Bocanegra 1631: 222). Pero ninguno de ellos
tan importante como el huanarpo macho (Iatrop/ya macrantba)
y el huanarpo hembra (Cnidosculus baciacant/aus), arbustos de
abundante látex parduzco - el macho - y blanco - la hembra.
Ambos forman parte de la vegetación dispersa de cactáceas y
huarangal de las zonas xerófilas. La tradición contemporánea afir-
ma que aplicado el látex sobre el pene mantiene la erección y
prolonga el orgasmo. Su uso parece haber sido muy difundido
e igualmente reprimido desde épocas precolombinas hasta finales
de la Colonia. Su prohibición aumentaba en razón de atribuírsele



53

además características anticonceptivas. En tales circunstancias es
de esperar que cronistas y catequizadores hagan gala de una acti-
tud hipercrítica con respecto al uso del lauanarpu u otros afro-
disíacos. Lo interesante es que las evidencias nos muestran que
su proscripción se superpuso a un mandato similar que provenía
del estado inkaico. ¿Cuál pudo ser la actitud oficial con respecto
al amor y sexo? En todo caso, es evidente que un doble standard
de moralidad separaba la corte de esposas que acompañaba a cada
noble cuzqueño y la monogamia de las clases populares. Tal uni-
verso de desigualdad se ensanchaba aún más cuando pensamos
en los llama micbi: todavía hoy, bromeando acerca de su labor
solitaria se les acusa de recurrir al /Juanarpu. antes de entregarse
al bestialismo.

5. Quilaco Yupanqui y Cusìcuillor '3

5.1. Sintesis del relato

Quilaco Yupanqui es embajador de Atahualpa y del reino de
Quito ante el nuevo Inca, Huascar; en camino al Cuzco conoce
y se enamora de Cusìcuillor. El es hijo de un noble cuzqueño
que acompañó de regreso de Quito los restos del último inca,
Huayna Capac; ella es hija ilegítima de Huascar, a quien su
padre mantiene oculta en el campo, al cuidado de una tía que
conoce el secreto. Huascar a su vez, se ha casado con su propia
hermana, para legitimar de esta forma su posición de heredero
al trono. Al hacerlo hubo de vencer la oposición de su madre
(viuda de Huayna Capac) que le reprochaba la inútil crueldad con
quienes la acompañaron a ella y a la momia del monarca en el
viaje de Quito a Cuzco.

Quilaco Yupanqui es insultado por Huascar y tiene que re-
gresar a Quito, escapando de las crueldades del monarca gracias
a la mediación de la reina y su madre. En el camino envía un
mensajero primero y luego visita personalmente a Cusìcuillor a
quien le promete matrimonio en tres años. La tía de ella asiste
a la escena y certifica con su presencia al compromiso. En Quito,
el joven embajador da cuenta de su misión, y sus malas noticias
son confirmadas por el señor de los cañaris, Ullco Colla que
intriga en Quito contra Huascar, y a su vez informa a éste de
lo que sucede al norte de su imperio.



54

El Cuzco se moviliza para enfrentar a Atahualpa que había
tomado posesión de las insignias de su padre Huayna Capac.
Estaban en Quito puesto que allí murió el inka, luego de someter
aquella región. En el mando de las tropas imperiales se suceden:
Atoc, Guanca Auqui y Mayca Yupanqui que son derrotados por
los experimentados generales de Huayna Capac, ahora al servicio
de Atahualpa. Poco antes de empezar las acciones, Quilaco Yu-
panqui hace un recuento de los maltratos recibidos y más tarde
asume una posición de mando en el ejército. El relato de las ba-
tallas es penosamente detallado. En él se intercalan campañas
secundarias de ambos bandos: los quiteños arrasan a los cañaris
por haber intrigado en favor de Huascar, los de Cuzco intentan
la conquista de Pacamoro. Las victorias del bando de Atahualpa
dan posibilidad al cronista de introducir detalles sobre la vida
cultural inkaica: es así como se describe la fiesta de Itu, con 24
horas de penitencia y procesiones. Más adelante, una nueva derro-
ta obliga a Huascar a redoblar su penitencia, el ayuno durerà
ahora tres días y el propio inka se retirará a orar al cerro Gua-
nacaure. Hay también, in crescendo, un frenético consultar a los
dioses y sacerdotes, escudriñando el futuro en pos de una vic-
toria salvadora. Aun en el campo de batalla, los jefes de ambos
bandos recurren a la divinidad, portando a sus dioses y las “esta-
tuas” de sus líderes para que inclinen los resultados en su favor.
Se narra también el dramático retiro de Guanca Auqui a Vilcas,
despreciado por Huascar en razón de sus derrotas; el general
cuzqueño se refugia en la soledad del antiguo santuario del río
Pampas, de donde sólo lo saca el jefe militar reemplazante, luego
de una larga indecisión. _

Cabello nos regresa a su historia de amor, cuando al final de
una batalla Quilaco es herido y abandonado por su gente que lo
cree muerto. Tras largos y elaborados lamentos, en los que re-
clama la muerte por su desventura, es recogido por un misterioso
“mancebo” que se hace llamar Tito. El tal es, por supuesto, Cu-
sìcuillor disfrazada, que al haber transcurrido cuatro años de
la partida de su prometido, se dedicó a buscarlo, siguiendo, a
las “naciones” que acompañaban a Mayca Yupanqui, el último
de los generales cuzqueños. Su tía había enfermado gravemente,
y su padre _ el inka Huascar _ deseaba llevarla al Cuzco para
casarla con uno de sus jefes militares.

Quilaco Yupanqui es curado y alimentado por Tito y con-



55

1

viven seis meses, sin que pueda reconocer en su acompanante a
Cusìcuillor.

Mientras tanto se va consumando la caída del Cuzco. Quiz-
quiz, Rumiñahui y Chalcochima que durante la campaña han dado
pruebas de su pericia y valor, extreman su crueldad cuando el
enemigo baja la guardia. Si desde un principio habían castigado
a los aliados, como los cañaris y chachapoyas, ahora exigen el
absoluto sometimiento de la atemorizada nobleza cuzqueña. Se
escarnece especialmente a los consejeros del inka y se obliga a
que todos presten alianza a la “estatua” de Atahualpa. Sufren
igualmente la esposa y madre de Huascar, y más tarde, atraídos
por un engaño, concurren todos sus otros parientes que son ma-
sacrados por orden de Quizquiz. En esta parte del relato, Cabello
ofrece importante información acerca de la cultura militar andina,
así como de la simbología en que se envolvían las acciones gue-
rreras. Un ejemplo que nos llama la atención, es el hecho de que
los jefes vencidos fueran conducidos en andas maltrechas como
señal de escarnio. Se destaca por su violencia, la descripción de
la afrenta a los restos de Tupac Yupanqui, que son arrastrados
por el Cuzco y la matanza de las mujeres e hijos de Huascar.

La novela de aventuras se expande luego en historias ancilares,
reaparece así el rey de Chimú, apenas nombrado en los capítulos
anteriores, cuya muerte, tan violenta como la de sus antecesores,
da lugar a un nuevo monarca que se tornará luego muy favorable
a los españoles. La llegada de éstos conducidos por Pizarro, per-
mite otra divagación: tres de ellos se adentran en territorio de
Atahualpa, que tras algunas dudas decide mandarlos matar.

Finalmente, la captura de Cajamarca. Luego, el monarca qui-
teño, ya preso, ordena el sacrificio de Huascar que empezaba a
negociar su libertad con los españoles. Su muerte alerta a sus
partidarios aún con vida y uno de ellos avisa a Pizarro de posibles
ataques de los generales quiteños. Es así como Hernando de Soto,
lugarteniente del conquistador es enviado a entrevistarse con Chalco
Chima. Aquí reaperecen nuestros amantes, o mejor dicho Quilaco
Yuapanqui y su misterioso amigo Tito que todavía no revela
su identidad. Tito presencia el encuentro del capitán español
con el jefe quiteño y luego de convencerse de la « amabilidad y
nobleza que había notado en los Viracochas ››, corre e informar
a Quilaco de sus impresiones. Juntos solicitan audiencia a Soto
a quien le piden protección, luego de que Cusìcuillor sorprendiera



56

a inkas y españoles mostrando su condición de doncella desvalida
y valorosa.

La historia remata con el consiguiente final feliz. Hernando
de Soto los acoge y hace bautizar para luego apadrinar el matri-
monio que dura dos años. Al cabo de los cuales muere “cristiana-
mente” Quilaco y el español « aplica a Cusìcuillor, (ahora Leo-
nor) a su recámara ›› teniendo en ella una hija a quien el cronista
conoció en Cuzco casada con un escribano de su Majestad.

5.2. Comentario

Como se puede apreciar sin mayor dificultad estamos frente
a una novela de aventuras, de la más pura tradición española. Los
29 personajes principales y las 77 páginas han servido para trans-
formar la guerra de sucesión inkaica, en el marco adecuado para
una historia de amor plena de incidentes heroicos. Pero a pesar de
que la obra mantiene una estructura global estrictamente europea, al
interior de ella, el autor inserta segmentos de cultura indígena de
probado valor etnográfico e histórico. Pero esto no rescata la flo-
jedad de la trama, en la que los protagonistas indígenas han sido
vaciados de contenido. La relación entre ellos está construida en
base a estereotipos: << La hermosa Cusìcuillor (que hasta allí había
vivido libre y sin sospecha de saber que cosa fuese amor) no quedó
menos prendada de la hermosa gracia disposición y apostura del
Embajador que él lo iba de su increible hermosura; antes como
menos experimentada en aquella rabiosa pasión sentía más el efecto
amoroso, y con un nuevo pensamiento andaba tan inquieta y fuera
de si que sin quererlo ni pensarlo a pocos días se lo pudo conocer
Carva Ticlla su tía porque un suspirar ordinario unas preguntas
sin tiempo unas alabanzas de ajenas gracias sin propósito y fuera
de coyuntura un traer la plática a su gusto (casi por los cabellos)
un mudar de voz y color en el rostro, oyendo el nombre de la
cosa amada... ›› (Cabello 1951: 412). Más adelante el galán se
dirige a ella para solicitar su mano: « de mi tierra salí libre
próspero y acompañado, y ahora vuelvo solo, menesteroso y cau-
tivo: mas todo lo tengo por bien venido, por haber sido dichoso
camino, por donde vino a mi corazón tan alto merecimiento, como
es para mi teneros en él. con él vivireis mientras él viviere con-
migo, y siendo vos señora, servida de os ofrecer por mi esposa
yo lo habré por suma felicidad, y no entendais que soy de la hez
y vajeza de la plebe común, sinó tan alto linaje como se puede



-

57

juzgar, por la alteza de mi pensamiento y a tal demanda como
aquesta, a vos señora y amparo mío (dirigiéndose ahora a Carva
Ticlla) es dado el responder y no a la luz del cielo, por tanto (apro-
vechándonos del poco lugar que el tiempo nos concede) respon-
dedme nombre de mi estrella de oro... ›› (Cabello 1951: 420).

Como se puede deducir, el tratamiento de la sociedad indí-
gena, en cierta forma adelanta la imagen idealizada del mundo
americano, llevada a su extremo en la literatura francesa del siglo
pasado. Esta idealización es sin embargo muy diferente a la de los
cronistas del XVI, deseosos de introducir a América en el con-
texto mundial. Cabello en su Miscelánea alterna trozos de historia
europea con la tradición oral que recogiera en el Norte y Centro
del Imperio; su relato corta alternativamente una y otra versión
para intercalar la continuación de cada línea narrativa. En tan gigan-
tesco esfuerzo se desdibujan los personajes que terminan actuando
« como debieran actuar» y aunque llena de información impor-
tante en lo que se refiere a nuestro interés, la larga saga de Qui-
laco prueba una temprana utilización de motivos inkaicos para la
construcción de una historia de amor europea.

6. Ollantay “

6.1. Síntesis del argumento

Ollanta, general del ejército imperial vive un romance clan-
destino con Cusi Ccoyllor, hija del inl-ca Pachacuti. A pesar de
las prevenciones del sumo sacerdote Willca Uma y de las refle-
xiones sensatas de su criado Pikichaki, Ollanta, a la sazón gober-
nante del Antisuyo (una de las cuatro regiones del imperio) se
arriesga a solicitar a su dama por esposa. Su pedido nacía dene-
gado por las diferencias sociales, él era un cañari (es decir per-
teneciente a una confederación de tribus que solía proveer solda-
dos a los inkas [Gutiérrez 1952: 33]) 0 según otras versiones
un Harun runa 'hombre del llano' y no podía aspirar a tan en-
cumbrada consorte. La entrevista con el inka tiene el resultado
previsto y Cusi Ccoyllor es retirada del palacio para ser posterior-
mente sepultada en una mazmorra. Ollanta, desesperado, huye
donde su gente y la subleva contra Pachacuti proclamándose él
mismo como nuevo inka. Desatada la guerra, Rumiñahui es en-
cargado de batirlo, pero es derrotado (las acciones sufren aquí



58

un salto temporal de importancia _ 10 años _, aunque en el dra-
ma continúa la “ segunda jornada”). Ima Sumac, la hija de Ollanta
y Cusi Ccoyllor, se encuentra retirada en el Akllawasi, donde
también está prisionera su madre, aunque ambas ignoran el pa-
rentesco. Al mismo tiempo ha ascendido un nuevo inka, Tupac
Yupanki, quien exige a Rumiñahui que finalice el conflicto con
los Antisuyu. El general promete hacerlo personalmente y sin
ayuda militar. Paralelamente, Ima Sumac descubre la identidad
de la prisionera y decide ir en busca de ayuda. Rumiñahui corona
su empresa con éxito; fingiendo haber perdido el favor del inka
pide refugio a Ollanta, que organiza tres días de celebraciones
para agasajar a tan connotado personaje. Aprovechando esto, el
día final, Rumiñahui logra capturar al líder sublevado y a todos
sus vasallos, a quienes lleva donde Tupac Yupanki para que les
aplique el castigo correspondiente. Sorpresivamente, el inka per-
dona al sublevado y lo encumbra aún más: << En lugar del Inca
quedará sentado en mi trono gobernando el Cuzco ›› (Gutiérrez
1952: 87).

Finalmente le ofrece esposa, a lo que Ollanta responde na-
rrando brevemente su desgracia. Irrumpe entonces Ima Sumac
pidiendo libertad para su madre, se compadece el Inka y todos
la acompañan al A/ellawasi, allí Ollanta y Cusi Ccoyllor se reco-
nocen, se castiga a quien la aprisionaba (una anciana, por orden
de Pachacuti) y los protagonistas se reúnen felizmente.

6.1. Comentario

El drama Ollantay llega a nosotros con la carga de una larga
polémica todavía inconclusa. Ubicada su redacción en el XVIII,
desde fines del siglo siguiente se combatió ardorosamente tratando
de probar la indianidad o hispanidad de la mencionada pieza tea-
tral. El debate siguió invariablemente dos líneas de razonamiento
paralelo, de una parte los “hispanistas” resaltaban el caracter for-
mal del texto _ es decir su estructura de drama español _ mien-
tras que los “indigenistas” trazaban en documentos anteriores,
la historicidad de los personajes y la trama argumental. Planteada
de esta manera, la polémica, si bien terminó por adormecerse al
permanecer repetitiva, en cierta forma hizo evidente el avance
desigual de los estudios literarios e históricos. De una parte, la
producción española de los siglos XVI-XVIII permitía desde el
siglo pasado reconocer en la literatura indiana sus epígonos y



59

calcos, en cambio el estudio de la historia andina recién dió un
salto cualitativo a partir de los años sesenta.

Esto quiere decir que la argumentación “indígena” basada
en la información histórica, que reconocía pesonajes y trama en
épocas prehispánicas, quedó sin el sustento que le daba la inda-
gación previa a los años en mención. Por esta fecha, el estudio
del pasado precolombino reconstituyó su armazón teórico-meto-
dológica replanteando las elaboraciones llevadas a cabo en la do-
cumentación referente a la sociedad indígena. Esto comprometió
también a lo sostenido por los estudiosos de Ollantay. Argumentos
como la existencia real del teatro prehispánico, de los protago-
nistas de revoluciones fallidas, resistencia o literatura clandesti-
na, etc., no podrían ser ahora validados, al menos en lo que se
refiere a la historicidad específica de cada uno de ellos. Resulta
ahora claro que la tradición oral recogida por las crónicas, antes
que historia en el sentido de devenir o narración selectiva del
pasado, es más bien una versión fragmentaria de un relato para-
digmático. En éste, los datos específicos pueden o no tener corre-
lato real en el pasado, eso carece de importancia: en una civili-
zación arcaica como la de los inkas, tales narraciones cumplían
con la función de sentar las pautas morales del grupo.

Como es fácil deducir, el Ollantay no puede ser sometido
al mismo tipo de análisis que las crónicas castellanas del XVI o
XVII. Pero al mismo tiempo, es claro que aun en su forma dra-
matizada, el texto compuesto por Valdez o algún otro hombre
culto del XVIII, se nutrió de informaciones (orales o escritas) que
provenían de la sociedad indígena. Y dado que la historia de
amor es uno de sus temas centrales, nos interesa ver si su trata-
miento nos ofrece una nueva perspectiva de las relaciones hombre-
mujer, o si refuerza las versiones anteriores.

En primer lugar esta vez el amor entre la ñusta y el guerrero
es algo ya consumado. Cusi Ccoyllor está gestando una hija
de Ollanta y la madre de la princesa conoce la existencia del aman-
te. Como en las versiones primitivas, el galán pertenece a una
clase social inferior a la dama, y si prestamos atención al códice
de Santo Domingo, además es miembro de una etnía diferente.
Nótese que el A/ellawasi resulta malparado a lo largo de toda la
obra, primero Cusi Ccoyllor lo tuvo que haber burlado para ver
a su amante, luego Ima Sumac penetra a zonas que le estaban
prohibidas para descubrir la prisión de su madre y posterior-
mente escapa de él para implorar clemencia ja Tupa Yupanki.



60

Finalmente el nuevo inka, Ollanta y su corte irrumpen en la "Casa
de Escogidas”, rescatan a Cusi Ccoyllor y castigan a la anciana
que cumplía órdenes de Pachacuti, al tener encadenada a Cusi
Ccoyllor.

La obra está construida sobre nombres que tienen una carga
ideológica considerable, y no estamos refiriéndonos únicamente
a Ollanta. Recuérdese que Cusi Ccoyllor también se llamaba la
querida de Quilaco Yupanqui, en la larga saga de Cabello de
Valbos. No menos famoso es Anco Ayllo, apelativo del líder de
los chankas, señorío que enfrentó a los cuzqueños en los albores
del Tawantinsuyu, su derrota dió el espaldarazo a la expansión
inkaica. De igual importancia es Willka Umu (o Uma en el texto
dominicano) título con se designada al jefe del sacerdocio impe-
rial, cuya figura debió presidir toda cerimonia de nivel mayor
en tiempos del imperio. Tampoco resulta gratuito el hecho de que
los antis sean el pueblo que sustentó la rebeldía de Ollanta, y
recuérdese que en Antisuyu es donde Guamán Poma dibuja las
montañas de Sawa Siray y Pitusiray. Se supone que su población
perteneció a la región selvática, zona en la que el Tawantinsuyu
no penetró y que consideraba formalmente como territorio sal-
vaje y peligroso, antítesis de la civilización. Lo mismo puede de-
cirse de Rumiñahui y Chayanta, enemigos ambos de la tradicional
nobleza cuzqueña, uno porque acaudilló a las tropas de Quito,
el otro por representar la constante rebeldía de los reinos lacustres.

Destacamos esta información con un sentido muy diferente
de probar o no la veracidad de la existencia de personajes o
eventos mencionados. Como dijimos anteriormente, el que todos
o ninguno de ellos haya existido realmente carece de importancia,
lo que nos interesa ahora es que estos datos están señalando pautas
de comportamiento expresadas en términos históricos. En ese
sentido el drama Ollantay, aunque mezcla situaciones y personas
de diferentes épocas, separa cuidadosamente al Cuzco de los otros
integrantes del Tawantinsuyu, así por ejemplo Ollanta (cañari)
es acompañado en su revuelta por Anco Ayllu (chanka) y los antis.
De la misma forma, las reacciones del protagonista y su siervo
frente al sumo sacerdote suenan convincentes respecto a lo que
debió ser la relación del Wfllka Umu con los nobles provincianos.
También conviene resaltar el papel de los sueños y su rol premo-
nitorio: duerme Piki Chaki y anuncia malos pasos en la vida de
su amo, sueña Ima Sumac y descubre la prisión de su madre. Es
esta una situación largamente conocida en la sociedad andina, don-



61

de los sueños no sólo tienen un sentido que debe ser analizado,
sinó que hubo especialistas en hacerlo. Y acabamos de ver un
ejemplo no lejano en la desdichada historia de Chuquillanto.

Conviene, pues, revisar la literatura quechua colonial desde
esta perspectiva. Sería interesante conocer si entrado el virrei-
nato, era posible reconstruir las pautas culturales creadas por el
Cuzco, en la época de su apogeo. La manera en que el recuerdo
de su orden se va descomponiendo y la forma en que se recons-
truye lo indígena en situación colonial, podrían iluminar nuestro
viaje al pasado sin escritura. Por ejemplo, en esta historia de
amor, el Ollantay muestra la desigualdad de la pareja enamorada,
a través no sólo de los eventos del drama, sino también de las
distancias y oposiciones entre el Cuzco, y el general y sus aliados.
Pero parece haberse perdido ya el trasfondo ritual visible en las
historias del pastor, la ñusta y los wakankis. O quizá era dema-
siado complejo para ser representado a un público hispano, o tal
vez subversivo para una audiencia indígena.

7. Reflexiones finales
Al empezar este ensayo mencionamos las dificultades para

abordar el tema que nos interesa. Para el escritor del siglo XVI,
la tarea debió parecer avasalladora, salvo que optase por el fácil
recurso de repetir los estereotipos creados por la literatura corte-
sana. Pero aunque esto también se hizo (Quilaco y Cusìcuillor),
la tradición inkaica fue suficientemente fuerte como para hacer
posible la conservación de fragmentos donde expresaba su propia
concepción del mundo.

En este caso estamos frente a relatos que nos dan informa-
ción específica sobre las relaciones prohibidas entre hombre y
mujer. De acuerdo a lo que someramente hemos revisado, tales
prohibiciones están siempre referidas a relaciones entre hermanos
(Sayre Tupa y Cusi Huarcai) o personas de diferente condición
social (pastor-ñusta) y cuando esto acaece, se explica por la inter-
vención sobrenatural (waleanki, hechizos, etc) y tienen un final
desgraciado (muerte o petrifìcación). La presencia del más allá
no es gratuita, uno de los amantes la suele desencadenar, solici-
tándola a través de especialistas, amuletos o afrodisíacos, que en
última istancia desatan poderes que luego los amantes no pueden
controlar, y consecuentemente los arrastran a su perdición.

Es interesante anotar la identificación que se hace del incesto



62

primario (hermano-hermana) con la relación de desigualdad social
(pastor o extranjero con mujer noble), situacián que hipotética-
mente explicamos como un desarrollo tardío, probablemente bajo
presión del estado inka. De ser así, el Cuzco habría utilizado san-
ciones de origen comunal: la petrificación de los hermanos inces-
tuosos, para hacerlas extensivas a quienes violasen las reglas de
su organización social. Aun habiendo cristianizado su unión, Sayre
Tupa no logra evadir la mala fortuna, a la que su pasión lo arras-
trara. Había usado a un hechicero para poseer a su hermana y
al igual que aquel mítico Ayar Cachi pagó la culpa con su desdicha.
Aquél murió envenenado en el Cuzco, éste y su hermana quedaron
petrificados como ejemplo para las generaciones venideras.

No es extraño que el Tawantinsuyu haya desarrollado insti-
tuciones y conductas comunales para construir su estructura esta-
tal. Al hacerlo así, mantenía una línea de continuidad social que
hacía más comprensibles sus deseos para con la población sujeta.
Conocidas ya las reglas comunales (horror al incesto y su*sanción
social) era más fácil extender su aplicabilidad y volver a usar sus
símbolos, y declarar luego que se trataba de un mandato del inka.
La base ideológica seguía funcionando, simplemente se reordenaba
la jurisprudencia. -

Pitusiray será la misma elevación desde donde nos miran in-
cestuosos de diferente calidades: los hermanos pecadores de la
primera época, Acoitapia y su ñusta de tiempos inkaicos, todos
petrificados por lo que se ha ido convirtiendo en un solo pecado.

Es interesante observar el papel cumplido por los afrodisíacos
y wa/can/eis, sólo su intervención podría explicar el atrevimiento
de quienes contravenían las reglas imperiales. Nadie que no estu-
viese bajo su control atentaría contra ellas, por eso su uso estaba
reprimido, aunque su existencia denunciaba las dificultades de
mantener el orden. Resulta lógico descubrir que se les considera
regalo de las wa/cas; la crónica cuzqueña mantendrá a toda costa
la relación inka _ estado inkaico _ religión organizada, frente a /eu-
racas-behetría-waleas, contraponiendo la paz inkaica al caos que
precedió a la llegada de los hermanos Ayar. El imperio explicaba
así sus inconsistencias, ellas eran producto de intentos de regre-
sión a une edad superada, pero al mismo tiempo latente, que tenía
que ser controlada. R

Como hemos visto no siempre los escritores aceptaron en
sus relatos fragmentos de una ideología tan diferente de la suya.
En algunos casos, la historia de amor podía estar disfrazada de



63

indígena, en otros su construcción formal podía ahogar la infor-
mación aborigen. Pero aun así, la racionalización a que los obli-
gaba el material usado, nos permite intuir el conflicto de códigos
que estaban manejando. La dificultad del tema no es, pues, mo-
derna, ya que por encima de la objetividad a que se sentía obli-
gado, el testigo del XVI no era espectador neutro del proceso que
vivía. Y esa condición nos favorece: arrastrado por las pasiones
de su tiempo, recogió no sólo la gesta heroica de vencedores y
vencidos, sino que además logró rescatar la dimensión personal-
familiar-comunal que nos permiten conocer mejor tan gigantesco
proceso de cambio.

Notas

1. « Atenta había estado a estas pláticas la hermosa doncella y con rostro las
oía todas, y cuando Quilaco trató de su despedida, comenzó a sembrar sus hermosas
mejillas de perlas orientales ››. (Cabello 1951: 421).

2. « Combatido pues el desdichado amante [Sayre Tupa] de todas estas pre-
guntas [la mujer que él quería trataba de saber las razones que lo afligían] con
otros tantos pensamientos, no dejó de acudir a la cierta y verdadera respuesta de la
discreta y hermosa ñusta, con las rodillas en tierra, con fervientes y amargas lágrimas
y suspiros que desde las desdichadas entrañas le salían, rogándola humildemente
que tuviese por bien en conceder y admitìrle por esposo y marido; pero los humildes
y amorosos ruegos que el buen amante Saire Tupa hacía a su parecer, poco le
aprovechaban » (Murúa 1964: II, 26).

3. La versión que sintetizamos fue tomada de Murúa (1964: II, 17-25). Un
resumen de la misma se encuentra en Basadre (1938), Valcárcel (1939) y Lara
(1960) que se basan en ediciones anteriores a la nuestra.

4. Aunque no reconocemos al « ruiseñor ›› andino, los escritos coloniales no
son entusiastas de su presencia en los afanes amorosos: « cuando canta el ruiseñor
de cierta manera, dices, que a tí y a tus amores te traen en lenguas? Y cuando canta
de otra manera, dices, que no dicen de tí, ni de tus amores, nada? ›› (Pérez Boca-
negra 1631: 223). Otra versión lo identifica con el jilguero, pero eso no mejora su
caracter de mal agüero: escucharlo cantar es « tener riñas y padecer en pendencias ››
(Calancha 1639: II, XII, 378).

5. « A la entrada [“de sus palacios y morada”], los porteros y guardas las
cataron y miraron con diligencia si llevaban cosa alguna consigo porque refieren que
algunas veces sucedió a algunas ñustas de aquellas llevar a sus galanes metidos en
los chumpis que acá llamamos fajas, y otras en las cuentas de las gargantillas que
se ponían en las gargantas, y recelosos de ésto los porteros las miraban con mucho
cuidado ›› (Murúa 1964: II, 19).

6. « cansados de caminar, se sentaron encima de una peña pensando estar ya
salvos y seguros, y allí se quedaron con el cansancio adormecidos y, como entre
sueños oyesen gran ruido, se levantaron, tomando ella una ojota en la mano, que
la otra traía colgada en el pie, y queriendo otra vez huir, mirando a la parte del
pueblo de Calca, el uno y el otro fueron convertidos en piedras » (Murúa 1964:
II, 24-25).



64

7. Deidad del pueblo del mismo nombre, cerca del Cuzco, famoso por proveer
especialistas en religión _ “brujos y hechiceros” - hasta tiempos coloniales.

8. Los textos han sido tomados igualmente de Murúa (1964: II, 25-28). En
este caso el cronista atestigua su autenticidad al señalar en otra parte de su libro
(Murúa 1964: I, 226-231) algunos otros acontecimientos de la vida de sus prota-
gonistas, en época ya hispánica. Como se sabe, Sayre Tupa fue uno de los “Incas
de Vilcabamba” que finalmente accedió a convivir con el gobierno español.

9. « Aviéndose baptizado y contraído matrimonio Sayre Topa y su hermana,
fue desgraciado que la fortuna no le dexó gozar la quietud y paz que tenía en el
Cuzco entre los suyos mucho tiempo, porque solo vivió un año, que dicen que
Chilche Cañar, cacique de Yucai, lo mató con ponçoña » (Murúa 1962: I, 230).

10. La narración se encuentra en Santa Cruz Pachacuti (1968: 289). El tema
en relación a este texto, fue tratado por Vidal Martínez (1947: 135) y por Zuidema
(1964: 349-358). Ambos usaron una edición anterior a la nuestra. La crónica es
prácticamente bilingüe ya que el autor mezcla vocablos y construcciones gramaticales
sin solución de continuidad. Para un análisis del documento íntegro véase Millones
(1978).

11. El concepto de walea es muy amplio en cierta forma podría hacerse equi-
' I ' IC ' ° , 7,valente a hierofania, es,decir a manifestación de lo sagrado . Wa/ea era un san-

tuario, el dios mismo, el sacerdote poseído durante el trance, una mano con seis
dedos o una llama con dos cabezas. Pero si bien todo esto es walea, en el sentido
restringido se lo usa para designar a los santuarios y dioses locales, y en una deri-
vación moderna para nombrar cualquier resto arqueológico.

12. « El tener huacanquis o como llaman en los llanos, machacu (es) para
que les quieran bien otras personas se usa en otras partes. Hacenlos de los cabellos
de las personas de quien quieren ser amados, o de unos pajarillos de muchos colores
que traen de los Andes, o de las plumas de los mismos pajarillos o mosquillas
pintadas, a vueltas de otras cosas que ponen con ellas ›› (Arriaga 1968: 217).

13. El texto ha sido tomado de Cabello (1951: 406-483). Anteriormente fue
conocido y comentado por Vidal Martínez (1947) y Lara (1960) entre otros.

14. Como es fácil entender, en este caso nos interesa analizar el texto como
documento antropológico; con ello no descartamos la multitud de estudios literarios
realizados, simplemente delimitamos los alcances de este ensayo. Para llevarlo a
cabo hemos usado las versiones de Julio G. Gutiérrez (1958) y Farfán Ayerbe
(1952). Una bibliografia adecuada sobre este tema específico debe aparecer en el
tomo referente a Literatura Quechua que publicará en breve la Biblioteca Ayacucho.
Fue preparado por Edmundo Bendezú, a quien debemos un inmerecido aliento.

Bibliografia

Arriaga, P. _). de. 1968. “Extirpación de la idolatría en el Perú”, en
Crónicas peruanas de interés indígena, editado por F. Esteve Barba.
Madrid: Biblioteca de Autores Españoles, ed. Atlas.

Basadre, J. 1938. Literatura inca. París: Desclée de Brouwer.
Cabello Valboa, M. 1951. Miscelánea Antártica. Lima: Universidad

Nacional Mayor de San Marcos.
Calancha, A. (de la). 1639. Crónica moralizada del orden de San Agus-

tin en el Perú. Barcelona: Pedro La cavallería.



65

Guaman Poma de Ayala, F . G. 1936. Nueva Corónica y Buen Gobierno.
París: Institut d'Ethnologie.

Huertas, L. 1981. La religión en una sociedad indigena colonial. Aya-
cucho: Universidad Nacional San Cristóbal de Huamanga.

Lara, J. 1960. La literatura de los Quecbuas. Cochabamba: Editorial
Canelas.

Millones, L. 1978. “Los dioses de Santa Cruz (Comentarios a la cró-
nica de Juan de Santa Cruz Pachacuti Yamqui Salcamaygua)”.
Revista de indias 155-158.

Millones, L. 8: R. Schaedel. 1980. Plumas para el Sol: comentarios
a un documento sobre cazadores y cotos de caza en el antiguo Perú.
Boletin del Instituto Francés de Estudios Andinos IX, 1-2.

Murúa, M. (de). 1962-1964. Historia General del Perú. 2 voll. Madrid:
Instituto Gonzalo Fernández de Oviedo.

Pérez Bocanegra, J. 1631. Ritual formulario e instrucción de curas para
administrar a los naturales de este reino. Lima: Gerónimo de
Contreras.

Suarez-Mirabal, M. 1959. La poesia en el Perú. Lima: Tawantinsuyu.
Santacruz Pachacuti Yamqui J. (de). 1968. “Relación de antiguedades

desde reyno del Perú”, en Crónicas peruanas de interés indigena,
editado por F. Esteve Barba. Madrid: Biblioteca de Autores Espa-
ñoles, ed. Atlas.

Valcárcel, L. E. 1939. Cuentos y leyendas incas. Lima: Museo Nacional.
Valdez, A. 1952. El drama quechua Apu Ollantay. Lima: Publicaciones

Runa Simi.
Valdez, A. 1958. Ollantay. Cuzco: H. G. Rozas.
Vidal Martínez, L. 1947. Poesia de los Incas. Lima: Empresa Editora

Amauta.
Zuidema, R. T. 1964. Una interpretación antropológica del drama

quechua Ollantay. Folklore Americano 11-12.

Resumen

Al no tener escritura, la cultura de los inkas sólo puede ser cono-
cida a través de la etnología y arquelogía. Otra opción es deducir de
las crónicas europeas del siglo XVI aquellos elementos que pertenecían
a la sociedad recién descubierta. En el presente trabajo, los autores
rescatan de aquellos documentos seis historias de amor, tres de amores
cortesanos y tres de amores prohibidos. Las primeras describen la rela-
ción afectiva entre miembros de la nobleza, las otras, tratan de ro-
mances entre plebeyos y damas nobles. De acuerdos con estas fuentes,



66

ambos niveles sociales (el comunal y el estatal) comparten el uso de
amuletos, afrodisíacos y rituales, necesarios para que la relación se con-
crete. Sin embargo las distancias sociales hacen que el estado inka
establezca barreras entre el pueblo y la nobleza, de tal manera que
sus mujeres quedasen fuera del alcance de los plebeyos. Para que tales
distancias quedasen bien expresadas, los gobernantes, a más de los
castigos correspondientes, organizaron sanciones ideológicas que reco-
gían las versiones comunales del horror al incesto. De esta forma,
acercarse a una dama no sólo traía consigo el riesgo de ser colgado
de los pies o torturado por las autoridades, sinó que también acarreaba
el mismo castigo divino, internalizado desde su niñez, cuando los
padres y la comunidad prohibieron la relación entre parientes cercanos.

Sommario

Non possedendo scrittura, la cultura degli Incas può essere cono-
sciuta attraverso l'etnologia e l'archeologia. Un'altra possibilità è quella
di individuare nelle cronache europee del XVI secolo gli elementi ap-
partenenti alla societå appena scoperta. In questo articolo, gli autori
presentano sei storie d'amore tratte da quest'ultimo tipo di docu-
menti: tre di amori cortigiani e tre di amori proibiti. Le prime descri-
vono il rapporto sentimentale tra membri della nobiltà, le altre rac-
contano idilli tra plebei e dame nobili. Secondo queste fonti, entrambi
i livelli sociali avevano in comune l'uso di amuleti, di afrodisiaci
e di rituali, strumenti necessari alla realizzazione del rapporto. Tut-
tavia, le distanze sociali fecero sì che lo stato inca stabilisse barriere
tra popolo e nobiltà, tali che i plebei non potessero raggiungere le
donne nobili. Per meglio evidenziare le distanze, i governanti, oltre
ai castighi corrispondenti, stabilirono sanzioni ideologiche che rispec-
chiavano i sentimenti di orrore per l'incesto esistenti nel popolo co-
mune. Cosi, avvicinare una dama non comportava per un plebeo sol-
tanto il rischio di venire appeso per i piedi o torturato dalle autoritã,
ma provocava anche la punizione divina, interiorizzata gìà fin dall'in-
fanzia, quando i genitori e la comunitâ insegnavano il divieto dei rap-
porti sessuali tra parenti stretti.


