
NOTE

CAUSE E CURA DEL DYDWE: ANALISI DI UNA MALATTIA
TRA GLI ABURE DELLA COSTA D'AVORIO

Carla M. Rita

Che il concetto di malattia, con il suo complesso di cause e manifesta-
zioni, debba essere affrontato e studiato in relazione a fattori culturali, oltre
che biologici, e un dato ormai pienamente accettato dalla scienza occidentale.

Ciò non e però sufficiente a consentire il superamento del divario ideo-
logico esistente tra medicina moderna e tradizionale. Laddove la prima af-
ferma che eziologia, sintomatologia e diagnosi sono logicamente concatenate
- anche se sintomi identici possono permettere di individuare malattie di-
verse, e al contrario processi morbosi aventi la medesima causa possono
manifestarsi con sintomi diversi - la seconda non riconosce una rigida con-
catenazione tra agenti, stati patologici e diagnosi (Buxton 1975, cap. 15;
Lieban 1973; Colson 8: Selby 1974; Fábrega 1974; Young 1982).

Nelle culture subalterne (Cirese 1975) e in quelle extra-occidentali in
genere la classificazione delle malattie rispecchia una classificazione cultura-
le delle avversità (Lieban l973:l047), organizzata dalla visione generale che
della sfortuna hanno gli individui. La malattia non è dunque intesa come
un elemento oggettivo che si mantiene costante. Spetta al curatore indivi-
duarne la causa, volta per volta. Qualunque essa sia, il fattore causante ha
sempre natura particolare, anche se classificabile nel quadro generale delle
relazioni tra il malato e l'ambiente circostante.

Largamente diffusa è inoltre la concezione della malattia come manife-
stazione di un castigo (cfr. Murdock 1980). Esso punisce chi abbia commes-
so una colpa per non aver ottemperato alle indicazioni sociali o religiose
della propria cultura, oppure anche un individuo diverso dal trasgressore,
ma a lui legato per vincoli di parentela. Non viene infatti accettato come
evento ordinario che una persona cada gravemente malata o muoia all'im-
provviso nel pieno delle proprie forze; avvenimenti questi che vengono
ammessi come naturali - ma non sempre né ovunque - soltanto per quanto
riguarda i vecchi e i bambini, non più o non ancora membri socialmente
attivi del gruppo. Ma l'infermità grave o la subitanea sventura di un indivi-
duo adulto e operoso sono considerati come indizi di una deviazione sul
piano sociale, morale o religioso, e richiedono pertanto l'immediata elimi-
nazione della colpa originaria per consentire il ristabilimento deIl'ordine tur-

1.'Uomo, Volume VIII - n.1, 1984



98

bato. La malattia dunque si caratterizza per una sua funzione significante,
trasmettendo un preciso messaggio alla società. Fondamentale diventa così
la diagnosi, interpretabile come indagine sulla rettitudine morale degli indi-
vidui, mentre la sintomatologia non raggiunge il valore acquisito nella mo-
derna scienza medica (1).

Tra gli Abure (2) della Costa d'Avorio troviamo riaffermata questa inter-
pretazione generale dell'infermità come elemento di controllo sociale. Una
particolare malattia infantile, il dyowe, presenta tuttavia caratteristiche sin-
golari, poiché non corrisponde a queste connotazioni “punitive“.

L'etimologia della parola dyawe non e chiara. Secondo una spiegazione
datami, il termine sarebbe composto da dy, contrazione dell'esclamazione
di dolore odyo, e da awe 'malattia'. Altri informatori sostengono invece
che vuole dire 'cosa vecchia'. ll termine awe assomma in sé concetti di
malattia e morte e sta ad indicare tutto ciò che sconvolge in qualche modo
il normale fluire della vita dell'uomo. Gli stati morbosi che colpiscono gli
individui vengono suddivisi in due ampie categorie, in base alla gravità,
all'intensità ed alla possibilità di cura che ciascuna infermità può avere. Le
alterazioni patologiche meno gravi (raffreddore, tosse, influenza, infezioni
leggere agli occhi, dolori addominali, diarree, ecc.), cosi come quelle (ad
es. la malaria) per cui si conoscono ormai efficaci rimedi, non destano parti-
colari preoccupazioni e vengono relegate al ruolo di avvenimenti naturali
(cfr. Alland 1970). Spesso la continua convivenza con alcuni tipi di affezio-
ne largamente diffusi tra la popolazione - come accade per i parassiti intesti-
nali dei bambini - fa sì che la malattia non venga più neanche ravvisata
come tale. I rimedi che contribuiscono a rendere all'individuo lo stato di
salute consistono in decotti, infusi e pozioni di erbe medicinali. Poiché si
tratta di conoscenze comuni, rendono superflua la consultazione di un gua-
ritore indigeno (allo ayopué / “colui che prepara la medicina' / 'colui che
conosce l'uso delle erbe') (3).

Ben diversa è l'attenzione che viene prestata alle malattie gravi ed im-
provvise. Esse vengono interpretate come conseguenze dirette di mancanze
ed errori commessi volontariamente o involontariamente nei confronti di
un altro uomo o di un essere sovrannaturale. L'invidia suscitata da un'ecce-
zionale serie di eventi fortunati, una maledizione ricevuta per non aver ri-
spettato le norme ereditarie tradizionali, l'indignazione provocata dalla
scoperta di relazioni sessuali illecite o proibite (4), l'ira delle divinità cui
non sono stati indirizzati i dovuti ringraziamenti o che hanno visto infrange-
re tabu o profanare luoghi loro consacrati, sono situazioni considerate mi-
nacciose e tali da scatenare infermità spesso mortali. Ma a differenza dagli
esseri sovrannaturali, l'uomo non può provocare il male con le sue sole
capacità - a meno che non sia dotato di poteri superiori - e deve quindi
rivolgersi ad un operatore cultuale (5), ad un aye 'strega, stregone' (6) o
ad un fattucchiere perché lo aiutino a realizzare le proprie malefiche inten-
zioni. Nessuna divinità accetterebbe infatti l'invocazione diretta e senza giu-
sta causa di un qualsiasi individuo, il quale rischierebbe anzi di attirarne
l'attenzione su di sé.



99

Il dyawe invece è il risultato di un'ingerenza del mondo dei morti,
avula (7), su quello dei vivi. È un'infermità fisicamente invalidante che ha
come sua caratteristica non quella di condurre alla morte, ma di lasciare
il corpo segnato. Può accadere infatti che un individuo muoia di morte
violenta (ad esempio cadendo da un albero, investito da un'automobile,
ferito da un colpo di fucile, ecc.), riportandone segni ben visibili sul pro-
prio corpo. Poiché la morte violenta sta ad indicare che il suo destino uma-
no non si è concluso regolarmente, il defunto avrà certo il desiderio di
tornare in vita per completare la propria missione e lasciare la terra soltanto
quando il tempo per lui stabilito alla nascita dalla divinità sarà compiuto.
Continuerà perciò a vagare intorno all'abitato e presto si reincarnerà in un
neonato - di sesso maschile o femminile - appartenente al proprio lignaggio
(8), il quale porterà però su di sé il difetto fisico del parente morto (9).
Nulla vi è di vendicativo in questa scelta del defunto di reincarnarsi; egli
non intende portare a termine un'azione malevola, ma è spinto da un'in-
coercibile volontà di vivere.

Questa “indebita” intromissione di un defunto nel mondo dei vivi non
porta con sé elementi tali di apprensione da determinare un insieme di ri-
tuali apotropaici. Una volta nato, il bambino condurrà una sua vita indipen-
dente e, per quanto possibile, normale, senza che alcun legame particolare
venga ad instaurarsi con il parente defunto, nonostante che la natura della
malformazione permetta quasi sempre - grazie ad un processo logico a po-
steriori - di identificarlo. Sono pochi anche i casi in cui si decide di attri-
buirgli lo stesso nome proprio (10).
Gli Abure credono però che, al di là del desiderio che i defunti hanno

di reincarnarsi, il reale manifestarsi del dyawe possa anche essere regolato
da un generico disegno divino, inteso come espressione della volontà della
divinità suprema, Nyamiê, onnisciente ed onnipresente. Nyamiê' può far
sì - ad esempio - che una donna incinta che ha riso del difetto fisico di
una persona partorisca un infelice, o può rendere inconsistente lo sperma
di un uomo così che i suoi figli nascano gracili e di sviluppo lento (ll).

Non tutti gli individui malformati sono però considerati dyawe; ad esem-
pio gli ipo- o polidattili sono chiamati m'c¢' (Niangoran-Bouah 196-4:96-97).
Dyawe - poiché il termine viene usato sia per designare la malattia sia per
indicare l'individuo colpito (dyawepwé 'chi ha dyJwe'; dyawe ncbc 'bam-
bini dyJwe') - è considerato chi mostra anomalie alle membra (paralitico,
piede torto, claudicante) (12) oppure chi presenta sulla testa 0 sul corpo
grossi bubboni e ascessi. «È una malattia che colpisce i muscoli e i nervi
formandovi dei nodi, delle pieghe» dicono gli informatori per chiarire l'e-
satta origine delle diverse manifestazioni esterne del dyawe. I bambini col-
piti da dyawe, e non da affezioni similari che lasciano nondimeno il corpo
segnato, sono comunque rari.

La malattia dyowe può manifestarsi come malformazione congenita, ma
spesso i bambini ne vengono affetti dopo la nascita - disastrosi sono ancora
oggi in tutta l'area gli effetti della poliomielite - e in questo caso l'espressio-
ne usata è mbetye awó dyawe/'dyawe a causa della terra'. Talvolta già du-



100

rante la gravidanza la madre viene messa in allarme dalla comparsa di bubboni
o ascessi sul ventre, che indicano un possibile dyawe del feto.

Contrariamente a ciò che avviene per altri tipi di malattie, nel caso
del dyawe la diagnosi viene dunque a perdere il suo valore risolutivo, poi-
ché non è necessario andare a ricercare alcuna causa scatenante né svelare
alcuna colpa. Oltretutto la gente è quasi sempre in grado di capire da sola
se la malattia è o non e dyawe, a causa delle sue peculiarità. L'intervento
del leomiê, che "vede" l'infermità, diventa quindi pressoché superfluo, tan-
to da essere raramente cercato. Anche per la successiva cura - che deve
essere sempre effettuata, nonostante la malattia sia ritenuta inguaribile nella
maggioranza dei casi - si ritiene che non sia indispensabile rivolgersi ad
un Ieomíê', benché il suo potere di “cacciare” la malattia sia di certo maggio-
re di quello di un normale guaritore.

L'indeterminatezza del tentativo di cura fa sì che anche le modalità con
cui essa viene praticata possano variare da guaritore a guaritore. La descri-
zione seguente si riferisce a due sedute registrate nel cortile di N.A., una
komiê di circa 60 anni. I pazienti erano una bambina di 2 anni che non
camminava ancora, ed a cui un'altra Ieomiê aveva già diagnosticato un dya-
we, ed una donna incinta all'ottava gravidanza che compiva la cura per
evitare finalmente di partorire figli malaticci o invalidi. Nonostante la diver-
sità delle due situazioni e la differente evidenza del male, la Ieomiê agi in
modo analogo, ricevendo in cambio lo stesso piccolo compenso (13).

La prima parte della seduta è rivolta alla preparazione del dupa, il me-
dicamento ottenuto dalla triturazione di alcuni vegetali portati dal paziente
in seguito ad una precedente segnalazione della /eomië. Subito dopo il tra-
monto, mentre all'intorno le attività domestiche continuano a svolgersi nor-
malmente, la Ieomiè' procede ad amalgamare i vari componenti sino a formare
una pallottola molle e rossa, di pochi centimetri di diametro.

Dapprima la Ieomiê tritura gli steli del Ieolerobedí (Canna indica) e ne
utilizza il liquido che ne esce per allungare l'impasto delle altre sostanze.
Passa poi a pestare una noce di cola, base, e a grattugiare la costola di
una foglia di palma da olio (Elaeis guineensís; evè 'palma'; bedyelee 'foglia
di palma'). Aggiunge infine i seguenti componenti (14):
1) oyuefé (efé “filo, liana'; cfr. Ablé l978:167) si grattugia una parte

della scorza;
2) esêve albero che viene fatto crescere nei pressi degli altari della

foresta. Spesso con il tempo forma delle escrescenze ros-
se simili a tuberi, che vengono grattugiate a scopo medi-
camentoso;

3) nemremé piccola pianta legnosa con cui si fanno le scope; se ne
usano le infiorescenze seccate;

4) alolongò rampicante di cui si grattugia una parte della scorza;
5) aesa (composta da ac 'terra' ed esa “peperoncino”, cioé 'pe-

peroncino ipogeo', in contrapposizione al comune pepe-
roncino aereo) semi marroni contenuti nel tubero rosso
di un'erba, assai usati nella farmacopea indigena;



101

6) aselé albero considerato 'sacro' perché utilizzato per delimita-
re i terreni e per ombreggiare gli altari della foresta ed
il cortile della dimora reale (Ablé l978:228, Niangoran-
Bouah l978:l29); se ne usano le foglie;

7) cleplãbc albero con corteccia bianca chiazzata di beige, assai lon-
gevo, che viene spesso utilizzato per sorreggere il cacao
e i banani; come l'esêve indica anche la presenza di un
altare. Se ne usano le foglie;

8) nunwf arbusto simile alla menta, le cui foglie sono usate a sco-
po rinfrescante; insieme al peperoncino ed al limone co-
stituisce la base di molti rimedi tradizionali.

Nel dupa così ottenuto viene inoltre inserito un pallino da cartuccia
(otü Jnwe' / “pietra del fucile' /; vedi oltre) ed infine tutto il composto è
lasciato riposare per un attimo sulle monete del compenso.

Una volta conclusasi la fase dei preparativi, ha inizio il vero e proprio
rituale di cura, che consta di due azioni tra loro contemporanee: un'opera-
zione di strofinamento accompagnata da una recitazione ritmica. Dapprima
la Ieomíê' spalma il dupa con la mano sui punti critici del corpo del malato
(viso, gola, braccia - verticalmente e orizzontalmente - petto, ventre, ombe-
lico, fianchi, gambe); poi ripete l'operazione più accuratamente servendosi
di foglie di mmwc.

La funzione terapeutica del dupa sembra perciò essere di tipo magico
simpatico. Senza dubbio il pallino da cartuccia e la foglia di palma vengono
impiegati a causa del diretto legame che li pone in rapporto ad una morte
violenta del parente defunto rispettivamente per un colpo di arma da fuoco
o per caduta da una palma. Le relazioni esistenti tra gli altri componenti
ed il dyawe appaiono invece più vaghe. Si tratta di associazioni mentali
generiche derivanti dalla connessione - di un albero, una liana, un rampi-
cante - con possibilità di incidenti invalidanti, dalla sacralità acquisita con
la vicinanze ad altari (nn. 2, 6, 7), dalla capacità di “spazzare via" qualcosa
(n. 3). Bisogna comunque ricordare che di alcuni vegetali impiegati nella
cura del dyawe vengono comunemente riconosciuti i benefici e se ne fa
largo uso nelle terapie tradizionali (noce di cola e nn. 2, 5, 8).

Per quanto concerne i gesti compiuti dalla Ieomiê', il simbolismo della
cura è tanto trasparente - e comune a culture diverse - da essere addirittura
esplicitamente dichiarato dallo stesso soggetto operante. Il toccare il mala-
to, l'imporre su di lui le mani sono atti che permettono al curatore di tra-
smettere il proprio potere, la forza avuta per un particolare collegamento
con un essere extra-umano. Nello stesso modo il soffio che la komiè' alita
sul corpo dell'infermo, seguendo una prassi tipica delle cure sciamaniche,
ha un valore di "benedizione", di passaggio di potenza verso chi è incapace
di agire da solo contro il male.

L'intera azione della Ieomiê' - che si conclude nell'arco di una decina
di minuti - è, come già detto sottolineata dalla ripetizione di una recitazione
ritmica, mutabile di volta in volta nelle singole parole a seconda del pazien-
te e delle sue condizioni, ma sempre pronunciata nell'intento di affermare'



102

il proprio potere nei confront_i dei devastanti effetti del dyowe. L'infermità
viene affrontata personalmente, con formule dirette («Dyowe, tu rendi la
bambina pigra... non devi rendere la bambina malata... lascia le sue gam-
be... non attaccarla›) e le viene ingiunto di allontanarsi dal corpo dell'infer-
mo, poiché in tutti gli interventi operati in precedenza la komiê' ha avuto
ragione del male («Faccio questo sacrificio per la salute... tutte le persone
della terra sono venute a farsi curare e sempre sono riuscita ...una volta
scoperto che sei tu, devi andartene›). Offrendo loro libagioni di rum
(ncá [pejmpre 'bevanda rossa'), la komíè' chiama inoltre numerose divinità
dei fiumi perché prestino aiuto alla sua impresa e le diano più forza mentre
prega per la salute del malato.

Le variazioni nella terapia - oltre che alla diversificazione tra curatore
e curatore - dipendono inoltre dalla necessità per la leomië di elencare più
e più volte durante la seduta i vari tipi di dy:›we, cioè delle cause che posso-
no aver provocato la morte violenta dell'individuo reincarnatosi. Anche
se, come già accennato in precedenza, tra l'infermità del bambino e il de-
cesso del parente il nesso causale è quasi sempre deducibile, in realtà non
si è mai sicuri di quale dyawe si tratti in particolare e perciò la cura, che
è comunque praticata nonostante il verdetto diagnostico, viene rivolta al-
l'infermità in generale. Per ottenere la guarigione è però necessario aggredi-
re di volta in volta lo specifico dyawe da cui il paziente è affetto, e pertanto
un elenco di tutti i casi possibili deve essere ripetutamente pronunciato,
pur senza che vengano adottate formule fisse. Come per gli ingredienti del
dupa, è l'insieme che riscuote efficacia nel suo complesso, ma fondamentali
risultano i singoli componenti.

I tipi di dyawe ricordati, oltre a quello a sé stante che provoca bubboni
o ascessi, sono i seguenti:

1) tomobz' dyowe (da tomobz'< fr. automobile) dyJwe dell'automobile;
2) aswe ” dyawe del fiume;
3) elibe " " dell'albero;
4) otü' " " del fuCi|€;
5) bedyelee " “ della foglia di palma;
6) nlãtè' " " del coltellaccio;
7) Jvwc " " della pietra;
3) ag,-_-› " " del bastone da scavo;
9) aleumã' " " de1l'ascia;
10) gm " dei pesci;
ll) Jgbabwe " " del fulmine;
12) ayg; ” " della strega.

Al termine della seduta la komiê consegna il dupa avanzato, gli steli di
Ieolebrobadí e le foglie di nunwe al paziente e raccomanda di ripetere le ap
plicazioni a casa per almeno due volte. Essenziale per il buon esito della cura
è anche il digiuno “purificatorio" del malato per tutto il resto della serata suc
cessivo all'intervento terapeutico.

Un tempo i bambini che presentavano gravi malformazioni alla nascita



--

105

venivano soppressi nei primi giorni di vita, quando ancora non erano consi-
derati essere umani stabilmente inseriti nella società (15). Oggigiorno invece,
grazie alla possibilità - inesistente in passato - di mandare i bambini a scuola
o in centri appositi, oppure di affidarli alle missioni, sono sempre più nume-
rosi i genitori ehe decidono di non sopprimere i propri figli. Ai bambini mino-
rati fisici viene così riservato un trattamento che tende a non distinguerli dagli
altri, anche se la necessità dell'apprendimento di una attività produttiva spin-
ge ovviamente i congiunti a prestare maggiore attenzione agli individui sani.
I bambini dyawe non devono comunque sottostare ad alcun tabu alimentare
o ad altra restrizione rituale e, divenuti adulti, possono sposarsi e procreare
a loro volta.

La specificità del dyawe, in contrasto con la visione generale delle infer-
mità - propria di molte popolazioni, anche delI'Africa occidentale - come eventi
punitivi e fortemente traumatici, ne fa un caso singolare.

Nonostante la gravità delle sue devastanti manifestazioni e la pericolosità
rappresentata dal suo essere tramite tra il mondo dei vivi e quello dei morti,
al dyawe non si rivolge in realtà 1'attenzione di norma prestata alle malattie
più serie e la cura non richiede cerimonie o riti specifici né operatori speciali-
stici. La diagnosi d'altra parte non ha necessità di essere ricercata, in quanto
è alla portata di tutti; e ciò ovviamente deriva anche dal fatto che le infermità
indicate come dyowe sono giudicate ineluttabilmente presenti e irreversibili.
La cura si risolve pertanto in un generico intervento che, senza alcuna possi-
bilità di riuscita, viene indirizzato alla malattia nella sua globalità, con scarso
riguardo ai singoli casi.

Note

1. Sull'argomento, per quanto riguarda l'Africa Occidentale, cfr. tra gli altri Field
(1961), Grottanelli (1969:382-387), Augé (1975), Mallart Guimera (1977).

¢Ampliando in misura per noi anomala la ricerca delle cause di sventura, malattia,
infortunio e morte, tanto da includervi l'intervento di esseri sovrumani accanto ai fatti
del mondo naturale e ai segreti della coscienza singola, gli Nzema danno a quelle che
noi chiameremmo diagnosi clinica e prassi medica le dimensioni di un'inchiesta sociale
se non addirittura di uno scrutinio cosmico, e la profondità dell'introspezione morale»
(Grottanelli 1977-78, vol. 21x).

«I Lobi... accettano che una malattia, un incidente, un morso di serpente possono
essere la causa finale di una morte ma non l'origine, che si dovrà invece ricercare nella
collera di una divinità, del proprio spirito protettore o di un antenato verso il quale è
stata commessa una mancanza» (Antongini ai Spini 1981:123).

D'altro canto anche nella nostra cultura emerge, in espressioni del tipo -Dio! Ma
cosa ho fatto per meritare tutto questo», un'adesione inconscia alla visione “punitiva"
del male.

2. Popolazione del gruppo linguistico kwa, sottogruppo delle lingue lagunari (per
alcuni addirittura akan), gli Abure (circa 35.000 individui) sono oggi localizzati nel1'a-
rea lagunare sud-orientale della Costa d'Avorio. Dediti all'agricoltura (manioca, taro, igna-
mi, banane; caffè, cacao, ananas, palme da olio) ed alla pesca, gli Abure sono suddivisi
nei cinque centri principali di Mossou, Yaou, Bonoua, Odjowo, Ebra. Ogni villaggio



104

- ripartito nei due quartieri di Koumassi (ovest) e Beniñi (est), in ricordo delle capitali
asante e nzema occidendale - costituisce un'unità politica a sé stante in cui interagisco-
no gruppi di discendenza (7 clan matrilineari a residenza virilocale) e classi di età, que-
ste ultime funzionanti sul modello galla (Niangoran-Bouah 1960, 1964, 1965, 1978, 1979;
Pauline 1971; Samson 1971; Augé 1975; Ablé 1978; Ehouman 1978). Per cenni sulla
lingua cfr. Dumestre (1971), Gauthier (1971). (Per ragioni tipografiche si è qui usata per
i termini abure una trascrizione fonetica larga che non nota tutte le distinzioni vocali-
che e non tiene conto dei toni).

La ricerca ha avuto luogo a Bonoua nel periodo febbraio-marzo 1981 nell'ambito
della Missione Etnologica Italiana in Ghana-Costa d'Avorio, diretta dal Prof. Vinigi L.
Grottanelli e finanziata dal Ministero Affari Esteri e dal C.N.R.

Assai utili si sono inoltre rivelate successive conversazioni svoltesi in Italia con Ray-
mond Ahoua (23 anni), la cui famiglia risiede stabilmente a Bonoua.

3. L'espressione allo ayopwé, e allo pwé semplicemente, indica al contempo - ol-
tre alla figura del guaritore in generale - sia il medico-erborista sia il curatore che viene
prescelto per esercitare all'interno della propria classe di età. Nel primo caso si tratta
di un individuo che fin da piccolo ha mostrato una particolare predisposizione per la
botanica e la conoscenza delle piante curative e che ha approfondito in seguito le sue
nozioni con l'aiuto di un allo pwé più anziano. Alcune volte invece queste conoscenze
si associano ad una capacità innata - c_ollegata anche ad una trasmissione di tipo eredita-
rio - che consente all'a. di agire positivamente sullo spirito vitale dei malati. In questo
caso l'individuo si reca da un a. più esperto dal quale apprende le tecniche che gli per-
mettono di meglio utilizzare i propri poteri, che verranno esercitati in casi assai gravi
all'interno della cerchia dei componenti della sua classe di età.

Altra grande figura di guaritore e quella del komië, sacerdote che può essere tanto
di sesso maschile quanto femminile, il fetish priest della letteratura etnografica inglese.
Quando una delle numerose divinità minori che popolano le lagune, i corsi d'acqua,
le rocce e gli alberi discende nel suo corpo, il komië cade in trance e, parlando con
la voce del dio, risponde alle domande dell'uditorio e comunica il risolutivo messaggio
divino. Spesso ci si rivolge al komië anche per la sua conoscenza delle piante curative;
ogni sacerdote però si avvale di frequente della collaborazione di un proprio aiutante
erborista (allo pwé).

Diversa e invece la prestazione dell'9bwa pwé, l'indovino che legge le sorti lan-
ciando cordicelle cui sono legati dei cauri. Senza cadere in trance, egli consulta l'oraco-
lo per individuare le origini del caso che gli è stato sottoposto. SecondoJ.A.N. (60 anni),
uno degli ultimi Jbwa pwé di Bonoua, la figura dell'indovino è di origine baule e sono
stati i suoi avi ad ereditarne le conoscenze. Come l'allo pwé, il Ieomie e gli stregoni,
anche l'indovino deve “avere gli occhi", possedere cioe il dono della chiaroveggenza
che consente di "vedere" le cose precluse agli individui comuni (per tutta la problema-
tica cfr. Grottanelli 1977-78, vol. 1, prefazione; vol. 2, capp. 3 e 4).

4. Gli Abure restringono la norma dell'esogamia agli individui che appartengono
allo stesso ebië 'seggio', consentendo invece di selezionare il coniuge all'interno della
cerchia degli appartenenti al proprio clan, ocwë. A Bonoua si contano 37 'seggi' (Ablé
1978), cioè segmenti di clan che hanno partecipato alla fondazione del villaggio.

5. Normalmente si tratta del Ieomië. Gli Abure di fede islamica si rivolgono a spe-
cialisti del genere “marabutti”.

6. Per quanto riguarda le facoltà dell'aye, cfr. l'analoga figura nzema descritta da
Grottanelli (1974, 1976, 1977-78).

7. Niangoran-Bouah (1964:47-48) precisa alcuni significati secondari di owlô, quali
'alto' e 'Nord'. Ciò però non deve far pensare ad una collocazione celeste del mondo
dei morti, che gli Abure immaginano come un generico aldilà.



105

8. Anche i morti neonati o infanti possono reincamarsi e spesso lo fanno nello stesso
ventre che li ha partoriti la prima volta, senza per ciò causare ansie o terrori nella ma-
dre. Per quanto riguarda la natura di coloro che si reincarnano, vale la pena di ricordare
brevemente quanto sottolineato da Augé (1975: 127-1 30) e da Grottanelli (1977-78, vol.
2:154), che non si tratta mai di antenati, bensi di morti recenti e che occorre quindi
distinguere tra le persone defunte dimoranti una volta per sempre nell'Ade ed i defunti
che si reincarnano nei neonati.

9. I segni che permettono di capire che il bambino è la reincarnazione di un ante-
nato morto in modo violento non vengono sempre interpretati come infermità (cfr. Au-
gé 1975: 181). Una zia paterna di R.A. - ad esempio - partori un bambino perfettamente
sano, ma con la pelle della testa per metà normale e per metà molto scura. Immediata-
mente la donna disse che il figlio era la reincarnazione di un suo zio materno morto
poco tempo prima. Questi infatti, durante i lavori per la costruzione di una strada asfal-
tata, era stato travolto da un camion finendo schiacciato nel bitume appena steso.

10. Per l'importanza dell'attribuzione dei nomi propri in gruppi vicini, cfr. Grotta-
nelli (1977) e Dupire (1982). `

11. Le espressioni usate sono yi fc rmla aumna oppure yifcncwe aum tra /'il san-
gue del padre non è maturo'/ oppure /'l'acqua del padre non è matura'/. ll termine spe-
cifico nfeua 'sperma' non viene in genere usato, per eufemismo.

12. La popolazione infantile handicappata di Bonoua e numerosa. Dal 1979 è in
funzione un “Centre handicapés moteurs" costruito dalla congregazione religiosa ita-
liana “Opera Don Orione". Il Centro - in cui lavora una cinesiterapista italiana coadiu-
vata da personale abure - si propone di riabilitare i piccoli e di farli operare negli ospedali
di Abidjan per introdurli nella vita sociale. La maggioranza dei più di 200 bambini con-
trollati e affetta da poliomielite; numerose sono anche le malformazioni scheletriche con-
genite degli arti inferiori ed i piedi torti. Nonostante i considerevoli risultati ottenuti,
molti genitori diffidano ancora del Centro e delle strutture sanitarie pubbliche attribuendo
la colpa dell'insorgenza di malattie nei figli alle iniezioni praticate loro.

13. Il compenso era di 300 CFA (= 6 franchi francesi).
14. L'erbario da me raccolto e consegnato alla Facoltà di Scienze dell'Università

di Abidjan non è ancora stato a tutt'oggi classificato; non sono quindi in grado di dare
gli equivalenti scientifici delle piante menzionate.

15. Risulta valido anche per gli Abure ciò che viene segnalato da Cerulli (1977: 1 57)
per la cultura nzema: ¢Puerpera e neonato trascorrono sette giorni di reclusione, la ma-
dre perché considerata impura, il bimbo perché non ancora completamente staccato
dall'aldilà: se egli muore prima della presentazione, pur essendo contato tra i figli, avrà
diritto solo a un breve cordoglio...».

A Bonoua, al termine della prima settimana di vita della prole, i padri sogliono com-
piere un breve rito di passaggio consistente nel ripulire, con un pezzo di foglia secca
di palma che verrà poi bruciato, le mani dei neonati da tutto ciò che di pericoloso vi
può ancora essere.

Bibliografia

Ablé, _I.A. 1978. Histoire et tradition politique du pays Abouré. Abidjan:
Imprimerie Nationale.

Alland, A. jr. 1970. Adaptation in cultural evolution: an approach to medi-
cal antbropology. New York: Columbia University Press.

Antongini, G. & T. Spini. 1981. Il cammino degli antenati; i Lobi dell 'Alto



106

Volta. Roma: Laterza.
Augé, M. 1975. Tbéorie des pouvoirs et ideologie. Etude de cas en Côte

d'Ivoire. Parigi: Collection Savoir, Hermann.
Buxton, J. 1973. Religion and bealing in Mandari. Oxford: Clarendon Press.
Cerulli, E. 1977. “L'individuo e la cultura tradizionale: norma, trasformazio-

ne ed evasione", in Una società guineana.- gli Nzema, a cura di V.L.
Grottanelli, vol. 1, pp. 143-212. Torino: Boringhieri.

Cirese, A.M. 1973. Cultura egemonica e culture subalterne. Palermo: Pa-
lumbo Editore.

Colson, A.C. 8: K.E. Selby. 1974. Medical Anthropology. Annual Review
of Antbropology 3: 245-262.

Dumestre, G. 1971. Atlas linguistique de Côte d 'Ivoire. Abidjan: Institut
de Linguistique appliquée.

Dupire, M. 1982. Nominations, réincarnation et/ou ancêtre tutélaire? Un mode
de survie. L'exemple des Serere Ndout (Sénégal). L'Homme 22, 1: 5-32.

Ehouman, E.S. 1978. Dieux dans trois contes abouré. Annales de l'Univer-
sité d'Abia[ian 2, série J: 7-45. _

Fábrega, H. jr. 1974. Disease and social bebavior: an interdisciplinarjy per-
spective. Cambridge Mass.: MIT Press.

Field, M.J. 1961. Religion and medicine of the Gã people. Accra-Londra:
Oxford University Press.

Gauthier, B. 1971. Analyse pbonologique de l'abouré. Abidjan: Institut de
linguistique appliquée.

Grottanelli, V.L. 1969. Gods and morality in Nzema polytheism. Etbnology
8, 4: 370-405.

-- 1974. “La stregoneria akan vista da un autore indigeno", in Demolo-
gia e folklore: scritti in memoria di Giuseppe Coccbiara di _Aa.Vv., pp.
339-368; 449-452. Palermo.

-- 1976. “Witchcrafn an a1legory?", in Medical antbropology, a cura di
F.X. Grolling & H.B. Haley, pp. 322-329. L'Aja: Mouton. (ristampato
in L'Uomo 5, 1: 176-183).

-- 1977. Personal names ad a_ reflection of social relations. L'Uomo 1,
I: 149-175.

-- (a cura di) 1977-1978. Una società guineana.- gli Nzema. vol. 1: I
fondamenti della cultura; vol. 2: Ordine morale e salvezza terrena.
Torino: Boringhieri.

Lieban, R.W. 1973. “Medical anthropology", in Handbook of social and
cultural antbropology, a cura di J.J. Honigmann, pp. 1031-1072. Chica-
go: Rand McNally.

Mallart Guimera, L. 1977. La classification evuzok des maladies. journal
des Africanistes part 1 in 47, 1: 9-52; part 2 in 47, 2: 9-48.

Murdock, G.P. 1980. Tbeories of illness; a world survey. Pittsburgh: Uni-
versity of Pittsburgh Press.

Niangoran-Bouah, G. 1960. Le village abouré. Cabiers d 'Etudes Africaines
2: 113-127.

-- 1964. La division du temps et le calendrier rituel des peuples lagu-



107

naires de Côte d'1voire. Parigi: Travaux et mémoires de l'Institut d'Ethno-
logie, Musée de 1'Homme.

-_ 1965. Les Abouré; une société lagunaire de Côte d'Ivoire. Annales
de I 'Ecole des Lettres et des Sciences Humaines de I 'Université d'Abid-
jan 1.
-- 1978. Idéologie de l'or chez les Akan de Côte d'Ivoire et du Ghana.

journal des Africanistes 48, 1: 127-140.
-_ 1979. Le marriage Nsoyahin. Cabiers d 'Etudes Africaines 19, 1-4:

315-322.
Paulme, D. 1971. Classes et associations d'âge en Afrique de l'Ouest. Pari-

gi: Plon.
Samson, M. 1971. Les Abouré de Bonoua (Côte d'1voire). These de Docto-

rat es Lettres. Parigi: Université René Descartes.
Young, A. 1982. The anthropologies of illness and sickness. Annual Review

of Antbropology 11: 257-285.

Pervenuto il 2-9-1983



I LESE DELL'ITURI: NOTE PRELIMINARI

Luisa Moruzzi

I Lese vivono nella Sotto-regione Ituri dell'Alto-Zaire, e sono stati og-
getto di una mia ricerca sul campo effettuata in due periodi, il primo nel
luglio-agosto 1981 e il secondo nel dicembre 1982-gennaio 1983 (1). L'area
studiata corrisponde alla Località Andifere, situata tra Mambasa e Nduye,
la cui popolazione appartiene alla Collettività dei Lese Karo.

I Lese abitano la parte orientale della foresta dell'Ituri: occupano grosso
modo l'area che, a partire da oriente della direttrice di Wamba, si stende
fino al bordo orientale della grande foresta equatoriale. Il limite meridionale
di insediamento di questa etnia segue all'incirca la strada carrozzabile
Kisangani-Bunia, mentre altri gruppi lese si infiltrano a sud, sulla strada di
Beni. La posizione geografica dei Lese e la loro collocazione tra le etnie
confinanti è rappresentata nella fig. 1.

Appartenenza etnica

Non è semplice dare ai Lese una collocazione precisa all'interno delle
suddivisioni in cui e stato organizzato l'ampio mosaico delle etnie africane.
La lingua (il kilese) e ancora in gran parte sconosciuta, così come restano
a tutt'oggi poco chiare le origini e il luogo di provenienza di questa popola-
zione. Tuttavia, su di un punto la maggior parte degli studiosi concorda:
nel considerare cioè i Lese la propaggine più meridionale di quel vasto in-
sieme di popolazioni “sudanesi" che, a partire dall'Atlantico, occupano una
larga fascia a sud del Sahara, e si estendono a est fino a conñnare con le
popolazioni camite dell'Etiopia e della Somalia. Nello Zaire, il limite setten-
trionale della grande foresta equatoriale segna grosso modo il confine tra
“sudanesi" e “bantu", e i Lese sono tra i pochi sudanesi, insieme ai loro
fratelli etnici Mamvu-Mvuba e ai Mangbetu, ad averlo superato, penetrando
in profondità nell'ambiente forestale che hanno condiviso con le popolazio-
ni pigmee (Biasutti 1955533).

Alla relativa compattezza linguistica delle popolazioni bantu, si contrap-
pone la grande varietà di quelle sudanesi, variamente classificate; per cui
i Lese vengono ora considerati parte dei “sudanesi centrali" (Murdock
1959:227; Vansina 1965:9-4), ora dei “sudanesi orientali” (Van Bulck 1954)

L'Uomo, Volume VIII - n.1, 1984



110

ZAIRE

UILI

/.
í`__,,,¢-'~

. "O ,
._ .0~.~.

MA O _ ltll

. . KjInfo -\\ HE”-iù* A / ì\\ ._ \

.Z . %ñ|_k

l
_ \_

(1 -1.""' LEE `§1 .- .L-.IHub
Il ` Q0I - _

1eau f .......... ¢_ ' › ---
.. H-V.,

r ' Q (

Myium
" ur..
Fig. 1

NANDE

inni;

HEMA



rr

lll

o addirittura, insieme ai Mamvu-Mvuba, un gruppo a se stante e indipen-
dente (Schebesta 1950512; Costermans 1947:515).

Una popolazione in fuga

Sembra che i Lese non siano da sempre popolazioni di foresta: la loro
presenza viene infatti segnalata tra il XVI e il XVII secolo nelle savane del
bacino dello Mbomu, lungo l'attuale confine tra Zaire e Repubblica Cen-
troafricana (Moeller l936:37, 265). De Calonne (1921) non esclude che essa
possa essere molto più antica: i Mamvu-Lese, da egli definiti «gli ultimi neo-
litici›, sarebbero rimasti isolati in questa zona per lunghi secoli usando esclu-
sivamente oggetti di pietra come dimostrerebbe l'abbondante industria litica
ritrovata lungo il corso delle loro successive migrazioni. Viceversa Van der
Kerken (1942:54) è convinto che i Mamvu-Lese siano dei “proto-nilotici“
che arrivarono sullo Mbomu dal1'est.

Nel XVI secolo circa ha inizio quella lunga serie di spostamenti che
avrebbe condotto i Lese al loro attuale insediamento. La storia di questa
popolazione è sostanzialmente il riflesso di avvenimenti a lei esterni, e si
configura come un susseguirsi di fughe davanti a vicini più forti.

Il primo spostamento è in direzione sud-est, tra l'Uele e il Bomokandi
(cfr. fig. I), sotto la pressione di popolazioni sudanesi provenienti da nord-
est. Tra il 1700 e il 1720, i Lese sono in fuga di fronte all'invasione dei
Mayogo, un'altra popolazione sudanese, e i fuggiaschi si insediano sulle rive
dell'alto Bomokandi, dell'alto Nepoko e del basso Afande. Un ulteriore spo-
stamento a sud si rende inline necessario tra il 1875 e il 1880 di fronte
alla guerra di conquista intrapresa dai Mangbele, una popolazione coinvolta
nelle invasioni Zande e Mangbetu, e il cui capo più noto, Gombari, spinge
le sue imprese fino all'alto Ituri. Il ricordo di queste diverse tappe è presen-
te sia nella tradizione mamvu che in quella lese (Schebesta 1936; Baltus 1949).

Secondo Baltus (1949:l 16), che tenta di ricostruirne i percorsi, i Lese
erano divisi in sei gruppi principali: Dese, Masha, Karo, Maro, Walese, Von-
kutu. A proposito dei Karo e dei Lese, e interessante notare che l'itinerario
propostoci da Baltus ha trovato parziale conferma nella testimonianza, da
me raccolta, di un anziano lese. Questi afferma infatti che i Karo e i Lese
abitavano un tempo insieme, tra le sorgenti dell'Epulu e quelle dell'Ituri.
Poi cominciarono a scendere, i Lese lungo l'Epulu e i Karo lungo lo Nduye;
questa separazione sarebbe stata provocata, a suo tempo, dalla caduta di
un albero che avrebbe ostruito il cammino a coloro che seguivano impe-
dendo di proseguire nella stessa direzione. Nel suo racconto l'anziano inse-
risce anche un elemento nuovo e piuttosto contraddittorio, e cioè che i
Karo e i Lese abitavano allora insieme ai Nande, «su una sola colIina›.

Questo riferimento ai Nande (cfr. ñg. 1) appare legato piuttosto a una
tradizione che situa in Uganda, probabile zona di provenienza dei Nande
(cfr. Remotti 1982), anche la provenienza dei Lese. Accanto alla tradizione
che vede i Mamvu-Lese-Mvuba provenienti dal nord, ne esiste infatti un'al-



112

tra molto diversa: essa riguarda più in particolare i Lese Vonkutu e gli Mvu-
ba, che costituiscono la propaggine meridionale dell'etnia. Secondo questa
tradizione, la culla di queste popolazioni era situata ai bordi di un grande
lago e venne abbandonata a causa di violente eruzioni vulcaniche (il riferi-
mento alla zona vulcanica orientale dei grandi laghi appare qui evidente).
Joset (19-49:3-4) riporta testualmente il racconto: «Il fuoco cadeva a torrenti
dalle montagne, invadendo rapidamente la pianura e bruciando tutto al suo
passaggio: alberi, case, campi. In poco tempo tutto fu distrutto, e la gente
moriva di fame». Si tratta quindi di una tradizione che sposta a est, verso
l'Uganda, l'origine, o almeno il passaggio dei Vonkutu e degli Mvuba, i quali
poi, per tappe successive, si sarebbero introdotti nella foresta verso ovest.
È anzi da qui, secondo un'altra versione (Biasin 1981) che alcuni gruppi
lese si sarebbero spinti a nord, fino alla loro posizione attuale, seguendo
quindi un percorso inverso rispetto a quello indicato dalla tradizione che
proprio dal nord li fa discendere.

Interessante infine la versione offerta a Schebesta (1936:l36) da Tsha-
munonge, un capo lese di Nduye. Esiste infatti una leggenda che attribuisce
a una lite tra due fratelli l'origine della migrazione dei Lese dalla regione
dell'Uele verso sud-est. Questi arrivarono in un primo tempo sulle rive del
Nepoko guidati dai Pigmei Efe, familiari ai misteri di quella foresta. Furono
i Pigmei, secondo il racconto, a indurre i Lese a proseguire oltre, verso
luoghi che essi sostenevano ricchi di acque limpide e di pesce abbondante.
Fu così che arrivarono ai fiumi Nduye e Epulu.

Ancora oggi viene riconosciuto ai Pigmei il ruolo di guida in un am-
biente che per i Lese è sconosciuto e temibile. Un anziano lese mi dice:
«Quando Dio creò il Mulese (2), creò il Mumbuti. Dove c'è un Mumbuti,
c'è un Mulese». E aggiunge: «Proprio i Bambuti portarono qua la gente dei
villaggi. La gente dei villaggi non conosce la foresta. Siccome i Bambuti
conoscono la foresta, quando io vado nella foresta - e io non conosco la
foresta - chiamo il mio Mumbuti, lo faccio andare avanti; io gli vado dietro».
Anzi, è il Pigmeo che insegna ai Lese il nome dei posti: «Il Mumbuti dice:
"andiamo da questa parte; dormiamo qui, dove c'è il fiume”, e il Mulese:
“che fiume è questo?" “È il fiume tal dei tali“». È il Pigmeo che mostra
ai Lese dove posare le trappole per catturare la selvaggina. Un mito racconta
che furono i Pigmei a insegnare ai Lese come si generano i figli Uoset 1949:4).
Che molti incroci siano avvenuti tra queste due etnie risulta evidente dalla
conformazione fisica degli stessi Lese e anche di alcuni Pigmei (cfr. anche
Schebesta 1936). D'altro canto dalle stesse fonti risulta che neppure i con-
flitti mancarono.

Penetrazione degli arabizzati e colonizzazione bianca

Il decennio tra il 1880 e il 1890 vede la penetrazione simultanea nell'a-
rea nord-orientale dello Zaire sia degli arabizzati (o Bangwana, meticci di
Arabi e Negri) provenienti dalla costa in cerca di schiavi e avorio, sia degli



113

esploratori bianchi che perlustrano quella che diventerà in breve la provin-
cia Kibali-Ituri dello Stato indipendente del Congo. Nell'ultimo decennio
del secolo scorso, la regione è teatro degli aspri scontri tra queste due forze.

Per di più le incursioni degli arabizzati provocano quelle verso nord
dei Kumu, una popolazione bantu a sua volta in fuga dai primi. Secondo
alcuni (p. es. Baltus 1949), questo è uno dei periodi più neri della storia
dei Lese i cui clan, braccati dagli arabizzati e poi dagli stessi Kumu, fuggono
a caso, rifugiandosi nel folto della foresta. Qui, a detta di Schebesta (1936:l37)
gli arabizzati non osano seguirli e finiscono per stabilire con essi un contat-
to tutto sommato superficiale. _

La campagna vittoriosa dei Belgi sugli arabizzati mette fine alle guerre
e dà inizio all'epoca del lavoro coatto per lo sfruttamento della gomma,
attività chiave della colonizzazione di Leopoldo II.

Infatti, all'inizio del XX secolo viene aperto a Andudu, in territorio Mam-
vu, il primo “posto” dello Stato indipendente del Congo, e la regione lese
viene coinvolta nella produzione della gomma: nel 1927 troviamo a Nduye
l'lntertropical Comfina, una compagnia che si occupa del commercio dell'a-
vorio e della gomma oltre a vendere «articoli per bianchi e neri» (Congo
1929:l64). Inoltre, nel 1904, si cominciano a sfruttare le miniere aurifere
di Moto (W/atsa); ciò provoca importanti spostamenti di mano d'opera e
la nascita di infrastrutture che investono anche la periferia della regione
mineraria. Sorgono centri di acquisto di generi alimentari per l'approvvigio-
namento dei campi di lavoro: la zona di Gombari fornisce riso e, insieme
a quella di Andudu, olio di palma.

Ma veramente centrale è la ricerca dell'oro, attività che si espande a
tutti livelli: ancora oggi decine di giovani, tra cui alcuni Lese, trascorrono
lunghi periodi nella foresta setacciando la sabbia dei fiumi.

Nell'arco degli anni '20 viene costruita la strada carrozzabile Stanleyvil-
le (ora Kisangani)-Bunia, e a partire dal 1921 circa, un primo missionario,
il padre Debouge dei Preti del S. Cuore, comincia a percorrere il territorio
lese. È infatti questo stesso missionario che accompagna l'etnologo Schebe-
sta alla fine degli anni '20 (Schebesta 1936:13l).

Nel 1929, come attesta una lettera del padre Debouge ai suoi superiori
(3), è in costruzione la pista Mambasa-Nduye-Andudu, resa transitabile solo
dopo la seconda guerra mondiale. In questo periodo, tra il 1945 e il 1950,
come ancora oggi molti Lese ricordano, i Belgi ottennero che i gruppi lese
insediati lungo l'Epulu e i suoi affluenti si avvicinassero per lavorare all'im-
presa. Sollecitati dal loro intermediario presso i Bianchi, Tshamunonge, essi
finirono con il trasferirsi lungo la nuova via di comunicazione, dove vivono
tuttora. Nel frattempo erano sorte la Missione cattolica di Nduye e quella
protestante di Mambasa, cui si sarebbe aggiunta in seguito quella cattolica.

La crisi economica del 1929 aveva dato inizio in Congo alle colture
obbligatorie sconvolgendo le strutture produttive del paese e costringendo
centinaia di migliaia di famiglie a produrre cotone e arachidi per l'esporta-
zione. Nonostante le carte economiche dell'epoca ci mostrino il Congo co-
me un enorme campo di cotone, alla fine degli anni '40 la produzione



114

principale della regione Ituri continua invece a essere l'oro, cui si affianca
l'importante produzione del caffè. Grosse piantagioni sorgono anche in ter-
ritorio lese coinvolgendo mano d'opera sia lese che pigmea. Nell'attuale
Località Andifere esistono tuttora piccole piantagioni di caffè, residui di quelle
dell'epoca dei Belgi.

Divisioni amministrative e popolazione

Negli anni immediatamente successivi alla prima guerra mondiale, i vari
gruppi lese della zona Nduye-Epulu furono raggruppati dall'amministrazio-
ne coloniale in due grandi cbefƒeríes (attuali Collettività), quella dei Lese
Dese a nord-ovest dello Nduye, e quella dei Lese Karo del bacino del1'Epulu
a est dello Nduye. Quest'ultima oggi è divisa in cinque Località, tra cui
l'Andifere, la cui suddivisione amministrativa sembra non essere socialmen-
te arbitraria: in base alla ricostruzione di Baltus, i clan Andifere e Andibuta
(la cui Località omonima confina oggi con la prima) costituiscono unità so-
ciali parte di uno stesso gruppo lese (quello dei “Walese"), che si insediaro-
no tra lo Nduye e l'Epulu verso il 1880. Ancora oggi si afferma che «tutti
gli Andifere arrivarono insieme». Quanto alla sede del loro sapu (antico
villaggio) prima della costruzione della strada, molti Lese da me interrogati
hanno indicato soprattutto affluenti dell'Epulu (Itimbili, Mambaka, Njeluka)
situati a est della posizione attuale.

Secondo i censimenti effettuati sulla base delle Circoscrizioni indigene
dell”epoca coloniale, i Lese ammontavano complessivamente a 19.000 uni-
tà, e le due Collettività dei Lese Karo e dei Lese Dese avevano, intorno
agli anni '40, una popolazione rispettiva di 5.000 e 2.000 abitanti (Van Gelu-
we 1957: 102) (4). La densità di popolazione della zona viene indicata come
tra le più basse del paese: da 0,3 a 1 abitante per kmz, con qualche punta
anche al disotto dello 0,3 (Courou 1951). Se i censimenti erano esatti, si
tratta certamente di una densità molto bassa anche rispetto a quella di altre
popolazioni orticoltrici. Basandosi sui risultati di alcuni rilevamenti demo-
grafici che mostrerebbero una tendenza alla diminuzione, diversi autori con-
siderano i Lese un'etnia addirittura in estinzione (Schebesta l936:143; Joset
l949:33). E per rendere conto del fenomeno si chiamano in causa diversi
fattori: epidemie, guerra endemica, mortalità infantile, aumento del celibato
per difficoltà economiche. Purtroppo non sono disponibili dati sull'attuale
situazione demografica, e quindi sul perdurare o meno di un fenomeno
che avrebbe potuto essere provocato tanto dagli avvenimenti storici nei
quali i Lese sono stati coinvolti, quanto da oscillazioni locali tipiche delle
popolazioni orticoltrici.

Insediamento

L'insediamento lese della Località Andifere si snoda lungo un tratto (17



115

chilometri) della pista Mambasa-Nduye in una sequenza quasi ininterrotta
(cfr. fig. 2). Dove non vi sono abitazioni la foresta, altrove tenuta a bada
dall'attività orticola degli abitanti, stringe e sovrasta la strada. Ma dove sor-
gono le abitazioni, aree di terra battuta circondate da foresta secondaria
aprono temporaneamente un orizzonte per lo più chiuso dalla vegetazione
gigante dell'umida foresta equatoriale.

La Località ha una popolazione di circa 600 persone ed è divisa, nella
sua lunghezza, in undici Sotto-località il cui nome generalmente è attinto
da vicine sorgenti o corsi d'acqua; anche in questo caso la divisione ammi-
nistrativa rispetta una realtà sociale: ogni Sotto-località infatti è sede di un
gruppo di famiglie che si ritengono discendenti da uno stesso antenato e
che hanno un nome in comune.

In ogni Sotto-località vi è di norma un nucleo abitativo più importante
costituito da un insieme di capanne il cui numero oscilla tra 7 e 12; le
rimanenti abitazioni sono disseminate in ordine più sparso. Il nucleo abitati-
vo, come vedremo meglio in seguito, è sede della frazione numericamente
più importante del gruppo complessivo di discendenza della Sotto-località.
In esso le abitazioni delle singole famiglie non assumono un ordine costan-
te, ma sono sempre disposte in modo da lasciare tra sé e la strada uno
spiazzo aperto e sufficientemente ampio (ubomudede) in cui si trova il luo-
go di ritrovo degli uomini che consiste in una semplice tettoia (agucbu)
sotto la quale è normalmente acceso un fuoco. Vi è anche un luogo per
le donne (nogba), dietro la casa, dove si cucina.

I Lese hanno diversi termini per indicare tipi differenti di abitazione
(casa in generale, casa con uno, due o quattro spioventi). Ma la loro abita-
zione più tradizionale sembra essere stata la capanna circolare o ellittica
(cbububa) il cui tetto scende fin quasi a toccare il terreno, e con un basso
e corto tunnel d'entrata: di questo tipo di abitazione è sopravvissuto nella
Località un unico esemplare. Viceversa, quello rettangolare, oggi comune-
mente usato, con una struttura formata da un'intelaiatura di rami ricoperta
sulle pareti di fango secco, e sul tetto di foglie, sembra che sia stato intro-
dotto in tempi più recenti.

Alle spalle delle abitazioni, da ambo i lati della strada e a distanze che
raramente superano i 45 minuti di cammino (normalmente molto meno),
vi sono gli appezzamenti coltivati secondo il metodo tradizionale del “taglia
e brucia”, e i cui prodotti principali sono costituiti da fagioli, arachidi, ma-
nioca, riso, patate dolci, palma da olio. Non esiste un interesse per la terra
come tale: lo spazio non manca, e all'interno della Sotto-località i nuovi
appezzamenti vengono scelti con grande libertà, in base a criteri tecnici
come la qualità del luogo e la sua distanza dal centro abitato. Oggi le donne
vanno a vendere al mercato di Mambasa il po' di surplus che riescono a
produrre, acquistando in cambio sale, sapone e indumenti; ma prima del-
l'arrivo dei Bianchi che stimolarono la vendita dei prodotti orticoli dietro
pagamento in moneta, la famiglia consumava interamente quanto produce-
va. L'allevamento delle capre, oggi molto ridotto, un tempo era più impor-
tante; la capra costituiva soprattutto un bene di prestigio, e entrava come



_0Em_Qaes"O

_'0
Q°

I..I.I.W._O_O
O...I..I.IIII.._. ..I..IIO.II.Il..I..u-.DIO

O...O. 

(PWWIm

N_9"_

3§l›J)l

°_Q°__

Q.

.ll....O-I..'.I.:.'OI-.C.-UI'U'_..II......ll....O.I.'-.O_'Q'FIII

IiIIIiII

IIII

rI¬_I...

.O.''I''...I..'I'

_

“_l_|__|_O_O___;
Il..I.l.'-

O..

4
M

I..ÂM“_”“_B°.I___unw

__"MMHm

H

___ØWIO“_

PM

I.`I.

_|||||H_||g

6E02Igšë1

_ ____||:_ã___fl:(qg

W_dãgeflšl'gm



117

moneta di scambio nelle transazioni matrimoniali.
Sempre alle spalle delle abitazioni, a volte a pochi minuti a volte a

mezz'ora di cammino, vi sono gli accampamenti dei Pigmei Mbuti (Efe) con
i quali i Lese intrattengono rapporti economici e sociali intensi e regolari.
Non è facile definire il rapporto che unisce queste due etnie: l'interdipen-
denza economica certamente; infatti i Pigmei forniscono selvaggina a quasi
tutti i gruppi lese, ricevendone in cambio prodotti dell'orticoltura e mone-
ta. Ma, oltre a ciò, un po' più della metà dei gruppi lese della Località utiliz-
za i Pigmei (uomini e donne) nel lavoro dei campi. Nei centri abitati sono
quasi sempre presenti dei Pigmei. I Lese affermano che ogni clan ha i «suoi
Bambuti», normalmente quelli insediati nel campo più vicino, e si riferisco-
no a essi con una certa aria paternalistica e di superiorità. Di fatto, tuttavia,
i loro rapporti reciproci non rivelano all'osservatore una marcata asimme-
tria: piuttosto è vero il contrario. Ma proprio questo punto necessita ancora
di una indagine specifica che analizzi le diverse situazioni concrete di tale
rapporto. Per esempio, il matrimonio di uomini lese con donne pigmee
(il contrario non avviene mai) instaura legami di parentela che si allargano
fino ai campi pigmei. I figli "lese" di donne pigmee sono quindi parte dei
gruppi di discendenza lese, ma i loro legami con i parenti materni coinvol-
gono gruppi pigmei.

Le Sotto-località hanno conñni che da ambo i lati della strada si inoltra-
no nella foresta, delimitando così il territorio di caccia di ognuna di esse.
L'importanza di tale attività, che un tempo doveva essere maggiore, oggi
è indubbiamente scarsa, anche se il contrabbando dell'avorio mantiene viva
la caccia clandestina all'elefante. I principali fornitori di selvaggina ai Lese
sono i Pigmei, i quali del resto collaborano spesso alle battute di caccia
dei primi. A differenza dei Pigmei, i Lese cacciano la grossa selvaggina con
le trappole mentre usano diversi tipi di frecce, a seconda dell'animale cac-
ciato, per la selvaggina più piccola (scimmie, piccole antilopi, uccelli). An-
che la pesca stagionale viene spesso praticata insieme, Lese e Pigmei. Durante
la mia permanenza sul posto, alcuni abitanti della Località erano accampati
con dei Pigmei lungo un affluente dell'Epulu, a circa sei ore di cammino
nella foresta, per la pesca stagionale praticata con un sistema di sbarramenti
e nasse.

Qualunque sia stata un tempo l'importanza economica della caccia, le
pur scarse fonti disponibili e le informazioni fornite oggi dagli anziani la-
sciano comunque intravedere i ricchi complessi rituali e iniziatici ad essa
legati e purtroppo quasi del tutto ignorati: per esempio, rituali per l'uccisio-
ne di grossa selvaggina come l'elefante, o soprattutto il leopardo, probabil-
mente simbolo della fecondità, della cui carne solo gli uomini possono cibarsi.
Il parallelismo con rituali pigmei è in certi casi evidente, ma il segno delle
reciproche influenze di non altrettanto facile identificazione.

Il limite del territorio in profondità, nella foresta, è quello stabilito dal-
l'incontro con le popolazioni Bira: i Bira della Collettività Babombi a ovest
e quelli della Collettività Bakwanza a est. Nel 1982 diverse famiglie della
Località, sollecitate dell'attuale capo della stessa, si sono trasferite al confine



118

con i Bira Babombi perché costoro, a detta dei Lese, minacciavano di scon-
finare nel loro territorio. Gli anziani ricordano ancora le guerre con i Bira;
ma ciò non impedisce, come vedremo in seguito, numerosi scambi matri-
moniali, soprattutto con i Bira Bakwanza.

Gruppi locali

I Lese praticano l'orticoltura semplice e il loro sistema sociale è caratte-
rizzato da una accentuazione patrilineare dei gruppi locali di base. Ogni
Sotto-località è formata da 2-4 gruppi patrilineari (bocbu), ciascuno con un
proprio nome, che si ritengono discendenti da antenati comuni e quindi
parte di un unico gruppo di discendenza, anch'esso con un suo nome, pur
se nella maggior parte dei casi non possono ricostruire concretamente il
legame che li unisce. Qui chiamerò bocbu minimi i primi, e bocbu massimo
il gruppo di discendenza di cui questi fanno parte. Nell'Appendice 1 viene
riportata la lista dei bocbu massimi e minimi della Località Andifere, e la
Sotto-località a cui appartengono (andando da sud verso nord). I nomi, co-
me si noterà, sono quasi tutti caratterizzati dal prefisso andi, che in kilese
significa 'figli' o “discendenti”.

La residenza postmatrimoniale dei Lese è patrilocale. La popolazione
delle Sotto-località, quindi, è costituita tipicamente dai membri del bocbu
massimo, comprese le donne non sposate, e dalle mogli importate. In quat-
tro casi è stata registrata la presenza di vedove, membri del gruppo, con
i loro figli. Tra i Lese infatti, in caso di morte del marito, non di rado avvie-
ne che la vedova ritorni con i figli presso il fratello. Alcune famiglie risulta-
no emigrate, soprattutto a Mambasa, il più importante centro vicino, mentre
sono presenti alcune famiglie di altre etnie, in particolare Nande.

La popolazione della Sotto-località varia da un minimo di 25 a un mas-
simo di 107 individui, mantenendosi nella maggior parte dei casi_ al disotto
delle 70 persone. Al suo interno, l'identità dei bocbu minimi viene mante-
nuta ed evidenziata dalla presenza di una tettoia degli uomini per ognuno
di essi, anche quando due o più bocbu minimi convivono nello stesso nu-
cleo abitativo.

All'interno della Sotto-località vi è normalmente un bocbu numerica-
mente preminente rispetto agli altri, i quali si configurano come il prodotto
di un processo di scissione rispetto al primo; ciò trova conferma nella coin-
cidenza che si verifica in cinque casi tra il nome del bocbu massimo e quel-
lo del bocbu più numeroso i cui membri vivono, come si è detto, nel nucleo
abitativo principale.

La media della profondità genealogica dei bocbu è di 4-5 generazioni;
ma in alcuni casi il ricordo si spinge fino a un antenato nella sesta genera-
zione. Tuttavia essa non arriva mai a ricostruire, come è già stato notato,
il legame reale tra le parti di uno stesso bocbu massimo.

I membri del bocbu condividono alcune proibizioni alimentari o urain-
da (animale cattivo): alcune di esse ricorrono in quasi tutti i gruppi della



119

Località, come ad esempio totji (antilope: Cepbalopbus), soli (antilope: Tra-
gelapbus eurycerus), apulu (topo gigante: Cricetomis Gambianus), buduru
(scimmia: Colobus guereza). Anche questa circostanza concorre a conferma-
re l'unità originaria del gruppo degli Andifere, di cui già si è accennato
in precedenza. Del resto lo stesso nome Andz'-fere significa letteralmente
'discendenti-porcospino' .

È possibile ricostruire la dinamica delle scissioni nell'arco degli ultimi
30-35 anni. I due bocbu massimi contrassegnati dallo stesso nome (Andila-
bu) e i due (Bapambe e Andiopi) residenti nelle Sotto-località Daini 1 e Daini
2, sono frutto di una scissione avvenuta in tempi recenti, comunque dopo
lo spostamento della popolazione lungo la strada. Sono anche i casi in cui
bocbu massimo e Sotto-località non coincidono perfettamente. Andilou e
spazialmente separato dai bocbu “fratelli” dagli Andilabu scissi, e condivide
con essi la stessa Sotto-località Lofotau. Nel caso dei due Daini, i Bachema
e gli Andibamukombé hanno una collocazione rispettiva inversa alla loro
appartenenza al bocbu massimo. Va notato tuttavia che Andibamukombé
è definitoun bocbu «venuto dopo», perché nato dai discendenti di una
sorella del nonno paterno di un attuale anziano Andiura, lo stesso che mi
ha fornito l'informazione; alla morte del loro padre, essi si stabilirono pres-
so lo zio materno. Due bocbu, sempre nell'arco del periodo corrispondente
all'insediamento attuale, sono andati dispersi.

Nei racconti degli informatori, come nel mito, a spiegazione della scis-
sione dei gruppi ricorrono costantemente liti tra fratelli, così come accuse
di stregoneria, sempre interne ai gruppi familiari.

La guerra interna (oltre a quella esterna), sembra fosse molto frequente.
A detta di Joset (1949) essa costituiva Foccupazione principale degli uomini.
Un anziano lese me ne parla senza reticenze: con l'aiuto dei bocbu “fratel-
li”, i Lese combattevano e uccidevano altri Lese «allo stesso modo in cui
si uccide un animale da caccia› con le stesse armi, cioè l'arco e le frecce.
I motivi scatenanti erano debiti non pagati, liti a causa di donne, furti, e
i Lese chiamavano a raccolta anche i "propri" Mbuti perché li aiutassero
nella guerra.

Vi era poi la guerra con altre etnie, per esempio con i Bira: qui l'anzia-
no introduce un elemento nuovo, il cannibalismo, pratica reciproca riserva-
ta, come la guerra, agli uomini. Ma, mentre nella guerra interetnica il
cannibalismo è proprio degli uomini, nei rapporti intraetnici esso viene as-
sociato alla stregoneria, dove sembra predominare l'elemento femminile (cfr.
anche Schebesta l936:l4S-146, Vansina l965:l01).

Oggi Porganizzazione amministrativa del territorio all'interno delle Sotto-
regioni (Zona, Collettività, Località, Sotto-località) prevede un responsabile
a ogni livello territoriale. Un tempo tuttavia, i bocbu erano entità politiche
autonome e indipendenti: sebbene ogni bocbu avesse un capo (ngama),
questi agiva di concerto con gli altri anziani del bocbu massimo nel prende-
re le decisioni importanti come quelle riguardanti i matrimoni, la guerra
o le attività iniziatiche e rituali (cfr. anche Vansina 1965: 17, 99-100; Joset
1949). I Lese, così come le popolazioni limitrofe della regione forestale,



120

appaiono caratterizzati simultaneamente da istituzioni politiche estremamente
semplici a lato di complessi iniziatici molto sviluppati che, assieme alla guer-
ra, costituivano il cemento delle micro-unità sociali. I Lese sarebbero anzi
all'origine di tale sviluppo (Vansina 1965: 94). Attraverso l'insieme di queste
attività venivano attuate le politiche di alleanza con altri bocbu che sembra-
no avere costituito in passato l'unico livello di organizzazione politica supe-
riore a quello del bocbu stesso. Le piccole dimensioni e la scarsa profondità
genealogica dei gruppi locali di discendenza, e al tempo stesso la loro com-
pattezza sociale, rafforzano l'ipotesi di una struttura politica basata sull'in-
terdipendenza di gruppi locali discreti e autonomi, fulcro di sistemi di alleanze
mutevoli e sovrapponentisi, più che su aggregazioni automatiche quali quel-
le basate sui meccanismi dell'“opposizione complementare”. Le società in
cui è presente quest'ultimo meccanismo - o massíng effect secondo l'effica-
ce espressione di Sahlins (1961: 332) - oltre ad avere segmenti di base local-
mente compositi, conseguenza di una continua ridistribuzione della
popolazione in situazioni di ristrettezza territoriale, integrano insiemi molto
più vasti e hanno una forte capacità espansionistica, caratteristiche queste
che mancano alla società lese.

I Lese, in conclusione, avevano un'organizzazione “acefala" il cui per-
no era costituito da gruppi locali patrilineari. La patrilinearità, nell'orticoltu-
ra semplice dei Lese, non appare collegata alla trasmissione ereditaria di
beni, ma al sistema economico-politico dello scambio, delle alleanze e del
prestigio (cfr. anche Lancaster 1976).

Il matrimonio

La patrilinearità dei Lese e attiva, come vedremo tra poco, negli scambi
matrimoniali. Il loro sistema matrimoniale è un sistema a proibizioni che
combina un modo di filiazione unilineare a una normativa matrimoniale
basata su divieti espressi soprattutto in termini di relazioni di parentela. Te-
nendo conto delle distinzioni che studi recenti hanno fatto tra sistemi "semi-
complessi" e "complessi" (Héritier 1981), si può dire che quello dei Lese
si avvicina ai primi per la presenza della filiazione unilineare, e ai secondi
per il carattere delle proibizioni espresse in gradi di parentela, essendo la
linea di filiazione, da questo punto di vista, scarsamente significativa.

Tra i Lese, un Ego maschio non può sposare le sue sorelle reali e classi-
ficatorie. La terminologia di parentela dei Lese per i cugini è di tipo sudane-
se e utilizza prevalentemente termini descrittivi. Ma al tempo stesso, per
quanto riguarda i membri della generazione di Ego, i Lese affiancano al
termine descrittivo quello di “fratello” o “sorella”, dando quindi all'insie-
me dei termini di questo livello generazionale una connotazione hawaiana.
Il divieto di sposare le sorelle significa quindi per i Lese divieto di sposare
tutte le cugine, almeno fino al 5° grado, sia patrilaterali che matrilaterali.

Si tratta di un insieme di proibizioni - vale la pena notarlo - che coinci-
de sostanzialmente con quelle presenti in diversi sistemi Omaha (cfr. Heri-

I



121

tier 1981), e conferma così la tendenza di questi ultimi e di quelli hawaiani
a operare in modo simile nella strutturazione delle alleanze matrimoniali
(cfr. Lévi-Strauss 1972:34).

Alcune fonti (p. es. Joset l949:38), confermate da informazioni fornite-
mi direttamente, sostengono che tra i Lese lo “scambio delle sorelle” fosse
un tempo la forma di matrimonio prevalente. Se ciò è vero - e mi propongo
di cercarne qualche conferma nei dati - si tratta di vedere in che modo
tale scambio venga praticato e coesista con il divieto di matrimonio tra cugini.

L'ipotesi levistraussiana che le leggi operanti nei sistemi elementari del-
la parentela siano in qualche modo operanti anche nei sistemi a proibizioni,
è stata ripresa e verificata in studi recenti che hanno rivelato la presenza
di strutture matrimoniali, e quindi di modi non casuali di ripartizione delle
donne, anche in società semi-complesse e complesse (Héritier 1981; Arioti
1983). All'interno di questi studi, la pratica dello “scambio delle sorelle”
inteso come scambio diretto "esclusivo", cioè non seguito dal matrimonio
tra cugini incrociati (Muller 1980), ha acquistato una rilevanza particolare:
esso si configurerebbe infatti come la forma matrimoniale di base che, elu-
dendo l'insieme delle proibizioni, e quindi nonostante l'apparente tendenza
alla diversificazione delle alleanze dei sistemi su di esse basati, ripropone,
anche se con modalità diverse rispetto ai sistemi elementari, il mantenimen-
to delle alleanze tra gruppi definiti, e il ritorno periodico del matrimonio
nell'alveo della consanguineità. In altre parole, scambio ristretto tra gruppi
e matrimoni selettivi consanguinei non entrerebbero solo nelle modalità di
funzionamento dei sistemi elementari, ma anche dei sistemi semi-complessi
e complessi, e ciò a partire dallo scambio diretto esclusivo di “sorelle”.
Muller (1980) constata la presenza di tale scambio in numerose società, sia
elementari che semi-complesse e complesse, comprese numerose società afri-
cane, in associazione con le più diverse terminologie di parentela; egli giun-
ge pertanto a considerarlo, quando usato sistematicamente, la vera struttura
elementare dei sistemi matrimoniali, quella a partire dalla quale vengono
operate le scelte che porteranno alla configurazione dei vari sistemi nei loro
diversi gradi di “complessità”.

Qui mi propongo di verificare la presenza di questa pratica matrimonia-
le tra i Lese, e di analizzare la forma che essa assume.

Nel corso della ricerca ho registrato, nell'ambito delle ricostruzioni ge-
nealogiche a partire dai gruppi locali, 427 matrimoni maschili, per i quali
ho rilevato nome, gruppo di appartenenza e luogo di provenienza delle
mogli. La registrazione parallela dei matrimoni delle donne ha presentato
difficoltà dipendenti dal fatto che, data la patrilinearità dei gruppi, le genea-
logie tendono a omettere in molti casi le donne, come risulta evidente dalla
sproporzione nella percentuale tra i sessi al loro interno, a mano a mano
che si sale nel livello generazionale. I dati sui matrimoni femminili sono
quindi incompleti e non vengono qui utilizzati, tranne, ovviamente, come
controparte dei matrimoni maschili interni alla Località. Si tratta quindi di
dati provvisori, ma dai quali è possibile trarre qualche indicazione.

Un'osservazione preliminare è che i Lese praticano la poliginia. Sembra



122

che in passato la poliginia fosse più frequente; oggi, all'interno delle genea-
logie raccolte nell'area studiata, sono stati registrati 61 matrimoni poliginici,
pari ad una percentuale del 14,4% del totale dei matrimoni maschili. Di
questi 61, in 46 casi si tratta di uomini con due mogli, e solo in 9 casi
con tre e in 3 casi con quattro (nei 3 casi rimanenti - 2 con quattro mogli
e 1 con sei - è incerto se si tratta di matrimoni contemporanei o successivi).
Nei complessivi 15 casi di matrimoni poliginici con più di due mogli si
tratta quasi sempre di uomini con ruolo di “kapita" di Sotto-località e mem-
bri del bocbu preminente della Sotto-località stessa. È chiaro quindi il rap-
porto tra poliginia e status sociale.

I luoghi di provenienza delle mogli nelle coppie sposate risultano i se-
guenti:

Luogo di provenienza N. matrimoni %
Località Andifere 178 42
Altre Località della Collettività 133 31
Altre Collettività lese 34 8
Altri (soprattutto Bira Bakwanza) 82 19

ííííím-

427 100

Il 73% dei matrimoni maschili avviene quindi all'interno della Colletti-
vità dei Lese Karo, e il 42% al1'interno della Località Andifere. E ciò nono-
stante il vasto raggio delle proibizioni. Essendo per ora disponibili unicamente
le genealogie e i dati matrimoniali della Località Andifere, è a questa che
l'indagine si riferisce.

Dei 178 matrimoni interni alla Località, 44 costituiscono i termini di
uno scambio di donne tra bocbu massimi e 30 tra bocbu minimi. In altre
parole, considerando 2 matrimoni come uno scambio, si hanno 22 scambi
di donne tra bocbu massimi e 19 tra bocbu minimi; tali scambi coinvolgono
82 matrimoni, pari al 45,8% del totale dei matrimoni interni alla Località.
I matrimoni legati a scambio tra bocbu minimi ne costituiscono invece il
21%. Va notato inoltre che 8 dei 19 scambi che avvengono tra bocbu mini-
mi sono interni al bocbu massimo. Infatti, nonostante la norma contraria,
41 matrimoni (pari al 23% dei matrimoni interni alla Località) avvengono
all'interno del bocbu massimo, tra cui appunto quelli che operano lo scam-
bio suddetto.

Non sappiamo in che misura i matrimoni esterni alla Località realizzino
scambi di "sorelle", ma la percentuale che risulta dai dati interni alla Locali-
tà appare notevole. Gli scambi praticati tra Bocbu minimi costituiscono uno
scambio simultaneo di "sorelle", oppure uno scambio dilazionato a 1 o
2 generazioni successive. La ricostruzione dei legami implicati nello scam-
bio dilazionato presenta un modello ricorrente, tale da evitare l'unione tra
cugini attraverso il coinvolgimento delle linee collaterali dei due coniugi
originari. La forma è la seguente:



125

ì¬=:íì
(La relazione di fratellanza può essere reale o classificatoria, e lo scambio
può essere differito anche di due generazioni).

Avendo assunto i gruppi patrilocali come soggetti dello scambio, le donne
scambiate sono sorelle reali o cugine parallele patrilaterali (nella forma si-
multanea) e figlie di fratelli (nella forma differita), sempre membri del grup-
po locale. Le cugine parallele matrilaterali e le cugine incrociate bilaterali
sono "sorelle" che appartengono ad altri gruppi locali, così come le loro
figlie. La parentela bilaterale struttura il raggio delle proibizioni, ma i gruppi
locali unilineari sembrano mantenere la gestione della strutturazione delle
alleanze. I dati hanno fatto emergere infatti solo rari casi di scambio in cui
sono implicati legami uterini, e del resto essi sembrano piuttosto costituire
cicli corti di scambio fra tre gruppi locali come illustrato nei due casi seguenti:

Â 2):-.A
OVVCIO I

1:6 À: =' :O5
:J

0VV€I`O

ì-,.,, . .
È interessante notare come la forma matrimoniale che utilizza linee col-

laterali di maschi per concludere uno scambio nel rispetto delle proibizioni,
è la stessa riscontrata in altri studi su società sia semi-complesse (Héritier
1981) che complesse (cfr. Arioti 1983). Il suo ripetersi su più generazioni
opererebbe una forma di scambio ristretto sistematico tra gruppi di filiazio-
ne unilineare (esplicita o implicita). Tra i Lese tuttavia, i dati non indicano
una ripetitività dello scambio ristretto tra i due gruppi su più generazioni,
anche se ciò può essere una conseguenza dei mutamenti in atto.

Un informatore lese ha sostenuto che oggi lo scambio di sorelle non
viene più praticato perché troppo vincolante per le donne a cui restano
scarsi margini di scelta. E in realtà la forma attuale di matrimonio prevede



124

il pagamento del "prezzo della sposa”. Precedentemente esso veniva pagato
soprattutto con oggetti di ferro o rame (cfr. anche Schebesta 1936) e con
capre, oggi attraverso pagamento in moneta. Le difficoltà economiche cui
queste popolazioni sono soggette rendono vieppiù difficile il raggiungimen-
to della cifra necessaria, e questo incide sulla diminuzione della poliginia,
provocando anche un aumento del tasso di celibato maschile. Che lo scam-
bio di “sorelle” convivesse un tempo con il matrimonio attraverso il paga-
mento del prezzo della sposa, oppure che quest'ultima forma sia intervenuta
successivamente, forse introdotta dagli arabizzati, è oggi difficile a dirsi. Per
ora si può affermare che le due forme debbono avere coesistito per lungo
tempo, dato che uno scambio effettivo di donne tra bocbu, come i dati
mostrano, è avvenuto ancora in tempi recenti.

Con la pratica del pagamento del prezzo della sposa, il sistema matri-
moniale lese assume caratteristiche sempre più “complesse” (cfr. Muller 1980).
Anche considerando tale pratica un modo indiretto di scambiare le donne
(Meek 1936), non vi è dubbio che essa consenta una maggiore diversifica-
zione delle alleanze rispetto allo scambio esclusivo diretto, sistematico o no.

Un ultimo aspetto cui è interessante accennare è quello del matrimonio
tra uomini lese e donne mbuti. Dei 427 matrimoni raccolti, solo 10 sono
di questo tipo (2,3%), e di questi, 7 avvengono all'interno della Località;
anzi, in 5 di questi 7 casi si tratta di matrimoni tra Daini 1 e Daini 2 (oppure
interni all'uno o all'altro), e in 2 casi di matrimoni interni al bocbu massimo
Andilabu (Lofotau). Vi è di più: 3 dei 5 matrimoni di Daini avvengono su
tre generazioni consecutive lungo una stessa linea maschile che va dal non-
no al figlio del figlio. Si ha quindi una linea interamente lese-mbuti, parte
del bocbu minimo degli Andikubu.

Colpisce il carattere “interno” dei matrimoni con donne mbuti, caratte-
re che, da un certo punto di vista, fa loro assumere l'aspetto di matrimoni
di ripiego. Le nuove linee che si formano a partire da questi matrimoni,
tenderebbero a riprodurli diventando caratteristica peculiare di alcune di
esse. Le ragioni addotte dai Lese per rendere conto del matrimonio con
una donna pigmea sono piuttosto contraddittorie: talvolta viene confermato
il carattere di ripiego di questi matrimoni, ma talora si afferma che la donna
pigmea viene ricercata per una sua supposta maggiore fecondità (cfr. anche
Schebesta 1936). Il significato ultimo di questi dati per ora sfugge. Essi sem-
brerebbero tuttavia riproporre, in attesa di ulteriori dati, un'asimmetria di
fondo nei rapporti Lese-Pigmei.

I dati che sono venuta fin qui esponendo, costituiscono un primo pas-
so nella conoscenza dei Lese. Essi comunque permettono già di cogliere
elementi di notevole interesse che meritano di essere approfonditi: la mar-
cata patrilinearità dei gruppi locali in un modo di vita caratterizzato da una
base materiale molto semplice, patrilinearità non facilmente o unicamente
riconducibile alle caratteristiche e al modo di sfruttamento delle risorse,
o alla trasmissione di beni durevoli, in realtà molto scarsi; i rituali ricchi
ed elaborati tra cui quelli di morte, oltre che di produzione e iniziatici,
dei quali tuttora gli anziani maschi parlano con estrema reticenza; la strego-



125

neria, ancora così viva nelle relazioni umane; il rapporto con la foresta,
ordito dei racconti serali e dei principali riti, oltre che rifugio tradizionale
nei momenti di pericolo.

È chiaro che i Lese, come tante altre popolazioni africane, hanno pro-
fondamente risentito degli avvenimenti storici e in particolare della coloniz-
zazione bianca che ha scardinato il loro tradizionale modo di vita in punti
cruciali. E la mia ricerca si rivolge ai Lese attuali. Tuttavia non si può fare
a meno di interrogarsi anche sul passato perché aiuti a illuminare il presen-
te. E in questa regione periferica dell'enorme stato zairese, dalle strade dete-
riorate e difficili da percorrere, si ha l'impressione che, nonostante i
mutamenti in atto, diversi elementi del passato siano ancora vivi.

Appendice

Località Andifere

Sotto-località Bocbu massimi Bocbu minimi

Efundu Andilabu Andilabu
Andikwaku
Andikei (disperso)

Kadami Andikendi Andikendi
Andikakbu
Anditu (disperso)

Kaniki Bamenye Aputoi
Andikose
Andichonge

Kalapata Andeli Andeli
Mupumani

Daini 2 Andiopi Andiocha
Andilou (vive a Lofotau)
Andiura
Andibamukombé (vive a Daini 1)

Lofotau Andilabu Anditochi
Andisibakomba

Daini 1 Bapambe Bapambe
Andikubú
Andikuru
Bachema (o Andikufengope)

(vive a Daini 2)
Bukulani Andikunji Andikunji

Andikose
Katala Batifi Kundaobu

Apakwanda



126

Andimara
Andikonja

Tobola Malundu Andingenge
Andikiba

Kingbi Andikalucha Andiakuche
Anditachi
Aputaki

Note p

1. La ricerca è stata effettuata nell'ambito della Missione Etnologica Italiana in
Zaire, finanziata dai Ministeri degli Affari Esteri e della Pubblica Istruzione.

2. L'informatore usa qui i termini Kingwana (dialetto del Kiswaili) che prevede
il previsso mu- per il singolare e ba- per il plurale.

3. Cfr. Archivio della Casa Generalizia dei Preti del S. Cuore, Roma.
4. Nei dati riportati da Van Geluwe vengono indicate due Collettività di “Balese-

Karo", di eguale consistenza demografica. Qui ne considero una sola, risultando pro-
blematica Pidentificazione della seconda.

Bibliografia

Arioti, M. 1983. Sistema di parentela e scambi matrimoniali in una comunità
contadina dell'Umbria. Rassegna Italiana di Sociologia 24, 2:253-288.

Baltus, M. 1949. Les Walese. Bullettin des Juridictions Indigènes et du Droit
Coutumier congolais 17, 4:114-122.

Biasin, C. 1981. La mia gente. I Walesse, dalla leggenda alla vita. Messis 1:4-5.
Biasutti, R. 1955. “I popoli del Sudan centrale e orientale”, in Razze e po-

poli della terra, a cura di R. Biasutti, 3:331-382. Torino: Utet.
Congo 1929. Bulletin de l'Office Colonial. Commerce I.
Costermans, B. 1947. Muziekinstrumenten van Wasta-Gombari en Omstre-

ken. Zaire 5:515-542.
Courou, P. 1951. Notice de la carte de la densité de la population du Congo

et du Ruanda-Urundi. Atlas Général du Congo. Institut Royal Colonial
Belgc, Bruxelles.

De Calonne-Beaufaict. 1921. Azande. Introduction à une etbnograpbie gé-
nérale des bassins de l'Ubangi, Uele et de l'/iruwimi. Bruxelles.

I-léritier, F. 1981. L 'exercice de la parenté, Parigi: Gallimard-Editions du Seuil.
Joset, P.E. 1949. Notes ethnographiques sur la sous-tribus des Walese-

Abfunkotou. Bulletin des juridictions Indigènes et du Droit Coutumier
congolais 1:1-21; 2:31-54; 3:74-97.

Lancaster, C.S. 1976. Women, horticulture and society in Sub-Saharan Afri-
ca. American Antbropologist 78:539-564.

Lévi-Strauss, C. 1972. Le strutture elementari della parentela. Milano: Fel-
trinelli.



127

Meek, C.K. 1936. Marriage by exchange in Nigeria: a disappearing institu-
tion. Africa 9:64-74.

Moeller, A. 1936. Les grandes lignes des migrations des Bantous de la Pro-
vince Orientale du Congo Belge. Institut Royal Colonial Belge, Section
des Sciences Morales et Politiques. Bruxelles.

Muller, J.C. 1980. Straight sister-exchange and the transition from elementa-
ry to complex structure. American Etbnologist 7, 3:518-529.

Murdock, G.P. 1959. Africa. Its people and tbeir culture history. New York:
McGraw-Hill.

Remotti, F. 1982. “I Banande dello Zaire", in Uomini e re a cura di M.
Arioti, pp. 183-239. Roma-Bari: Laterza.

Sahlins, M. 1961. The segmentary lineage: an organization of predatory ex-
pansion. American Antbropologist 63: 322-345.

Schebesta, P. 1930. Die Efe-Pygmaën. Antbropos 25:311-314.
-_ 1936. My Pygmy and Negro bosts. Londra.
Van Bulck, G. 1954. Notice de la carte linguistique du Congo Belge et du

Ruanda-Urundi. Atlas Général du Congo. Institut Royal Colonial Belge.
Bruxelles.

Van der Kerken, G. 1942. Le Mésolitique et le Néolitique dans le bassin
de l'Uele. Institut Royal Colonial Belge. Bruxelles.

Van Geluwe, H. 1957. Mamvu-Mangutu et Balese-Mvuba. Annales du Mu-
sée Royal du Congo Belge 8, 3.

Vansina, J. 1965. Introduction à l'étbnograpbie du Congo. Kinshasa: Edi-
tions Universitaires du Congo.

Pervenuto il 5-4- 1 984.



UN CONTRIBUTO ALLA STORIA
DEL PENSIERO ANTROPOLOGICO

Bernardo Bernardi

La prima reazione alla notizia della pubblicazione postuma di un'opera
di Evans-Pritchard è di spontanea e grande attesa; ci si aspetta qualcosa pari
alla statura dello scomparso maestro '. Quando, però, si prende in mano la
pubblicazione e la si esamina, se le attese non vanno del tutto deluse, certo
non trovano pieno riscontro. Il titolo promette ciò che effettivamente non
dà, e l'ovvia ragione sta nel fatto che l'opera è postuma e incompiuta. Eviden-
temente, il curatore è stato mosso dal desiderio di non lasciare più a lungo
inedito un materiale prezioso, e nello stesso tempo dalla volontà scrupolosa
di attenersi ai limiti della semplice redazione. Il che è giusto; ed è ancor più
giusto che il manoscritto non rimanesse nascosto, ma fosse reso disponibile
alla legittima curiosità degli studiosi. Per quel tanto che ci offre, e non è poco
come vedremo, il volume conferma l'originalità delle letture e la profonda in-
tuizione critica che furono proprie del compianto studioso oxoniense.

Sulla qualità innovativa dell'opera complessiva di Evans-Pritchard si può
dire che esista unanimità di consenso. Nonostante le revisioni critiche di alcu-
ne sue interpretazioni, anzi proprio anche per questo, si riconosce che la sua
opera, sia in quanto applicazione di un metodo oggettivo di ricerca sul terre-
no, sia in quanto elaborazione di una problematica teorica, ha segnato un ve-
ro e decisivo passo innanzi nello sviluppo degli studi antropologici. L'unanimità
del consenso colloca la sua opera trai classici dell'antropologia. Evans-Pritchard,
come scrive Ernest Gellner nella introduzione del presente volume, è stato
uno «tra i più illustri e influenti antropologi della sua generazione: qualcuno
potrebbe dire "il" più illustre e influente» (p. xiii). Il suo insegnamento non
rimase confinato alla sua università di Oxford, né al solo mondo anglosasso-
ne, ma divenne ben presto un punto di riferimento obbligato dovunque si im-
partissero corsi a soggetto antropologico. Né si è esaurito. Alcuni anni fa,
trovandomi negli Stati Uniti nei giorni d'inizio dell'anno accademico, fui mol-
to colpito dall'evidenza del volume The Nuer che, a grandi pacchi, emergeva
tra i tanti testi delle librerie universitarie che andavo visitando: indice indub-
bio dell'attualità del libro e dell'unanime riconoscimento della sua efñcacia
pedagogica per gli apprendisti antropologi.

È chiaro che un'opera postuma di un tanto autore, con un titolo decisa-

' È questa una nota di commento all'opcra postuma di E.E. Evans-Pritchard, A history
of anthropologícal thought, edited by A. Singer, introduction by E. Gellner, London,
Faber 8: Faber, 1981, pp. 218.

L'Uomo, Volume V111 - n.1, 1984



130

mente ambizioso, fosse destinata a suscitare curiosità e attesa. I-lo detto che
l'attesa non è ripagata, ma nemmeno del tutto delusa. Si tratta, infatti, di una
serie di ritratti di autori degli ultimi tre secoli che hanno contribuito, nel giu-
dizio di Evans-Pritchard, a definire il metodo e l'oggetto delle discipline an-
tropologiche o, più precisamente, dell'antropologia culturale e sociale. Al di
là di questo, nel volume non si ritrova una storia del pensiero antropologico,
non certamente nel senso di un discorso compiuto e articolato.

I personaggi scelti da Evans-Pritchard sono venticinque. Di quindici ci vie-
ne dato un ritratto compiuto, in altrettanti medaglioni che costituiscono i quin-
dici capitoli del volume. Degli altri dieci esistono soltanto note e appunti, di
diversa estensione, che nel volume sono raccolti in appendice. Evidentemen-
te l'autore li aveva lasciati da parte, in attesa di svolgerli compiutamente e di
aggregarli sistematicamente. Questi scritti hanno una loro storia. Alcuni risal-
gono agli anni in cui Evans-Pritchard tenne un incarico di insegnamento all'U-
niversità del Cairo, e di essi qualcuno era già stato pubblicato come saggio
autonomo. Altri sono più recenti e, come si è detto, non sono stati mai finiti.
Ognuno dei medaglioni offre un discorso compiuto in sé stesso e la semplice
giustapposizione in capitoli serve a coordinarli in successione storica. Indub-
biamente, ogni ritratto contiene riferimenti al contesto storico dell'autore de-
scritto, per cui non è difficile per il lettore cogliere il vincolo ideale che ha
guidato Evans-Pritchard nella scelta e il curatore nell'ordinamento editoriale.
È ovvio che la sola scelta di personaggi riveli un modo preciso di percepire
lo svolgersi della problematica antropologica. Ed effettivamente, anche sotto
questo aspetto, Evans-Pritchard riconferma la sua originalità e il prevalere, nella
sua concezione dell'antropologia, dell'aspetto sociologico.

Dei personaggi compiutamente descritti, cinque appartengono al secolo
decimottavo: Montesquieu, 1-Iemy Home, Ferguson, Millar e Condorcet. Quat-
tro sono del secolo decimonono: Comte, McLennan, Robertson Smith, Mai-
ne. Gli altri stanno a cavallo tra il secolo decimonono e il ventesimo: Tylor,
Pareto, Levy-Bruhl, Frazer, Durkheim e I-Iertz. La quasi totalità dei personaggi
del gruppo incompiuto, due eccettuati, appartiene al nostro secolo: Müller,
Nieboer, Van Gennep, Mauss, I-iocart, Driberg, Steiner, Malinowski, Radcliffe-
Brown, White.

Il quadro cronologico ci permette di cogliere la visione d'insieme del pen-
siero di Evans-Pritchard. Nel risalire al secolo decimottavo egli intende sco-
prire le radici del movimento scientifico dal quale l'antropologia si è sviluppata
-come disciplina autonoma. Essa è figlia dell'illuminismo e Montesquieu e Con-
dorcet ne segnano autorevolmente i termini. Anche in altri scritti Evans-
Pritchard aveva dato molto rilievo al pensiero di Montesquieu, che egli consi-
dera tra i più importanti precursori dello studio scientifico antropologico, co-
lui che «ha la chiara percezione della funzione integrativa del costume in modo
assai simile a quanto sosterranno i funzionalisti del nostro secolo» (pp. 8-9).
Di Condorcet, l'ultimo dei filosofi illuministi, fa notare la fede nelle leggi della
storia e la certezza che con l'applicazione della “matematica sociale" si po-
tranno scoprire le chiavi del futuro. Meno noti sono gli altri autori settecente-
schi, ma Evans-Pritchard li ritiene degni di analisi. Di Adam Ferguson afferma



131

che, benché poco considerato, «è una delle figure principali nella storia del
pensiero sociologico» (p. 18). In lui si riscontra una nozione rigida dello svi-
luppo lineare più di quanto non sia in Montesquieu, ma come questi insiste
«sullo studio oggettivo dei fatti sociali e sul bisogno di giungere a formulazio-
ni d'ordine generale basate sulla comparazione sistematica della società» (p.
28). Di John Millar, seguace di Adam Smith, ricorda l'opera The origin of the
distinction of ranles..., distinzione che, secondo Millar, ha le radici nel sesso,
nell'età e nel bisogno di leadership (p. 31). Si tratta di un'opera, osserva Evans-
Pritchard, che, nonostante alcuni errori etnografici forse inevitabili al suo tem-
po, «si avvicina per molti aspetti a un trattato sociologico più di qualsiasi altro
libro del secolo XVIII» (p. 33). Meno convincente è la rivalutazione di Henry
Home (Lord Kames). La sua carriera di studioso è certamente notevole. Evans-
Pritchard tenta di trarre dai suoi scritti un insegnamento che suoni ancora va-
lido per gli antropologi moderni, e segnala in lui il senso empirico da cui Ho-
me si lascia guidare e la regola di non trarre conclusioni generali dai fatti
particolari: «che è ben altra cosa, commenta Evans-Pritchard, dal dire di non
cercare il generale nel particolare» (p. 17).

Le pagine dedicate agli autori dell'Ottocento sono tra quelle che si leggo-
no con nuovo interesse, anche se la posizione di Evans-Pritchard nei loro ri-
guardi era già nota. Pur non negando a ognuno di essi stima e ammirazione,
li accomuna in una critica radicale: «si combattevano l'un l'altro sulle inter-
pretazioni ma i loro metodi di analisi e il genere di conclusioni che formulava-
no erano gli stessi. Anche se, in fondo, le loro ipotesi si poggiavano sui fatti,
non era da questi che tali ipotesi venivano tratte. Non esiste alcuna documen-
tazione reale per la serie degli stadi dello sviluppo sociale... Si dava per scon-
tato che l'antitesi della cultura vittoriana fosse lo stadio culturale più basso
possibile e la loro generica ignoranza della storia e delle altre società, diverse
dalla loro, era abissale» (p. 68).

Al gruppo successivo, a cavallo del secolo, appartengono autori partico-
larmente cari a Evans-Pritchard, come Durkheim, Levy-Bruhl e Hertz. Ve ne
sono altri, quali Tylor e Frazer, dei quali, pur esprimendo il massimo rispetto
per la loro erudizione, disapprova decisamente il metodo. ln realtà, come già
per il gruppo dell'Ottocento, il giudizio che ritroviamo in queste pagine Evans-
Pritchard lo aveva già formulato in altri suoi scritti a tutti noti. Per questa ra-
gione mi sembra più utile soffermarmi a considerare il giudizio che Evans-
Pritchard dà di Pareto che, pur essendo già stato pubblicato al Cairo, non è
altrettanto conosciuto.

Rileverò, innanzitutto, la singolarità della menzione di Pareto in una “storia
del pensiero antropologico". Il significato di tale menzione è tanto più da rile-
vare se si prende atto che in tutte le altre storie del pensiero antropologico,
ivi comprese le pagine che alla stessa storia sono dedicate da autori italiani,
Pareto non compare. Si potrebbe dire che la scoperta di Pareto antropologo
sia opera di Evans-Pritchard. Il ritratto di Pareto appartiene alla serie dei saggi
che Evans-Pritchard aveva scritto durante il suo soggiorno al Cairo. Di fatto,
questo su Pareto, era stato pubblicato nel 1933 (quello di Levy-Bruhl nel 1934).
Alcuni anni fa un giovane studioso italiano ha compiuto un esame critico del



152

saggio di Pareto, ma più per precisarne il pensiero in relazione all'interpreta-
zione datane da Evans-Pritchard che per discuterne il signiflcato antropologi-
co (cfr. C.G. Rossetti, Evans-Pritchard e Pareto, Revue européeme des sciences
sociales et Cahiers Vilfredo Pareto, 16, 43, 1978, pp. 75-90).

L'inserzione del saggio su Pareto nella precisa cornice di una storia del
pensiero antropologico mette bene in chiaro la prospettiva da cui Evans-
Pritchard si era mosso. Va innanzitutto osservato che l'interesse di Evans-
Pritchard per Pareto corre parallelo a quello per Levy-Bruhl, sia nella critica
negativa sia negli apprezzamenti positivi. Lo stesso accostamento dei due stu-
diosi nel volume postumo non è casuale né prettamente cronologico (il capi-
tolo su Pareto [pp. 95-118] precede immediatamente quello su Levy-Bruhl [pp.
119-1311.

Secondo Evans-Pritchard, l'opera di Pareto è rilevante per l'antropologia
sociale perché nello studio dei popoli civili egli si serve dello stesso metodo
comparativo con cui i popoli primitivi vengono studiati nelle grandi opere clas-
siche, quali Primitive culture, The golden bough, Lesfonctions mentales ecc.
Più esplicitamente afferma: «quando ci si rende conto che Pareto giunge alle
stesse conclusioni sul comportamento "civile", che Levy-Bruhl aveva raggiunto
sul comportamento “selvaggio”, si ammetterà subito che i suoi scritti hanno
un interesse anche per gli antropologi» (p. 95). Ma dopo un'affermazione così
positiva, il giudizio di Evans-Pritchard su Pareto si fa aspro e tagliente. «Alla
pari di tanti altri italiani, Pareto era in ritardo di un quarto di secolo dal resto
del mondo scientifico» (p. 95). Dopo una tale dichiarazione Evans-Pritchard
rincara la dose. Non solo gli danno fastidio le sue tirate polemiche contro «fan-
tomatici nemici» (p. 95), ma aggiunge: «Pareto era un plagiario, e anche piut-
tosto sciocco. Sembra non conoscere la letteratura sociologica contemporanea,
non menziona le opere di Durkheim, di Freud, di Lévy-Bruhl, tanto per citare
tre soli autori che pure si erano occupati degli stessi problemi dei sentimenti,
delle razionalizzazioni, del pensiero non logico, sui quali egli stesso stava in-
dagando. Anche se ignorava queste opere, certamente egli trasse molte delle
sue idee, senza il dovuto riconoscimento, da autori precedenti che spesso ri-
pagava con l'insulto» (pp. 95-96).

Nel novembre 1983, in occasione del sessantesimo dalla morte di Pareto,
vi è stato un convegno al quale chi scrive recò un contributo discutendo la
posizione così aspra di Evans-Pritchard. La discussione mise in chiaro che si
tratta di una posizione, se non preconcetta, certamente esagerata e anche ine-
satta. Non e vero che Pareto non conoscesse Durkheim, di cui recencisce l'o-
'pera, né si può dire oggettivamente che egli fosse uno studioso così
sprovveduto e chiuso quale pare risultare dalla descrizione di Evans-Pritchard
(si veda la raccolta della Revue européenne des sciences sociales et Cahiers
Vilfredo Pareto, pubblicata a Ginevra; gli atti del convegno, svoltosi a Roma
presso l'Istituto Luigi Sturzo, sono in corso di pubblicazione).

Dal punto di vista metodologico Evans-Pritchard accomuna Pareto agli
altri studiosi dell'epoca: «come Tylor, Frazer, e Lévy-Bruhl, Pareto adottò un
metodo comparativo fallace. Prendeva in esame credenze di qua, di là, di ogni
parte, e le disponeva all'interno del suo mosaico teorico» (p. 111). Tuttavia,



153

viene distinto dagli altri per due ragioni precise. La prima è che Pareto è in
grado di valutare direttamente le testimonianze dei «nativi», Greci, Romani,
genti del Medioevo, avendo a disposizione i testi che documentano le loro
credenze e le loro opinioni sulle stesse credenze. La seconda ragione sta nel
fatto che Pareto conosceva la società che studiava grazie al contatto diretto:
«in un certo senso aveva un'esperienza di campo». Evans-Pritchard dà molto
risalto a questo particolare: «Pareto non passò la vita in uno studio, né le mura
di un collegio segnarono i confini della sua esperienza. In un periodo anterio-
re della sua vita era stato uomo d'affari concreto e aveva imparato, attraverso
le sue osservazioni, che vi è una grande differenza tra ciò che gli uomini dico-
no delle loro intenzioni e ciò che intendono effettivamente fare» (p. 112).

Ora, nonostante tutto, Evans-Pritchard afferma che Pareto vada posto tra
i maestri dell'antropologia, e sostiene la sua convinzione mettendo Pareto alla
pari di Lévy-Bruhl: «Levy-Bruhl ha scritto parecchi volumi per dimostrare che
i primitivi sono prelogici... Pareto ha scritto parecchi volumi per dimostrare
che gli europei sono non logici» (p. 112). Il più innovativo contributo dell'0-
pera di Pareto, nell'opinione di Evans-Pritchard, consiste nell'aver dimostra-
to che «io studio del pensiero non scientifico e del comportamento rituale non
si può restringere alle società primitive, ma si deve estendere anche alle socie-
tà civili»; e su questo, in senso più generale, Evans-Pritchard commenta: «la
relazione tra il campo logico-sperimentale e il campo non logico-sperimentale
costituisce quasi una costante di tutta la storia» (p. 113).

Un altro elemento positivo che viene riconosciuto a Pareto è quello di
aver precisato «il bisogno di una netta distinzione tra il pensiero logico-
sperimentale e il comportamento, e tra le altre forme di pensiero e il compor-
tamento. Nel far questo egli ha impostato dei problemi di terminologia che,
se presi in considerazione prima, avrebbero evitato inutili confusioni nell'an-
tropologia sociale. La divisione del pensiero in due categorie fatta da Pareto,
quella logico-sperimentale e quella non logico-sperimentale, è eccellente ed
anzi è necessaria se si vuol condurre un'indagine sulla parte svolta nella socie-
tà dal pensiero logico» (p. 113). Ma pur riconoscendo l'utilità della distinzio-
ne, Evans-Pritchard rileva e critica l'astrusità del linguaggio tanto di Pareto
quanto di Lévy-Bruhl, soprattutto quando si arriva all'assurdo di un concetto
come quello di «logica non logica» (p. 114).

Critica analoga egli rivolge al linguaggio che Pareto usa in relazione «al
piano morale del comportamento», espresso dal concetto e dalla parola “sen-
timento“: «Tuttavia, per lealtà verso Pareto, si deve riconoscere che egli ha
percepito uno dei problemi basilari, forse anzi il problema basilare, della so-
ciologia, rendendosi conto che soltanto con il metodo induttivo della ricerca
esso poteva essere risolto. Se si devono porre a confronto società diverse, è
essenziale spogliare il comportamento dei suoi caratteri variabili per rivelarne
l'uniformità, in altre parole, ridurre il comportamento osservato in astrazioni
per valersene come unità di comparazione. E chi mai potrebbe negare che in
tutte le società esista una serie di modi di comportamento semplici e unifor-
mi, chiamateli sentimenti, o residui, o partecipazioni, o semplicemente x, perché
come potremmo altrimenti, si chiede Pareto, comprendere così facilmente il



134

linguaggio e il comportamento dei selvaggi e degli antichi?» (p. 116).
Un altro punto importante cui Pareto, secondo Evans-Pritchard, reca un

apporto innovatore riguarda la psicologia individuale in riferimento alla cul-
tura. Anzi, per lui, questa è la parte migliore dell'opera di Pareto.

Infine, un ultimo rilievo favorevole riguarda la metodologia di Pareto, «sa-
na, anche se spesso la sua applicazione è insoddisfacente» (p. 118). Evans-
Pritchard la riassume in due punti: primo, la necessità di compiere una scelta
tra i fattori di una situazione reale per ottenere risultati scientifici. Pareto pri-
vilegia le relazioni mutue dei fatti psicologici e, in certa misura, le relazioni
degli stessi fatti psicologici coni cambiamenti economici ele varianti biologi-
che, mentre trascura i fattori ambientali, storici, razziali ed altri. Secondo: dei
fatti su cui focalizza il suo interesse, Pareto compie uno studio funzionale, no-
tando le uniformità e le interdipendenze che li collegano.

In conclusione, Evans-Pritchard, nonostante tutte le critiche e le riserve,
riconosce in Pareto un antesignano della ricerca antropologica delle società
complesse: un invito indiretto, oggi per fortuna quasi universalmente acquisi-
to, a superare la dicotomia tra società semplici e società complesse, tra “pri-
mitivi” e "civili", come linea discriminante, del tutto ingiustificabile.

Restano le note dell'appendice e, con esse, l'amarezza che la morte abbia
tolto all'autore la possibilità di svilupparle appieno. La novità di alcune scelte,
come Driberg e Steiner, che non compaiono nelle storie "ufficiali" dell'antro-
pologia, colpisce per la sua singolarità ma si rivela tanto più preziosa. Sugli
altri grandi è interessante conoscere il punto di vista di Evans-Pritchard che,
anche se già indirettamente ricavabile dagli altri scritti, viene qui espresso in
maniera esplicita, se non altro come canovaccio potenziale di un più vasto svol-
gimento.

Su Max Müller, che apre la serie, gli appunti non aggiungono nulla di rile-
vante a ciò che già si sapeva. La valutazione di H.J. Nieboer riguarda l'opera
Slavery as an industrial system. La pagina dedicata a Van Gennep e incisiva.
Evans-Pritchard ne illustra la tesi sui riti di passaggio e poi osserva: «questa
[la tesi] può sembrare un luogo comune, ma al tempo della sua pubblicazione
fu una rivelazione... il libro ha ancora valore teorico e significato storico» (p.
189)

Il testo su Mauss è di tre pagine, il più ampio della serie. Appare evidente
che gli è figura congeniale. Ammira l'uomo «di non comune abilità e sapere,
ma anche di integrità e di forti convinzioni» (p. 189). Stima profondamente
_lo studioso, del quale apprezza l'empirismo come un'ancora di concretezza
e puntualità. Per questo lo pone a confronto, ovviamente, con Durkheim filo-
sofo. Ma più di Durkheim, Mauss «nei suoi saggi parte sempre da fatti concreti
eli esamina nella loro interezza fino all'ultimo dettaglio» (p. 190). Sono quali-
tà che emergono soprattutto nel saggio sul dono. «“Totale" è la parola chiave
di questo saggio» (p. 190). La capacità di cogliere la totalità dei fatti non è di
tutti ed esige la conoscenza diretta dei fatti stessi. Mauss si rivela grande per-
ché ne è stato capace, pur restando sempre a Parigi: egli «ha affondato la sua
mente nel materiale etnografico, ivi incluso tutto il materiale linguistico di-
sponibile; ma c'è riuscito solo perchè la sua mente possedeva appieno il me-



155

todo sociologico. Mauss fece nel suo studio ciò che un antropologo fa sul
terreno, applicando la sua mente esperta allo studio della vita sociale dei po-
poli primitivi in modo da osservarla e esperimentarla. Per questo noi antropo-
logi sociali lo consideriamo uno di noi» (p. 191).

La valutazione di Jack H. Driberg è gradevolmente intrisa di amicizia. Fi-
gura romantica, svolse un'attività determinante, accanto a Hodson e a Hut-
ton, per consolidare la scuola di antropologia sociale di Cambridge. Più
divulgatore che pensatore originale, il suo volume The Lango, su una popola-
zione dell'Uganda, resta un «eccellente lavoro di ricerca» (p. 195). Ed è inte-
ressante che Evans-Pritchard annoti che tale qualità si debba «non solo al suo
potere di osservazione - che era grande - ma anche alla sua capacità di affetto
per la gente di cui scriveva» (p. 196).

L'affetto guida anche le note su Franz B. Steiner, la cui vita fu segnata da
una successione incredibile di peripezie e di tragedie. Dai ripetuti naufragi delle
sue cose, l'unico lavoro di Steiner a salvarsi è il libro Tahoo (tradotto anche
in italiano), «di grande valore per chiunque sia interessato ail'idea di tabu» (p.
197)

Seguono le note su Malinowski e Radcliffe-Brown, sfortunatamente assai
brevi. Evans-Pritchard non è un ammiratore di Malinowski, del quale, peral-
tro, insieme a Raymond Firth, fu uno dei primi studenti nel 1924. Riconosce
in lui il maestro della ricerca sul terreno, gli nega l'intuizione teorica: «non
possedeva alcuna idea dell'analisi astratta e conseguentemente della struttura»
(p. 198). Il suo lavoro sugli "Argonauti dell'Oceano Pacifico" è prettamente
descrittivo e cinquanta pagine avrebbero potuto essere sufficienti per dirci
quanto ci dice in cinquecento: un romanzo sociologico alla Zola. Come pen-
satore, Malinowski, al dire di Evans-Pritchard, era «futile» (p. 199).

Sostanzialmente critico del suo metodo comparativo e della sua insisten-
te ricerca degli universali ossia delle leggi generali, Evans-Pritchard riconosce
e mette bene in luce l'eminenza di Radcliffe-Brown. «Scriveva con grande chia-
rezza sia di stile che di ragionemento, ma anche con difficoltà e non si capi-
rebbe come abbia potuto divenire una figura eminente del mondo
antropologico se si considerassero solo i suoi scritti» (p. 200). Il segreto della
sua personalità stava nell'entusiasmo che sapeva infondere nei suoi numero-
sissimi studenti (aveva insegnato in ben dodici università nelle più diverse parti
del mondo). «Il suo contributo principale al pensiero antropologico sta nella
chiarezza delle sue esposizioni, nella scelta felice di termini appropriati: era
un forgiatore di strumenti concettuali» (p. 200). La critica di Evans-Pritchard
si appunta, con pochi cenni, sul saggio riguardante “il fratello della madre in
Sud Africa", nel quale rileva il mancato collegamento di quella figura con l'in-
tero sistema di parentela, con il diritto di proprietà, con il potere politico e
così via. Accenna anche agli altri saggi in cui Radcliffe-Brown ritiene di dimo-
strare l'esistenza delle leggi generali: la base fattuale e quanto mai gracile e non
si prende mai in considerazione la documentazione in contrario. Evans-
Pritchard chiude la sua nota con una citazione di Kroeber sul dilemma dei so-
ciologi i quali quando riescono a giungere ad «una formulazione contro cui
non è possibile addurre alcuna eccezione, l'hanno resa cosi essenzialmente



136

logica, così remota dai fenomeni, che nessuno sa più che cosa farsene» (p. 202).
L'ultima nota riguarda Leslie A. White. Anche qui, Evans-Pritchard si di-

mostra infastidito dalla «solita vecchia storia: 415 pagine per dirci che le cul-
ture sono sistemi naturali soggetti a leggi rigorose, funzionali e storiche, ma
in tutte quelle pagine non c'è nulla che tratti effettivamente di una cultura co-
me esemplificazione di tali leggi» (p. 204).
Così si chiude l'opera postuma di Evans-Pritchard. La sua personalità rie-

merge da queste pagine, quale la si conosceva: severo assertore della cono-
scenza critica ed esatta dei fatti etnografici, ma come premessa necessaria per
l'intuizione problematica che soggiace alla struttura di ogni sistema sociale.
È in tale prospettiva che egli affronta anche il problema della storia del pensie-
ro antropologico. Evita le sintesi generali e approssimative, ma si accosta ai
personaggi che hanno contribuito direttamente allo svolgersi di quel pensie-
ro. Un accostamento concreto che consente di percepire con più esattezza gli
apporti determinanti della storia.

Pervenuto il 12-4-1984.


