CRONISTI, MISSIONARI,
« PIANTE DIABOLICHE » (1540-1656)

Patrizio Warren
Universita di Roma

A partire da epoche remote, I'impiego rituale di piante alluci-
nogene ha indubbiamente occupato un posto centrale nel quadro ge-
nerale delle concezioni e delle pratiche religiose delle pit diverse
culture del continente americano. Assunte nell’ambito dei riti divi-
natori, fatte oggetto spesso di un’adorazione « idolatrica », inserite
talvolta nel nucleo strutturale dei sistemi mitologici, queste sostanze
avevano — ed in numerosi contesti specifici hanno tutt’ora — la
funzione manifesta di rendere possibile la comunicazione con la
realta « altra » dei poteri immanenti al cosmo, ed al tempo stesso
di consentire una verifica « empirica » della significativita dei siste-
mi concettuali su cui poggiava la concezione dell’intero divenire
sociale e naturale.

Anche se in linea di massima sottovalutata fino a tempi piuttosto
recenti, 'importanza antropologica e sociologica di tali pratiche &
emersa negli ultimi venti anni, grazie ad un enorme numero di
studi etnografici relativi a quasi tutte le aree culturali del Nuovo
Mondo . Queste acquisizioni hanno al tempo stesso permesso di
guardare sotto una nuova luce anche alcuni reperti archeologici e di
ravvisarvi concrete testimonianze della presenza dell’uso rituale di
sostanze psicotrope anche nelle alte culture della Mesoamerica e del-

le Ande 2.

1. Per uno sguardo d’insieme su queste ricerche si veda La Barre (1975). Una
bibliografia di base in Furst (1972).

2. Si confronti in proposito: Toro (1930), Wasson (1972), Laurencich - Minnelli
e Frigerio (1976), Dobkin Dos Rios (1977).



334

Il dato unificante queste differenti manifestazioni del fenomeno
andrebbe rintracciato, secondo Weston La Barre, nel substrato
sciamanico comune a tutti i sistemi religiosi del Nuovo Mondo;
substrato sopravvissuto, in ultima analisi, ai profondi rivolgimenti
sociali e culturali prodotti dalla rivoluzione neolitica e da quella ur-
bana nello sviluppo storico delle civiltd mesoamericane ed andine .

Ma, accanto ai dati etnografici, alle inferenze archeologiche, alle
ricostruzioni di ampio respiro degli antropologi, I'impiego rituale
di piante psicotrope nel mondo precolombiano, ci ¢ ampiamente
attestato dagli scritti di quanti — « conquistadores », missionari,
viaggiatori, cronisti — si interessarono alla realtd storica, sociale,
culturale e religiosa delle popolazioni autoctone nel XVI e XVII
secolo. Alcune di queste fonti sono spesso citate nelle introduzioni
ai lavori etnologici sull’argomento, ma manca in buona misura una
loro lettura critica, volta ad evidenziare il « rovescio della meda-
glia » *, vale a dire gli assunti e gli atteggiamenti con cui quegli
scrittori, in funzione della loro appartenenza culturale e delle sin-
gole scelte ideologiche, guardarono a tali pratiche.

La questione non & solamente accademica, ma — credo —
si inquadra molto bene nella generale problematica relativa alle
scelte complessive che caratterizzano ancora oggi il modo di por-
si della nostra cultura nei confronti delle esperienze indotte dagli
allucinogeni e, per estensione, dalle altre droghe; scelte che per
le loro implicazioni e conseguenze non solo sullo « scientifico »,
ma anche e soprattutto sul « quotidiano », richiedono a mon-
te una verifica critica, volta a rendere accessibile alla consape-
volezza storica il processo che le ha prodotte. Questa, dunque, I'esi-
genza di fondo che queste notazioni — attraverso I’analisi di un
momento « strategico », quale il primo incontro col « diverso etno-
logico » — vorrebbero incominciare a soddisfare, sia pure con un
certo grado di approssimazione teorica e con diverse limitazioni di
carattere contingente.

In realta, gli Spagnoli incontrarono I'uso rituale di allucinogeni
piuttosto presto. Alcuni riferimenti sono gia rintracciabili, infatti,
nella relazione che Cristoforo Colombo richiese al francescano

3. Prendo qui per buona nelle sue grandi linee una ipotesi che ha a monte
implicazioni piuttosto dubbie e che ho tentato di analizzare in Warren (1978).

4. Tutti orientati nella prospettiva etnobotanica o microstorica sono gli ap-
procci di Schultes (1940), Slotkin (1955), Reichel - Dolmatoff (1975).



535

Romadn Pané, sui « riti e le antichita » delle popolazioni autoctone,
durante il suo secondo viaggio alle Antille (1493-1496) °, e da quel
momento in poi le testimonianze crebbero in progressione geome-
trica, seguendo le diverse direttrici dell’espansione europea nel
Nuovo Mondo. Come ¢ intuibile cid rende piuttosto difficile ed,
in ogni caso non realizzabile nello spazio qui concesso, una loro
analisi globale. Ho per tanto delimitato il lavoro spazialmente e
temporalmente considerando unicamente i dati relativi al Messico,
con particolare riferimento alle popolazioni nahuatl, per il periodo
1540-1656.

IT

Il primo problema che si pone nell’affrontare questo tipo di
indagine & forse quello di cercare di individuare il retroterra episte-
mologico ed ideologico attraverso il quale cronisti e missionari
guatdarono nel XVI e nel XVII secolo all’uso rituale di allucinogeni
nelle Americhe.

Va detto subito che, in realtd, la questione non era del tutto
sconosciuta in Europa, non solo perché diverse piante psicotrope
erano utilizzate per le loro proprieta narcotiche ed anestetiche nella
pratica medica medioevale e rinascimentale, ma anche perché i me-
dici ellenisti — tra cui Plinio, Galeno e Dioscoride — se ne erano
occupati nei loro trattati. In singolare contrasto con lo sforzo di
fondare scientificamente i presupposti della pratica medica a loro
peculiare, questi autori avevano in genere accordato a piante come
la mandragora, il giusquiamo, la belladonna ed altre solanacee ®,
oltre alle consuete « proprietd naturali », un potere « occulto »
che rivestiva di un alone di magia 'intera faccenda’.

5. Fray Pané scrisse infatti tra le altre cose di una polvere « cohoba » (Anadan-
thera Peregrina) usata nei rituali divinatori da quelle popolazioni. Cfr. in proposito
Reichel - Dolmatoff (1975 :5 e sgg).

6. Per uno sguardo sommario sui poteri intossicanti delle solanacee si veda il
paragrafo dedicato a queste piante in Leonzio (1971). E interessante notare che i
principi attivi di queste piante — diversi alcaloidi isotropinici — sono le uniche
sostanze allucinogene assorbibili per via cutanea; il che spiega I'insolita diffusione
dell'uso di unguenti nello stregonismo medioevale. Cfr. in proposito Harner (1973).

7. Traggo le informazioni sui medici ellenisti da Leonzio (1971).



336

Questa singolare concezione venne fatta propria, oltre che dalla
medicina empirica del folklore europeo, anche da diversi filosofi
e naturalisti medioevali, tra cui Alberto Magno che nel De Vegeta-
libus descrisse la mandragora e ne illustrd le curiose proprieta *.

A partire dal XV secolo, tuttavia, unguenti e filtri a base di
queste sostanze incominciarono sempre piui frequentemente a com-
parire nei verbali dei processi intentati per stregoneria dal Sant’Uf-
fizio. Il « potere occulto » della mandragora e delle altre piante ven-
ne dunque associato strettamente alla stregoneria, al punto che
nel 1544 Ildegarda di Bingen, nel suo Physica Sacra, notando sul-
le orme dei medici ellenisti la forma antropomorfa delle radici di
mandragora, giunse a sostenere che per la sua somiglianza morfolo-
gica con I'uomo, quella pianta era esposta, pili di ogni altra alle ten-
tazioni del demonio ’.

Di queste ed altre simili asserzioni si pud forse sorridere, ma
non bisogna dimenticare che I’argomento si integrava perfettamente
nella concezione della stregoneria prevalente negli ambienti eccle-
siastici alla fine del XV secolo. 11 testo di base a cui la Chiesa faceva
riferimento era, infatti, il famoso Malleus Maleficarum, redatto~da
Jacob Sprenger ed Heinrich Institor e pubblicato nel 1486. I due
“frati domenicani, che postulavano una relazione strettissima tra
stregonismo e demonolatria, mostravano di credere alla realta fisi-
ca, oltre che alla concreta efficacia degli « exploits » stregonistici .

Ora, anche se nel Malleus si parla poco di allucinogeni —
considerati, tutto sommato, alla stregua di un’ipotesi ausiliaria — la
tendenza a ritenere queste sostanze come creazioni diaboliche, i
cui effetti erano concretamente in grado di condurre al Sabba il
« Corpo Astrale » dei demonolatri e di trasformare streghe e strego-
ni in lupi o altri animali, emerge piuttosto chiaramente negli scritti
dei giudici francesi del XVI secolo, veri continuatori dell’opera di
Institor e Sprenger.

Ecco, per esempio, quanto ci dice in proposito Nycolas Remy,
nel suo trattato pubblicato nel 1595, al termine di una sanguinosa
carriera di « cacciatore di streghe »:

8. Cfr. quanto detto da Leonzio (1971 : 158).
9. Cfr. Leonzio (1971 : 159).
10. Sul Malleus si veda Baroja (1971 : 94 e sgg.).



Gy
-
~I

« Essi [scil] gli Inquisitori ascoltarono la deposizione di quelli che
si erano unti e strofinati con 'unguento di cui fanno uso le streghe e
che erano stati trasportati istantaneamente al Sabba, mentre il viaggio
di ritorno era durato diversi giorni (...).

Ora, se le streghe, dopo essere state svegliate dal loro profondo
sonno, dicono delle cose che hanno visto in posti troppo lontani per
essere raggiunti nello spazio di una notte, I'unica conclusione possibile
¢ che abbia avuto luogo un qualche viaggio non sostanziale, simile a
quello dell’anima » '.

In realta, le istanze del Malleus e dei giudici francesi ebbero
un certo successo soprattutto tra il popolo ed il clero meno prepa-
rato e tanto lintelligencija ecclesiastica, quanto i numerosi
laici che nel *500 si occuparono di demonologia, presero accurata-
mente le distanze da esse. In particolare, i filosofi italiani della
Magia Naturale furono forse i piu radicali oppositori di tale conce-
zione.

Nelle opere del Porta, del Cardano, del Cesalpino, dello Spina
¢ possibile, infatti, ravvisare il comune sforzo di escludere dall’inte-
ra faccenda qualsiasi intromissione demoniaca, per ricondurre i
pretesi « exploits » stregoneschi ad una concomitanza di « cause
naturali », tra le quali I'« ignoranza » (cioé « alterita di cultura »)
e la « debolezza mentale » dei soggetti, ma soprattutto I'effetto pro-
dotto da filtri ed unguenti a base di potenti allucinogeni. La piu
precisa affermazione in tale senso — importante anche perché il
suo autore come medico della curia era strettamente vicino alle alte
gerarchie ecclesiastiche — ¢, comunque, forse rintracciabile in una
nota di commento di Andrés Laguna alla Materia Medica di Diosco-
ride. Dopo aver esposto un caso di cui lui stesso era stato testimone,
in cui una donna dopo essersi cosparsadi un unguento a base di
mandragora era caduta in un sonno profondo ed al risveglio aveva
sostenuto di essersi recata al Sabba, Laguna conclude:

«Da tutto cid possiamo dedurre che tutto quello che le streghe
fanno non & altro che un’illusione causata dalle loro pozioni e dai loro
unguenti estremamente freddi. Questi sono di una tale natura, che alte-
rano il flusso della memoria e dell’immaginazione, di modo che quelle
disgraziate immaginano e credono fermamente di avere compiuto
in stato di veglia, quanto hanno sognato durante il sonno » "

11. Nycolas Remy, Daemonolatria lib. 111..., 1595 cit. da Harner (1973 : 132).
12. Citato da Harner (1973 : 135).



338

Ora & vero che la Chiesa combatté aspramente le istanze della
Magia Naturale, ma non per questo esse non finirono coll’influen-
zare in una certa misura, almeno in relazione al tema specifico, le
posizioni ecclesiastiche. Il punto & che, a prescindere dal vago con-
tenuto manicheo delle istanze del Malleus, la documentazione for-
nita da questa radicale critica della demonologia scolastica era fin
troppo pressante. Soprattutto in Italia ed in Spagna, dunque, a par-
tire dalla seconda meta del XVI secolo, il clero si oriento verso
una posizione intermedia, secondo la quale le pretese di maghi e
stregoni non sarebbero state altro che il prodotto di un’illusione
indotta dal demonio al fine di perdere le loro anime ”. Come & con-
seguente, questa tesi accordava una notevole importanza all'impiego
rituale di piante psicotrope che venivano cosi ad essere considerate
come gli strumenti grazie ai quali il Grande Tentatore piegava ai
propri voleri i suoi seguaci, alienandone i sensi e privandoli del
giudizio.

Un autorevole esempio di questa istanza ci & dato da un editto
del Sant’Uffizio, datato 8 marzo 1616, nel quale, tra le altre cose,
si legge che:

« ..molte persone, tra le quali soprattutto certe donne ingenue e
propense alla superstizione, con la pit grande offesa a Nostro Signore,
non dubitano di tributare in una certa maniera adorazione al demonio
(...) e, usando certi unguenti con i quali si spalmano il corpo, lo invocano
e lo adorano come se fosse un Angelo della Luce e ripongono fiducia
nelle sue risposte o nelle immagini o rappresentazioni apparenti di cio
che pretendono egli sia. Per questo le suddette donne si recano in altri
casi nella campagna, di giorno o nelle inopportune ore della notte,
e prendono certe erbe e radici che alienano ed intorpidiscono i sensi e
giudicano e rendono pubbliche le illusioni fantastiche che hanno in que-
sti frangenti come rivelazioni o notizie certe di cid che dovra acca-
dere » " (cit. in Medina 1952: 163).

Come vedremo, anche se sara interessante notare nei singoli
autori un’oscillazione pili 0 meno pronunciata verso le ipotesi della
demonologia scolastica o della Magia Naturale, saranno, dunque,
proprio queste ultime le assunzioni prevalenti nella maggior parte
dei documenti che verranno qui di seguito esaminati.

13. Cfr. in proposito Baroja (1971 : 103 e sgg.). Per quanto riguarda l'orto-
dossia di tale istanza, va notato che essa era gia stata propugnata da Agostino e dal
Canon Episcopi, capitolare franco della fine del sec. IX, e che, in linea generale,
aveva informato le posizioni della Chiesa fino all’avvento della demonologia scolastica.

14. Cit. da Medina (1952 : 163).



339

I11

In ordine cronologico, le prime testimonianze circa I'impiego ri-
tuale di allucinogeni tra le popolazioni autoctone della Nuova Spa-
gna sono rintracciabili nell’ampia messe di cronache e documenti
redatti dai missionari francescani e domenicani che approdarono
sulle coste messicane nella prima meta del XVI secolo. Animati da
una profonda fede e mossi dallo spirito ecumenico che era gia stato
dei padri fondatori dei loro Ordini, i frati minori ebbero il me-
rito non indifferente di dedicare gran parte del loro tempo alla
conoscenza della lingua, dei costumi, della vita, della filosofia auto-
ctone, nella convinzione che questo sarebbe stato il primo neces-
sario passo verso |’evangelizzazione di quegli immensi territori. Il
che, naturalmente, non significa che essi si astennero dal valutare
con le categorie della cultura del loro tempo, fenomeni spesso ad
esse incommensurabili .

Come pare conseguente, cid avvenne soprattutto nel campo del-
le credenze e delle pratiche religiose in cui i frati minori vollero di
sovente scorgere gli inequivocabili segni della presenza e dell’atti-
vita del demonio nel Nuovo Mondo . In particolare, essi parvero
colpiti, non solo dalla crudele usanza dei sacrifici umani e dall’an-
tropofagia rituale, ma anche e quasi allo stesso modo, dall’uso estre-
mamente diffuso e radicato di un grande numero di piante alluci-
nogene.

Come provano numerosi studi etnologici sulle popolazioni na-
huatl a noi contemporanee, questa pratica doveva essere presente
in molti momenti della vita religiosa autoctona, sia per quanto ri-
guarda i culti ufficiali gestiti dall’esoterismo sacerdotale, sia nei

15. Per un’introduzione critica alla lettura di questi testi si vedano Keen (1971)
e Baudot (1976). ¢

16. Il tentativo spesso deliberato di interpretare nei termini della Weltan-
schauung cattolica la realtd socio-culturale degli « indios », trova conferma nell’atteg-
giamento simmetricamente opposto che portd i missionari alla ricerca nelle diverse
tradizioni di tutti quegli elementi mitologici o rituali che per la loro apparente
somiglianza con analoghe concezioni o pratiche cristiane, avessero potuto essere
« recuperabili ». Da cid derivd quella teoria dell’« evangelizzazione arcaica» delle
Americhe, sconfessata dalla Chiesa solo in un secondo tempo, di cui Mazzoleni
(1975) ha analizzato le implicazioni. :



340

rituali terapeutici, divinatori e propiziatori a cui affidavano il proprio
bisogno di salvezza e trascendenza gli strati subalterni della so-
cieta ",

Ora, in linea generale — come accennavo precedentemente —
i primi missionari videro nel paganesimo una forma di demonola-
tria o, per meglio dire, considerarono i culti autoctoni come ispirati
dal demonio che si avvaleva dell’ingenuo ed innato bisogno di re-
ligiosita dei naturales, per piegarli con I'inganno ai propri voleri .
L’impiego rituale di piante psicotrope venne quindi considerato —
se pure, come vedremo con diverse sfumature — dai vari autori,
come uno degli espedienti attraverso i quali si realizzavano le illu-
sioni e le mistificazioni perpetrate dal Grande Tentatore ai danni
degli Indios. :

Ecco, come primo esempio, quanto ci dice in proposito nella
sua Historia de las Indias de Nueva Espania il francescano Fray
Toribio de Benavente, meglio conosciuto con il soprannome nahuatl
di « Motolinia »:

« Avevano un altro modo di ubriacarsi che li rendeva ancora piu
crudeli ed era con certi piccoli funghi che crescono in questa terra (...)
Poco dopo (averli mangiati) vedevano mille visioni, soprattutto di ser-
penti e siccome perdevano conoscenza, sembrava loro di avere il corpo
e le gambe pieni di vermi che li mangiavano vivi e cosi, in preda a questo
delirio, uscivano di casa desiderando che qualcuno li uccidesse; e sotto
effetto di questa bestiale ubriachezza giungevano talvolta ad impiccarsi
e diventavano al tempo stesso molto crudeli verso gli altri. A questi
funghi davano il nome di teonanacatl, che vuol dirc “carne di Dio”,
o del demonio che essi adoravano; ¢d in questo modo, con quell’amaro
cibo, il loro “dio” li comunicava » .

In Motolinia possiamo ravvisare piuttosto chiaramente la ridu-
zione all’ordine naturale dell’effetto dei funghi teomnanacatl, di cui
il demonio si appropria, attraverso la « blasfema parodia » della

17. Le droghe utilizzate ritualmente dagli Aztechi erano: il picietl (Nicotiniana
ristica), il peyotl (Lophophora Williamsii ed altre cactacee), I'ololiubqui (Rivea
Corymbosa), il teonanacatl (diversi funghi dei generi Psylocibe, Stropharia, Conocybe,
Panacolus), il toloache (diverse varieta di Datura), il pipiltzintzintli (Salvia Divino-
rum) ed il titlitzen (Ipomea Violacea). Per un approccio etnobotanico a queste
piante si veda Guerra e Olivera (1954).

18. E interessante notare, la dipendenza di questa concezione del « bisogno
innato di religiositd » dalla « prova ontologica » di S. Anselmo, argomento che ha
da sempre costituito il pilastro fondamentale della teologia francescana.

19. Cfr. Benavente (1969 : 19).



341

comunione cattolica, ai propri fini. Il tutto va cosi ad inquadrarsi
nell’istanza di fondo del lavoro di Motolinia, secondo la quale gli
Indios, in funzione della loro « naturalitd » o mancanza di cultu-
ra, sono facile preda del demonio e vanno per tanto — aldila dello
scandalo che certe pratiche possono suscitare negli « uomini di
fede » — aiutati, pit che condannati *

Naturalmente, I’aiuto di cui parla Motolinia si realizza nella
conversione che presuppone lo sradicamento delle « usanze dia-
boliche »; il che implica pragmaticamente a sua volta la loro cono-
scenza. Fu, dunque, a questa esigenza primaria che cercarono di
venire incontro i lavori di numerosi missionari, tra i quali il pit
conosciuto e citato & la Historia General de las Cosas de Nueva
Espasia di Fray Bernardino de Sahagiin.

Anch’egli francescano, Sahagiin approdd in Messico nel 1529,
con la seconda ondata di missionari. La sua personalita differiva net-
tamente da quella di Motolinia, nella misura in cui all’entusiasmo
ecumenico ed al misticismo di quest’ultimo, opponeva il suo
genuino interesse, distaccato e quasi « scientifico », per le cose
della Nuova Spagna, che fece di lui un etnografo ante litteram.

La curiosita pit che lo scandalo informa, quindi anche il modo
in cui tratta dell’uso di diversi allucinogeni tra i barbari chichi-
mecas. Sahagiin ci descrive per sommi capi I'importanza di droghe
come il peyotl, Vololiubgui ed il teonanacatl nella vita socio-reli-
giosa di queste tribu e non manca di annotare anche i poteri tera-
peutici, reali o presunti, attribuiti a queste piante. Si astiene, co-
munque, — come vedremo, caso piuttosto rato — dal fornire a
riguardo valutazioni di qualsiasi ordine *

Nettamente diverso ¢ il tono delle opere di Fray D1eg0 Duran.
Nato a Siviglia nel 1537, ma cresciuto in Messico, Duran entro nel
’56 nell’Ordine domenicano. Dopo una breve esperienza missiona-
ria ad Oaxaca, incomincid a redigere le sue opere, il Libro de los
ritos y ceremonias, il Calendario Antiguo e la Historia de las Indias
de Nueva Espafia, mostrando un dichiarato intento apologetico nei
confronti delle attivita religiose e politiche della Colonia e piu
specificamente del processo di conversione degli Indios.

20. Si veda quanto dice in proposito Baudot (1976 : 19).

21. Cfr. Sahagun (1969 : 192, 292-93). Mi astengo dal riportare quanto detto
da Sahagun, perché i passi in questione sono ampiamente citati nella letteratura
sugli allucinogeni. Si veda per esempio Leonzio (1971).



342

Nel Libro de los ritos y ceremonias, Duran ci descrive la prepa-
razione e I'impiego di un unguento a base di huatli, picietl ed
ololiubqui di cui facevano uso gli sciamani indigeni 2. Ci dice che
sotto I'effetto di tale sostanza essi perdevano ogni inibizione, uc-
cidendo gli uomini nei sacrifici ed avventurandosi senza alcun ti-
more di notte tra le montagne infestate dalle belve. Nota inoltre,
ceme a quell’'unguento venissero attribuiti poteri medicinali mira-
colosi. Il passo, troppo lungo per essere qui integralmente riporta-
to, riecheggia vagamente delle assunzioni scolastiche, dato che ad
un certo punto Duran sottolinea come:

« ...una volta che si erano spalmati (di quell’'unguento) non poteva-
no fare pit a meno di trasformarsi in demoni e stregoni » 2.

Si tratta perd di una momentanea sbavatura, nella misura in
cui, dopo aver paragonato quel cataplasma a quello usato dalle
streghe in Europa, Duran riconduce le straordinarie virti dell’un-
guento ai poteri medicinali « freddissimi » dei suoi costituenti, sot-
tolineando come il demonio, attraverso gli sciamani che avevano -
stretto un patto con lui, strumentalizzasse i poteri narcotici ed
anestetici di quelle piante per presentarsi come divinita onnisciente
e taumaturga.

La prevalenza della tesi dell’« illusione demoniaca » in Duran &,
del resto, attestata da quanto egli scrive nella Historia de las Indias
de Nueva Espafia a proposito delle pratiche divinatorie ed estatiche
dei sacerdoti aztechi, basate sull’assunzione del teonanacatl:

« Concluso il sacrificio e restando sui gradini del tempio e nel patio
bagnati di sangue umano, incominciarono tutti a mangiare funghi crudi;
con questo cibo essi perdevano il giudizio, diventando peggiori che se
avessero bevuto molto vino e tanto ubriachi e fuori di senno che molti
di essi si uccidevano con le proprie mani e, per il potere di quei funghi,
vedevano visioni ed avevano rivelazioni dell’avvenire, poiché il demo-
nio parlava loro in quella ubriachezza » *.

22. Tra queste l'unica sostanza propriamente allucinogena & l'ololiubqui, il
seme della Rivea Corymbosa, contenente amidi dell’acido lisergico. Dato che gli
unici alcaloidi assorbibili attraverso I’epidermide sono gli isotropinici, pitt probabil-
mente l'unguento in questione conteneva un’altra pianta psicotropa della famiglia
delle solanacee, ampiamente attestata in area nahuatl: il toloache (Datura Inoxia).

23. Cfr. Duran (19674 : 51 sgg).

24. Cfr. Duran (196754 : 416).



343

In realta, come vedremo meglio pit avanti, a partire dalla se-
conda meta del XVI secolo, la tesi dell’« illusione demoniaca » in-
formera globalmente Iatteggiamento dell’intelligencija  colo-
niale non sclo nei confronti dell’'uso rituale di allucinogeni, ma,
pit in generale, verso tutte quelle manifestazioni delle culture
indigene che apparivano connesse al soprannaturale, prime fra tutte
le terapie sciamaniche. Si trattd talvolta di un’adesione acritica,
come nel caso del gesuita José de Acosta che nella sua Historia mo-
ral y natural de las Indias plagia letteralmente quanto scritto dieci
anni prima da Duran sull’« unguento infernale » ®, ma che, piu
spesso rifletteva la precisa necessita di questi intellettuali di inten-
dere attraverso le proprie categorie gli aspetti pii sconcertanti del
mondo misterioso e strano in cui gli Indios, benché conquistati po-
liticamente ed assoggettati economicamente, continuavano a vivere.

IV

Non meravigliera, quindi, che tale atteggiamento sia rintraccia-
bile, in forma piti 0 meno esplicita, anche negli scritti di quei medici
e naturalisti che visitarono il Messico nella seconda meta del *500 e
ne descrissero « i problemi ed i segreti ».

- Piuttosto legati all’ortodossia, questi autori accettarono in linea
generale le premesse epistemologiche dei filosofi rinascimentali ita-
liani, senza perd avvertire I’esigenza di trarne tutte le conclusioni
di rigore, rifugiandosi talvolta in uno scetticismo agnostico o con-
tinuando a subordinare le « verita di ragione » a quelle di « fede ».
Questo ncn dovrebbe, comunque, significare che, implicitamente
in Hernandez e manifestamente in De Cardenas — i due autori
cui fard qui di seguito riferimento * —, non sia possibile rilevare
una problematicitd ed uno spessore di analisi in genere estranei
alle opere redatte dai religiosi.

Francisco Hernandez, naturalista e medico di corte di Carlo V
e Filippo II, visitd la Nuova Spagna tra il 1571 e il 1576, racco-
gliendo un’enorme quantita di materiale che venne pubblicato nel
1577 con il titolo di Nowa Plantarum, Animalium et Mineralium

25. Cfr. Acosta (1962 :262 e sgg.).

26. Sarebbe stato anche interessante vedere l'opera di Francisco Ximenez,
Cuatro libros de la naturaleza y virtudes de las plantas y animales en el uso de
medicina en esta Nueva Espasia (1615) a 'me rimasta inaccessibile.



344

Mexicanorum Historia ™. Scopo principale dell’opera & quello di
offrire un primo contributo alla tassonomia degli animali, piante
e minerali del Nuovo Mondo e da questa prospettiva Hernandez
ci descrive botanicamente il peyot! e I'ololiubqui, accennando anche
alle presunte possibilita di impiego di tali sostanze in medicina.

In realtd, le note scarne di Hernandez lasciano ben poco spazio
a considerazioni di altro tipo. Solo a proposito dell’ololiubqui, egli
aggiunge questa informazione:

« I sacerdoti indios quando desideravano mostrare di stare conver-
sando con gli dei e di ricevere da loro risposta, mangiavano questa
pianta per delirare e vedere mille immagini di demoni: proprieta per la
quale lo ololiubgui pud essere detto simile al Solanum Manicum di
Dioscoride » %.

Aldila di questo erudito paragone, & interessante notare co-
me, benché velata da un prudente scetticismo e da un implicito
rifiuto di occuparsi di questioni demonologiche, la tesi dell’« illu-
sione demoniaca » riesca comunque ad emergere tra le righe. Il che
mi sembra attesti ulteriormente il carattere diffuso di tale istanza,
per altro analiticamente espressa nei Problemas y Secretos de la
Nueva Espafia, pubblicati nel 1591 da Juan de Cardenas.

A differenza di Hernandez, infatti, De Cardenas si impegna,
nell’ultimo capitolo della sua opera, nella discussione del nostro
tema specifico. Per questo autore & indubbio che certe erbe abbiano
poteri terapeutici o intossicanti che Dio ha provvidenzialmente
posto in esse perché gli uomini ne facciano uso per curarsi; nega,
perd, fermamente che in essa esista — come avevano sostenuto gli
Scolastici — una qualche proprietd occulta che possa dispensare
poteri magici o costringere il demonio a presentarsi. Al contrario,
il Grande Tentatore consiglia I'uso di queste droghe ai suoi adepti
per poterli ingannare con maggiore facilitd e prendersi cosi le loro
anime.

Come in Europa tra i demonolatri, anche nel Nuovo Mondo, il
demonio ha dunque spinto gli ingenui naturales ad usare il picietl, il
peyotl e ololiubqui. Queste erbe sono, infatti, secondo De Car-
denas, « caldissime » e provocano per loro virti naturale un grande
sviluppo di calore nello stomaco, i cui fumi, dirigendosi per la

27. Le successive edizioni, compresa quella del 1961 da me consultata, portano
il titolo di Historia Natural de la Nueva Espaiia. ;
28. Cfr. Hernandez (1961 : 73).



345

loro leggerezza verso l'alto, raggiungono il cervello, inducendo

uno stato onirico ed alterando la percezione. Ma il resto & solo
opera del demonio:

« Cid che io suppongo in proposito & che il demonio quando rende
cieco ed ingannato un qualche sventurato, gli consiglia di usa~e una di
queste erbe, non perché attraverso la loro intrinseca virtu egli risponda
alla chiamata dell’accolito, ma perché con esse egli lo ubriaca e gli fa
perdere il giudizio ed il timore di cose tanto orribili. Dopo di che, es-
sendo costui cosi attonito e fuori di sé, il demonio viene ad ingannarlo
con le sue parole, parlando o rispondendo a colui che lo cerca » .

Ora, in Cardenas, la volonta di ricondurre certi fenomeni ad
una « causa naturale », studiandone attentamente le modalita, non
puo non richiamare il programma campanelliano della Magia Natu-
rale. Il punto &, perd, che I'autore pare avvertire che I'effetto na-
turale delle erbe di per sé stesso non pud rendere conto di quegli
aspetti della faccenda che gli appaiono inequivocabilmente come
manifestazioni infernali. L’ipotesi della strumentalizzazione degli
effetti naturali di quelle sostanze da parte del « grande tentatore »
costituisce, di conseguenza, per un uomo del ’500, il pit immediato,
se non il necessario, punto conclusivo del ragionamento. Occorre
non dimenticare, perd, che Cardenas resta comunque arretrato
rispetto alle posizioni di un Porta, di un Pomponazzi o dello stesso
Laguna, nella misura in cui i filosofi rinascimentali italiani, ricon-
ducendo la connotazione demoniaca di quei fenomeni alla « debolez-
za mentale o malinconia » dei soggetti ed alla loro « ignoranza »,
anticiparono nella sostanza la categoria illuminista di « psicopato-
logia » e quella « positivista » di cultura, estremamente piu perti-
nenti alla questione.

Vv

Nonostante le belle speranze ed il trionfalismo dei missionari,
né l'intensa predicazione, né la pratica delle conversioni coatte —
fondamento ideologico del sistema delle encomiendas — poterono
cancellare gli antichi culti che, se pure disgregati, sopravvissero in
forma segreta o sotto panni sincretici. A prescindere dai dati etno-
grafici a noi contemporanei, nella letteratura del tardo 500 e della

29. Cfr. Cardenas (1913 : 246).



346

prima meta del '600, ¢, infatti, possibile — come vedremo piu
avanti per quanto concerne il nostro tema specifico — trovare am-
pi riferimenti alla questione.

Il punto & che culti e pratiche magiche costituirono una ri-
sposta culturale autonoma al « negativo » determinato dall’oppres-
sione coloniale, nella misura in cui la fulmineita della conquista e
del conseguente shock culturale non lascid spazio — fatta eccezione
per i gruppi ritiratisi nelle pit impervie regioni della Sierra — a
forme di resistenza piu incisive e realistiche. Al tempo stesso, i riti
e le pratiche a sfondo terapeutico e divinatorio della tradizione
autoctona esercitarono — come le cronache non mancano di rile-
vare — una certa attrazione verso gli altri strati marginali della
societd creola: meticci, mulatti, negri e peones di origine spagnola.

In questo quadro complessivo, 'uso rituale di droghe allucino-
gene appariva alla fine del XVI secolo estremamente radicato, non
solo tra gli Indios, ma anche tra i portatori di quei diversi disli-
velli di cultura che gradualmente entreranno a far parte della mul-
tiforme tradizione folklorica messicana. Cosi nel Cammino del Cielo
di Nycolas de Leon — un manuale missionario pubblicato nel 1611
— & possibile, tra I'altro, trovare queste domande che il confessore
rivolge al penitente:

« Sei tu un profeta? Annunci le cose future leggendo i segni, inter-
pretando i sogni o tracciando figure sull’acqua? Coroni tu di fiori i posti
dove sono conservati gli idoli? Succhi il sangue di altre persone, evochi
di notte i demoni in tuo aiuto? Hai mangiato tu il peyot! o I’hai offerto
a qualc}:ouno per scoprire i segreti, o ritrovare oggetti nascosti o ru-
bati? »¥. .

mentre in un’opera analoga, il Confessionario Major y Menor en
la Lengua Mexicana di Bartholomé de Alua, pubblicato nel 1634
si legge la risposta di un indiano al confessore:

« To credo solo ai sogni ed alle erbe magiche, al peyotl, all’ololiubqui,
allUbu ed alla civetta » * (cit. in Lewin 1971).

La persistenza di queste pratiche e soprattutto il fatto che in
esse vi si trovassero sempre piu spesso coinvolti individui apparte-
nenti a gruppi etnici non autoctoni, non poté non attirare, come
immediata conseguenza, ’attenzione del Sant’Uffizio.

30. Leon (1611), cit. da Lewin (1971).
31. Alua (1634), cit. da Lewin (1971).



347

Istituita ufficialmente nel 1535 *, sotto il vescovo Juan de
Zumarraga, ma entrata regolarmente in funzione nel 1571, col Dr.
Mojas y Contreras, I'Inquisizione messicana non aveva, in realta,
alcuna giurisdizione sui crimini di fede perpetrati dagli Indios che
erano, perd, subordinati al Braccio Secolare, in virtu della Cedola
reale, emanata da Carlo V il 26 Giugno 1523. Questo, perd, non
evitd che venissero fatte numerose eccezioni per gli Indios battez-
zati, con particolare riferimento alle pratiche magiche bianche e
nere. Fu dunque in questo quadro che, molto presto, I'impiego ri-
tuale di piante psicotrope incomincid a comparire nei verbali, come
attesta un procedimento istruito per stregoneria nel 1537, al tempo
del vescovo Zumarraga, contro un indio, accusato, tra l’altro, di
avere comunicato i suoi seguaci con:

« ...certo piccoli funghi che si chiamano nella loro lingua nanacatl,
che sono una cosa diabolica, dato che grazie ad essi si perde il giudi-
zio e, come dicono, chiunque li mangi ha visioni diaboliche. Questi
funghi sono cid che essi chiamano “corpo del Demonio” e si dice che
in questo modo essi vedano se dovranno morire presto, o se stanno
per diventare ricchi o poveri, o se sta per capitare loro una qualche
disgrazia » ¥ (cit. da Medina 1952 : 165 sg.).

A questo processo ne seguirono molti altri, ma fu solo nella
prima meta del XVII secolo che il Santo Uffizio — sollecitato oltre
che dalla frequenza con la quale tale pratica rientrava nei verbali,
anche dal documento precedentemente citato dell’8 marzo 1611 —
prese ufficialmente posizione sulla questione.

In un documento datato 24 maggio 1619 %, I'ololiubqui viene
dunque definito:

« ..un seme, simile alla lenticchia, che una volta preso priva del
giudizio I'individuo che in questo stato comunica col demonio »

ed il peyotl:

« ...una radice fredda e medicinale, secondo quanto dicono gli In-
dios, in sommo grado; ma tanto forte che aliena i sensi e produce rap-
presentazioni di visioni e fantasmi, da cui gli Indios idolatri, o il de-
monio che li ispirava, trassero occasione per divinare intorno a furti,
accadimenti nascosti o futuri per mezzo della detta radice ».

32. Derivo le mie conoscenze sull’Inquisizione messicana da Medina (1952)
e Braden (1966).

33. Cit. da Medina (1952 : 165 e sgg).

34. Cfr. Leonard (1942) da cui sono tratte le citazioni che seguono in questo
paragrafo.



348

La conseguenza diretta della preoccupazione che I'impiego ri-
tuale di queste sostanze origind nei solerti difensori della Santa
Fede, fu il famoso editto del 1620 — pubblicato da Irving Leonard
nel 1942 — in cui I'uso del peyote e delle altre simili piante, vista
Iincompatibilita di quelle credenze con le disposizioni della Chiesa
ed il modo in cui il demonio si intrometteva e strumentalizzava tali
pratiche ai propri fini, venne proibito a qualsiasi titolo in tutto il
territorio di competenza.

Data la sua importanza, mi sembra valga la pena di soffermarsi
brevemente sul tipo di lettura che occorre fare di questo documento.
Nella nota introduttiva alla sua comunicazione, infatti, Leonard so-
stiene che:

« E interessante notare come questi custodi della morale pubblica,
neghino la presenza nel peyote o in qualsiasi altra pianta delle proprie-
ta narcotiche che noi vi ravvisiamo. Tipico del tempo e della menta-
lita degli uomini dell’Inquisizione era la convinzione che i curiosi feno-
meni prodotti dall'uso del peyote, dovessero essere considerati come
il risultato dell’attivita del Demonio, contro il quale essi andavano
combattendo una guerra senza tregua ».

Ora, & vero che il testo in questione dice che:

« ..né la suddetta erba, né nessun’altra possono avere il potere di
causare i predetti effetti, né di produrre le immagini e le fantasmago-
rie sulle quali si fondano tali presagi... »

e che in tali pratiche:

« ..si vede manifestamente la suggestione e Dassistenza del demo-
nio, vero autore di questo abuso... »;

ma, aldila di una certa ambiguita del documento, mi sembra che,
sulla scorta del contesto generale della documentazione finora pro-
dotta, la tesi prevalente nell’editto sia, in ultima analisi, quella del-
'« illusione demoniaca ». L’uso del peyote e delle altre erbe non
venne cioé proibito per gli effetti naturali indotti dall’ingestione
di queste piante — che, giustamente apparivano agli Inquisitori
come un dato neutro — * ma per il modo in cui il demonio si « ap-
propriava » letteralmente di esse ai propri fini.

35. Ho altrove discusso con una certa ampiezza la questione della relazione
tra invarianti naturali e variabili culturalmente determinate nell’esperienza indotta
dagli allucinogeni. Cfr. Warren (1978).



349

Si trattava, dunque, di una misura cautelativa che, bandendo
'impiego comunque giustificato di tali sostanze, era volta in ultima
istanza a reprimere il modo in cui le esperienze da esse prodotte
venivano esperite dai portatori di dislivelli di cultura interni o
esterni alla societd di cui '« oscurantismo » ecclesiastico era com-
piutamente l’espressione egemonica.

V1

La correttezza di tale interpretazione mi sembra possa essere
ulteriormente verificata alla luce di quanto & possibile ricavare da
alcuni manuali missionari della prima meta del XVII secolo. Scopo
di queste opere era quello di fornire ai ministri le basi conoscitive
per affrontare la lotta contro le « superstizioni » e le « idolatrie »
degli Indios, mirante — sulla base dell’evangelico compellite eos
intrare — al totale sradicamento delle concezioni e delle pratiche
magico-religiose autoctone. Il che, incidentalmente, significa che
queste opere costituiscono per noi nel loro insieme una documen-
tazione etnografica altrettanto importante delle cronache degli anni
immediatamente successivi alla Conquista.

Hernando Ruiz de Alarcén dedica diverse pagine del suo Tratado
de las Supersticiones y Costumbres Gentilicas... alle « infernali » su-
perstizioni del peyotl e dell’ololiubgui *. Dopo averci detto che
queste piante sono oggetto di un culto idolatrico tra i piu radicati,
ma che esse sono soprattutto usate per divinare intorno ad oggetti
smarriti o rubati o per guarire certe malattie, Ruiz de Alarcon rin-
traccia 'origine di queste credenze nel fatto che durante la « per-
dita del giudizio » e l'ubriachezza conseguenti all’ingestione di
quelle sostanze, il demonio appariva ai sacerdoti indiani — a lui
stretti da un patto se non altro implicito —, ingannandoli con i
suoi miraggi o mostrando talvolta in mezzo a tante menzogne un
pizzico di verita, come del resto sarebbe stato in suo potere.

Notando, inoltre, come talvolta tali pratiche si rivestano di
panni cristiani, diventando « orrende parodie » della Santa Fede,
Ruiz de Alarcén sottolinea come i sacerdoti indiani si conquistino,
grazie a queste imposture, la fama di taumaturghi:

36. Si veda Ruiz de Alarcén (1953 : 29-34 e 43-52).



350

« Con queste chimere, falsita e rappresentazioni diaboliche che il
demonio pone nella loro immaginazione, si fanno stimare come uomini
quasi divini, dando ad intendere di possedere la Grazia degli Angeli
e percid di meritare le cose temporali che essi comprendono sotto il
nome di chili e sale; e cosi quegli impostori non vedono altra cosa che
la loro impostura, usurpando il detto del Vangelo dignus etenim ope-
rarius mercede sua, poiché attraverso questa pratica il demonio preten-
de di illuminare o, per megho dire, proietta le sue ombre sulla splen-
dente luce del Vangelo » 3

Numerosi riferimenti all’uso rituale di allucinogeni sono ravvi-
sabili anche nel Tratado de las Supersticiones Hidolétricas, Hechi- -
cherias y otras costumbres Gentilicas de las Razas Aborigenas de
Mexico, una opera simile a quella di Ruiz de Alarcén, pubblicata
nel 1656 da Jacinto de la Serna *. Anche qui ’autore, dopo averci
ricordato I'origine demoniaca del pasto sacramentale di teonanacatl
dei sacerdoti aztechi, ci avverte del culto idolatrico di cui alcune
erbe, tra le quali il peyotl e 'ololiubqui, sono fatte oggetto, ravvi-
sando Dorigine di tale superstizione da un lato nella credenza per
la quale anche i vegetali posseggono un’anima razionale, dall’altro
negli straordinari poteri magici attribuiti a queste sostanze.

Entrando nel merito della questione, comunque, anche J. de la
Serna nega che tali poteri derivino dalla natura delle erbe, ma
afferma che queste inducono semplicemente un’ubriachezza della
quale il demonio approfitta ai propri fini. Non esclude, inoltre, che
queste pratiche abbiano talvolta una certa efficacia, ma la riconduce
al patto col demonio stretto dai medici tilzitl. Ancora piu di Ruiz
de Alarcén, J. de la Serna sottolinea quindi gli aspetti utilitaristici
della intera faccenda, escludendo comunque da ogni responsabilita
gli ingenui naturales, vittime dell’odio e della perfidia del « grande
tentatore »:

« Dunque, qualunque cosa accada in questo campo non pud andare
diversamente, poiché il demonio inganna sia quelli che curano, sia quan-
ti devono farsi curare con queste imposture superstiziose e con questi
inganni fantastici che nascono dall’'ubriachezza dell’ololiubgui. Tale
pratica & pertanto molto diffusa, anche se & accuratamente celata da
quei ministri infernali che sono convinti che se cid venisse rivelato,
Vololiubqui, come persona divina, li ucciderebbe » *

37. Cfr. Ruiz de Alarcén (1953 : 52).
38. Cfr. Serna (1953 : 98-105, 230-39, 287-89).
39. Cfr. Serna (1953 : 237).



o
A

VII

La netta prevalenza della tesi dell’« illusione demoniaca » co-
stituisce, in definitiva, il dato che unifica la grande maggioranza dei
documenti finora presentati. Come abbiamo visto, attraverso essa
autori di differente estrazione culturale e con interessi tra loro
eterogenei cercarono di rendere conto di fenomeni che difficilmente
avrebbero potuto essere intesi in termini strettamente naturalistici.

L’assenza del concetto di « cultura », il conseguente acritico
etnocentrismo, la riduzione di ogni manifestazione religiosa extra-
cristiana a demonolatria, larbitraria « naturalizzazione » degli In-
dios costituirono alcuni fattori di dinamica culturale che indiriz-
zarono in tale prospettiva anche quegli autori che per la particolare
formazione intellettuale avrebbero forse potuto avvicinarsi ad
ipotesi piu avanzate.

Ma accanto a questi dati di fondo, che sono in ultima analisi
ravvisabili in tutte le questioni relative a quel primo incontro-
scontro tra Occidente e Terzo Mondo. io credo che I’esatto spessore
critico del problema sia individuabile unicamente a partire dal
suo inquadramento nella pit ampia e complessa questione della ser-
rata polemica che il cristianesimo dell’epoca della Riforma e della
Controriforma pare avere condotto nei confronti degli stati di co-
scienza « altri », comunque indotti.

A prescindere qui dai fattori ideologici, quando non compiuta-
mente politici che determinarono tale atteggiamento e limitandosi
a qualche indicazione di massima &, infatti, interessante notare
come la Chiesa cattolica in particolare abbia sempre guardato, nei
secoli del maggiore « oscurantismo », con sospetto a tutti quei fe-
nomeni psichici che in qualche modo sembravano fondati su una
alterita del divenire mentale o che, comunque, apparivano fenome-
nicamente « altri » rispetto alla norma dell’esserci nel qui ed ora,
socialmente e culturalmente statuita. Nel sogno, nel delirio, in certe
manifestazioni psicopatologiche, nell’'ubriachezza, nella trance co-
munque indotta, negli stati ipnotici, perfino in cid che Roger Bastide
chiama lo « stato teopatico » dei mistici ortodossi *, il cristianesimo

40. Bastide (1975), nota, infatti, come gli stessi mistici cristiani abbiano guar-
dato con sospetto ai fenomeni pil macroscopici (estasi, stimmate, allucinazioni,
« fuoco divino ») che accompagnavano una certa fase della loro ricerca spirituale.
Altrettanto interessante & notare come tutti questi personaggi abbiano sempre
avuto problemi con PlInquisizione.



352

in generale e I'ideologia della Controriforma in particolare, videro
una sostanziale abdicazione della « persona » — intesa nel senso
agostiniano di « interioritd » e « volontd » e quindi di coscienza
etica — alle oscure forze della tentazione e del peccato, e, di con-
seguenza, un rifiuto pit o meno esplicito di quella consapevolezza
morale, teologica ed escatologica che costituiva il presupposto
terreno della « redenzione ».

Come le altre tecniche dell’estasi, I'uso rituale di allucinogeni
aveva, d’altra parte, in pil la caratteristica di costituire una deli-
berata ricerca di una comunicazione con un « soprannaturale » che
in funzione della sua extra-cristianita, non poteva non apparire altro
che di origine infernale. Fu, dunque, proprio per questo motivo che,
come abbiamo visto, tali pratiche suscitarono tanto scandalo e ven-
nero tanto duramente perseguitate.

Il punto & che, aldila della trasposizione illuminista della pole-
mica anti-estatica dal piano etico e demonologico a quello teoretico
e patologico — operazione per altro non priva di limiti e contrad-
dizioni —, questo modo di vedere le cose non solo ha informato
I’ideologia missionaria della Chiesa cattolica fino ad epoche piutto-
sto recenti, ma pare talvolta inconsapevolmente riemergere —
se pure come « sopravvivenza » svincolata dal contesto originario
e volta a soddisfare esigenze diverse — negli assunti impliciti e nei
modelli di comportamento diffusi dalla pseudo-universalizzante
« cultura di massa », nei confronti dell’'uso di droghe comunque
concettualizzato. Il che pare fondare il sospetto — se mi si passa
’affermazione volutamente polemica — che la « caccia al drogato »
degli anni '70, non sia poi nelle sue radici ideali — oltre, che come
sostiene Thomas Sratz, nell’oggettiva funzione sociale e politica —
una realta tanto diversa dalla « caccia alle streghe » dei secoli del
maggiore « oscurantismo ».

E un interrogativo che pongo in primo luogo a me stesso e
che lascio qui aperto, limitandomi in ogni caso a ribadire 'impor-
tanza a mio avviso determinante di uno sforzo scientifico di ri-
costruzione critica del processo che ha condotto a tali assunti
ed atteggiamenti. In un momento di generale riflusso come quel-
lo che stiamo attualmente vivendo, in cui da piu parti ed a di-
versi livelli emergono atteggiamenti irrazionalistici, volti implici-
tamente o esplicitamente a rimettere in causa la giustezza delle nostre
scelte in relazione agli stati di coscienza « altri », mi sembra che



353

questa esigenza non sia da sottovalutare, visto che il rischio di get-
tare il secchio insieme all’acqua sporca & sempre presente. Ed in
questa prospettiva, il contributo degli studi storici ed etno-antro-

pologici — ne sono convinto — non potra essere che determinante.

Bibliografia

Acosta, J. de. 1962 Historia Natural y Moral de las Indias. México:
Fondo de Cultura Econémica. Ed. or. 1590.

Alua, B. de. 1634. Confesionario Mayor y Menor en la lengua mexicana.

Baroja, J. C. 1973. The World of the Witches. Chicago: University of
Chicago Press.

Bastide, R. 1975. Psicologia e Sociologia del Misticismo. Roma: New-
ton Compton.

Baudot, G. 1976. Utopie et Histoire au Mexique. Les premiers chro-
niqueurs de la civilization mexicaine. Toulouse: Privat.

Benavente, T. « Motolinia » de. 1969. Historia de las Indias de Nueva
Espaia. México: Porrua. Ed. or. 1540.

Braden, Ch. 1966. Religious Aspects of the Congquest of Mexico. New
York: Ams Press Inc.

Cardenas, J. de. 1913. Primera Parte de los Problemas y Secretos Mara-
villosos de las Indias. México: Museo Nacional. Ed. or. 1591.

Dobkin Dos Rios, M. 1977. « Plant Hallucinogens, ’Out of Body’ Expe-
rience and New World Monumental Earthworks », in Drugs, Rit-
uals and Altered States of Consciousness, a cura di Du Tout B.,
pp. 237-49. Rotterdam: Balkema.

Duran, D. 1967 a.Libro de los ritos y ceremonias en las fiestas de los
dioses y celebracién de ellas. México: Porrua. Ed. or. 1570.

— 1967 b. Historia de las Indias de Nueva Espaia.

Furst, P. (a cura di). 1972. Flesh of the Gods: the ritual use of ballu-
cinogens. New York: Praeger.

Guerra, F. e Olivera H. 1954. Las Plantas Fantasticas de México. Méxi-
co: Imprenta del Diario Espafol.

Harner, M. 1973. « The Role of Hallucinogenic Plants in European

Witchcraft » in Hallucinogens and Shamanism, a cura di Harner
M.: 125-150. Oxford: Oxford University Press.

Hernandez, F. 1967. Historia Natural de Nueva Espasia. México: Uni-
* versidad Nacional.



354

Keen, B. 1971. The Aztec Image in Western Thought. New Bruns-
wick: Ruthers University Press.

La Barre, W. 1972. Hallucinogens and the Shamanic Origins of Reli-
gion in Furst 1972 : 261-78.

La Barre, W. 1975. « Anthropological Perspectives on Hallucination and
Hallucinogens » in Hallucination: Experience, Bebaviour, Theory,
a cura di Siegel R K. e West L.J., pp. 9-52. Londra: Wiley & Sons.

Laurencich Minelli, L. e Frigerio B.M. 1976. « Il Peyote nel Messico
Pre-colombiano: tradizioni e fonti », Terra Ameriga 37/40: 21-30.

Leon, N. de. 1611. Camino del Cielo. México.

Leonard, I. 1942. « Peyote and the Mexican Inquisition ». American
Anthropologist 44: 324-26.

Leonzio, U. 1971. Il Volo Magico. Milano: Mondadori.

Lewin, L. 1970. Phantastica. Paris: Payot.

Mazzoleni, G. 1975. Il diverso e I’eguale. Roma: Bulzoni.

Medina, J. T. 1952. Histéria del Tribunal del Santo Officio de la In-
quisicion en México. México: Porrua.

Paso y Troncoso, F. del. 1953. Tratados de las Idolatrias, Supersticio-

nes, Dioses, Ritos, Hechicherias y otras Costumbres gentilicas de
las Razas Aborigenas de México. México: Fuente Cultural.

Reichel-Dolmatoff, G. 1975. The Shaman and the Jaguar. Philadelphia:
- Temple University Press.

Ruiz De Alarcén, H. 1953. Tratado de las Supersticiones y Costum-
bres Gentilicas in Paso y Troncoso 1953: 17-180. Ed. or. 1629.

Sahagtin, B. de. 1969. Historia General de las Cosas de Nueva Espasia.
México: Porrua. Ed. or. 1569.

Schultes, R.E. 1940. « Teonanacatl, the Narcotic Mushroom of the
Aztecs ». American Anthropologist 42: 429-443. .
Serna, J. de la. 1953. Manual de Ministros de Indios para el conoci-

miento de sus idolatrias y extirpacion de ellas in Paso y Troncoso
1953, I1: 47-368. Ed. or. 1656.

Slotkin, J. 1955. « Peyotism: 1521-1891 ». American Anthropologist
57: 202-230.

Toro, A. 1930. « Las Plantas sagradas de los Aztecas y su influencia
sobre el arte precortesiano », in Acts of the 23th Int. Congress of
the Americanists. New York.

Warren, P. 1978. Culture ed Allucinogeni: prospettive per una ricerca.
Tesi non pubblicata, Facolta di Lettere e Filosofia, Roma.

Wasson, R. 1972. « Divine Mushrooms of Immortality », in Furst
1972: 185-200.



355

Sommario

Attraverso la lettura critica di alcuni documenti coloniali, del XVI
e del XVII secolo, ’Autore ha tentato di ricostruire una fase del pro-
cesso storico in base al quale & venuto configurandosi l'atteggiamento
della cultura occidentale nei confronti delle droghe allucinogene. Nei
testi di missionari come Toribio de Benevente « Motolinia », Bernar-
dino de Sahagin, Diego Duran, José de Acosta, Nycolas de feon, Bar-
tholomé de Alua, Hernando Ruiz de Alarcén e Jacinto de la Serna,
e di scienziati come Francisco Hernandez e Juan de Cardenas, nonché
negli stessi documenti dell’Inquisizione Messicana & stato, cosi, possi-
bile rintracciare una complessiva convergenza verso la tesi dell’« illu-
sione demoniaca », secondo la quale I’esperienza indotta da queste so-
stanze sarebbe stata parte integrante della strategia del grande tenta-
tore, volta a perdere le anime degli ingenui naturales. Da qui, il rifiuto
sul piano etico e teologico di queste ed altre consimili abdicazioni al-
Pinterioritd ed alla volonta della persona agostiniana ed i decreti del
Santo Uffizio, che costituiscono le prime leggi anti-droga della storia.

Summary

The author makes a critical examination of sixteenth and seven-
teenth-century colonial documents in an attempt to reconstruct a phase
of the historical process by which the attitude of western culture to
hallucinogenic drugs came into being. The author examines the wri-
tings of missionaries such as Toribio de Benevente « Motolinia, » Ber-
nardino de Sahagin, Diego Duran, José de Acosta, Nycolas de Leon,
Bartholomé de Alua, Hernando Ruiz de Alarcén and Jacinto de la
Serna, and of scholars such as Francisco Hernandez and Juan de Car-
denas, as well as documents of the Mexican Inquisition to trace the
convergence of complex elements in the thesis of « demoniac illusion, »
according to which the experience induced by these substances is part
and parcel of the Great Tempter’s strategy of turning the naive natu-
rales into lost souls. This is the source of the ethical and theological
rejection of these and other similar renunciations of the interior view
and will in the Augustinian sense, and the source of the decrees of the
Holy Office, which constitute the first anti-drug laws in history.



