
LE BETAIL PRODUIT LES HOMMES.
SACRIFICE, VALEUR ET FETICHISME DU BETAIL
EN AFRIQUE DE L”EST

Pierre Bonte
CNRS, Paris

Le bétail est au centre de la culture et de la vie sociale des
peuples d'Afrique de l'Est. Depuis qu'Herskovits a parlé à leur
propos de “complexe de bétail” (cattle-complex), cette observa-
tion a fait l'objet d'inter rétations contradictoires. Les uns en
souli nent les aspects itféologiques, qu'ils en fassent comme
Hersïovits la valeur centrale de la culture ou qu'ils les expliquent
par les fonctions sociales, politiques, religieuses assumées par les
animaux. Les autres montrent au contraire la rationalité
économique de l'usage du bétail et vont même jusqu'à comparer la
production pastorale à la production capitaliste (Bonte 1975,
1981a). En analysant l°usage sacrificiel du bétail, je m'attacherai à
montrer qu'il n'y a pas de contradiction entre les représentations
que se font du bétail les sociétés est-africaines et son utilisation, y
compris dans la vie matérielle des éleveurs. En étudiant le bétail
comme “valeur” j'aurai enfin le souci de montrer que l'ap roche
marxiste en antrophologie peut aussi rendre compte des faits de
culture.

Evans-Pritchard: le sacrifice chez les Nuer
Nuer religion (1956), un des ouvrages de la trilogie consacrée

par E.E. Evans-Pritchard aux Nuer, une population nilotique du
Sud du Soudan, présente l'une des premières et des plus notables
études du sacrifice dans ces sociétés est-africaines.

Chez les Nuer, la viande ne peut étre consommée qu'à
l'occasion d'un sacrifice. Le caractère “sacré” du bétail tient à cet
usage particulier. La consommation de viande est le résultat d'un

L'Uomo, Volume IX- n. 1/2, 1985



122

rituel qui comprend plusieurs séquences centrées sur de bétail.
L'animal est présenté par celui qui l'offre en sacrifice, brandissant
sa lance de la main droite et criant son propre nom de bétail. Il est
consacré en plaçant un peu de cendres venant du foyer domestique
(foyer de bouses de vaches) sur l'encolure. Il est sacrifié d'un coup
de lance, tombant alors sur le côté droit, la tête tournée vers la
hutte du bénéficiaire.

Qu'il s'agisse d'un sacrifice individuel ou collectif (effectué
au niveau du lignage ou du clan) l'usage sacrificiel du bétail met en
jeu chez les Nuer des représentations identiques de la place du
bétail dans la société. Je serai amené à_ critiquer la distinction trop
tranchée entre ces deux types de sacrifices. Cependant l'observa-
tion ethnographique du sacrifice chez les Nuer et l'analyse qu'en
fait Evans-Pritchard restent le point de départ de toutes les études
actuel es.

Le rituel sacrificiel exprime les valeurs symboliques ue les
Nuer attachent à leur bétail. Ces valeurs ne sont pas seuclement
religieuses. Elles rendent compte de la force de l'agnatisme comme
idéologie structurant l'organisation sociale. La lance brandie et le
bétail dont le nom est invoqué avant le sacrifice sont reçus du père
au moment de l'initiation. Le nom de lance invoqué au cours des
sacrifices collectifs est le nom par lequel s'identifie le clan. De
même que le lignage patrilinéaire exprime son identité en terme de
bétail - les hommes exploitant un troupeau d'origine commune -
de même les individus mâles s'identifient socialement ã travers le
boeuf favori reçu lors de l'initiation. L'usage sacrificiel du bétail
par les hommes n'est ainsi qu'un aspect de la fonction plus
générale remplie par le bétail ui, en circulant entre les hommes
lors du mariage, en suivant la filiation atrilinéaire, etc. constitue
la valeur de référence ã partir de laquellie s'organise sous sa forme
lignagére et segmentaire le sociétè Nuer, société d'éleveurs de
vaches. Certains auteurs, après Evans-Pritchard, ont même
montré que les catégories de parenté qui permettent aux Nuer de
sérier leurs relations sociales et de constituer les groupes lignagers,
sont de fait définies par des droits et usages divergents du bétail,
en particulier par son usage rituel fondement des groupes
agnatlques (Verdon 1982).

Cependant le sacrifice rend compte en même temps d'une
fonction du bétail qui n'est pas immédiatement réductible ã ses
autres usages sociaux et symboliques. «They (cattle, P.B) are the
means by which men can enter into communication with God,
they are as Father Crozzolara puts it “the link between the



123

perceptible and the transcendental”. In fulfilling this role, his
cattle shield a man and his family from disaster, and he conceives
of them collectively as a herd which from the beginning of time
has helped his fathers in distress, performing in each generation
the same sacrificial services» (Evans-Pritchard 1956: 271). Grâce
au sacrifice les hommes peuvent entrer en communication avec le
monde divin. Cette relation est intentionelle. Elle est établie ã
l'initiative de l'homme qui se dessaisit ainsi d'un animal, ap elé
dans tous les cas yang 'vache' alors même qu'il s'agit toujours (iiun
boeuf, généralment castré avant le rite, voire en cas de manque
d'un vulgaire concombre sauvage, /efwol. Le but du sacrifice est de
rétablir l'ordre humain troublé par une trop forte influence du
surnaturel (maladie, sécheresse, etc.) qui peut être elle même la
consé uence des actions perturbatrices des hommes. Accompa-
gnantcles grands rituels collectifs, le sacrifice a aussi pour but de
produire l'ordre humain, que les rituels de passage codifient et
reproduisent comme une part de l'ordre sumaturel. Le sacrifice
permet ainsi d'obtenir quelque chose de Dieu - l'un des termes
pour le dénommer, /eok, rend compte de cette idée de créer une
obligation divine - en échangeant une victime contre des avantages
comme le souligne un autre terme luel. Ce que reçoit Dieu, c'est
une Vie, le sang et le chyme (source de la viande), les hommes
pouvant eux mêmes utiliser la viande.

Telles sont les grandes lignes de l'analyse faite par
Evans-Pritchard du sacrifice chez les Nuer. Elle repose sur des
postulats qui en restreignent la valeur ethnographique. Seuls les
sacrifices personnels ont réellement aux yeux de l'auteur un aspect
religieux. «The most typical, collective and confirmatory sacrifi-
ces, those sacrifices which lack, at any rate to any marked degree,
peculiar significance, are of least importance to an understanding
of the character of Nuer religion. The role of religion in the
re lation of the social life, its structural role, is subsidiary to its
roïii in the regulation of the individual's relation With God, its
personal role. The two roles are of different orders and have
different functions, and it is the second Which has the greater
interest for us, for though Nuer religious activity is part of their
social life and takes place within it they conceive it as expressing a
relationship beween man and something which lies right outside
his society» (Evans-Pritchard 1956: 285). Ayant restreint ainsi le
religieux à la 'relation essentiellement morale entre l'homme et
Dieu, Evans-Pritchard voit dans le sacrifice personnel l'expression
de Pidentification de l'homme et de l'animal, celui-ci se



124

substituant ã l'être humain pour racheter les fautes de l'individu.
«W/hat the sacrificer is doing is to identify himself with the victim

so that in its death that part (of himself which is evil) may be
eliminated and flow away in its blood» (Evans-Pritchard 1956:
281). Dans les rites collectifs le sacrifice vient en plus, comme une
manière de sacraliser l'événement social ar une sorte de
contamination du religieux. Selon Evans-Pritchard (1956: 215) les
règles de partage de l'animal sacrifié ne correspondent pas à une
situation de commensalité rituelle mais sont plutôt de l'ordre de la
fête accompagnant le rite: «the cutting up of the victim, the
preparation of its flesh and the eating of it are no parts of the
sacrifice››.

La valeur sacrificielle du bétail, son caractére “sacré”
viennent ainsi de ce qu'il est reservé pour le sacrifice, de sa
fonction religieuse qui s'ajoute à ses autres fonctions mais qui en
aucun cas ne peut selon Evans-Pritchard s'y résoudre. En
s'identifiant individuellement et collectivement avec les animaux
destinés ã l'usage rituel les hommes perpétuent la valeur religieuse
qu'ils ont attribué au bétail. Certes à cette occasion s'expriment
aussi d'autres valeurs sociales, tel l'agnatisme; mais si la pensée et
la pratique religieuse peuvent s'organiser sur le même modèle
structurel que l'ordre social, lignager et segmentaire, ils ne
peuvent selon Evans-Pritchard s'y ramener. De ce fait son analyse
laisse en suspens une série de problèmes: qu'en est-il du sacrifice
collectif? du partage et de la consommation de la viande?
Ijidentification de l'homme et du bétail est-elle le point de départ,
le fondement religieux de celle entre les lignages et leur troupeau,
des Nuer dans leur ensemble avec leur bétail? En fait ne faut-il pas
plutôt poser que la valeur religieuse attribuée au bétail lors du
sacrifice n'est qu'un aspect de la valeur que les Nuer reconnaissent
ã leur bétail, valeur qui n'a rien ã voir avec la place matérielle
qu'occupe l'élevage dans leur société? Plutôt que de distinguer ce
qui est religieux et ce qui ne l'est pas dans la pensée des Nuer je
vais maintenant décrire brièvement les représentations que se font
ces populations est-africaines de l'usage sacrificiel du bétail en
particulier et de la place du bétail dans leur société en général.

Le bétail dans les mythes
Les représentations mythiques des fonctions du bétail sont ã

peu près les mêmes dans les sociétés est-africaines qui s'étendent



125

du Sud du Soudan à la Tanzanie. Elles sont moins élaborées - ou
tout simplement ont été moins bien étudiées - chez les Nuer. Les
mythes que je présenterai ont été surtout relevés chez les Maasai.
Toutefois Evans-Pritchard a enregistré lui même chez les Nuer un
récit qui justifie l'origine du sacrifice.

A l'origine de l'Humanité était un âge d'or où toutes les
espèces étaient indifférenciées. Il n'existait pas de différences entre
animaux sauvages et animaux domestiques, entre les sexes, etc. Le
travail n'existait pas. Une querelle dans ce campement des origines
entraina la dispersion et la séparation des animaux. L'homme fut
doté ar Dieu d'un estomac - il eut donc faim - et d'organes
sexuels Les animaux lui apportèrent les techniques: l'elephant lui
apprit à moudre le mil, le chien fournit le feu, le renard la lance,
etc. Mais l'homme tua la mère des buffles et des vaches, ce qui
amena une nouvelle séparation des animaux sauvages et des
animaux domestiques. Depuis le buffle tue l'homme quand il le
surprend en brousse et la vache suscite des querelles sanglantes
entre les hommes et leur séparation. C'est alors que l'homme put
tuer sacrificiellement la “vache”.

Sous une forme appauvrie, ce récit présente certains des
thèmes dont je vais maintenant traiter. Le bétail d'origine divine
mais obtenu à l'initiative des hommes instaure la différenciation
des espèces et des genres, il se situe à l'origine du travail et des
techniques. En outre note Evans-Pritchard (1956: 269): «the
killing of cattle is seen not to be, as it were, derived from a state of
nature in which men kill animals for food but as a product of a
new dispersion in which cattle are alloted a sacrificial role››.

Merker (1910) a relevé chez les Maasai une série de mythes
ui soulignent le rôle du bétail dans la genèse de l'Humanité. L'un

de ces récits rapporte l°origine du sacrifice.
Les hommes avaient déjà reçu le bétail de Dieu mais ils ne

pouvaient le tuer, tout au plus Dieu leur avait donné l'arc et la
flèche permettant de tirer le sang de l'animal vivant. Un homme
Ndegenja très pauvre - il se nourrissait d'écorces d'arbres - avait
une femme Segati et un fils. Celui-ci tombant malade sa femme lui
demanda du sang pour le guérir. Il lui en donna. Le lendemain elle
demanda de la graisse que lui fournit son mari sous forme de
beurre. Le troisième jour elle demanda alors de la poudre d'os de
ses animaux (sang, graisse et os ont un usage rituel particulier).
Ndegenja partit demander ã Dieu la permission de tuer un animal.
Dieu refusa mais il se trouva qu'au retour de Ndegenja son épouse
avait déjà mis son projet à exécution. Dans sa colère Dieu ordonna



126

d'évacuer le kraal qu'il brula. Segati et son fils qui avaient tardé
furent brulés. Dieu décida alors que désormais les femmes feraient
seules le travail et que les hommes auraient le droit de les battre. Il
donna enfin aux hommes la permission de tuer les animaux mâles
par suffocation lors des sacrifices (technique utilisée par les
Maasai).

Le sacrifice s'oppose de nouveau nettement à l'utilisation du
bétail pour des besoins alimentaires. La distinction entre le bon
usage - permis par Dieu - et le mauvais usage du bétail fonde la
distinction entre les activités masculines et féminines et justifie par
la désobeissance et le meurtre initial d'un animal, l'infériorité
féminine.

Ainsi entendu le mythe d'origine du sacrifice prend place
parmi toute une série de récits qui fondent aux yeux des Maasai
sur l'attribution et l'usage du bétail les distinctions sociales et les
rapports sociaux, en particulier ceux entre différentes catégories
de producteurs,.c'est ã dire les différentes formes sociales de
travail.

Il en est ainsi de la distinction entre les sexes. Un autre récit
rapporté par Merker (1910), raconte que, à l'origine, les hommes
avaient le bétail et les femmes les animaux sauvages alors tout aussi
domestiques. Un jour une femme tua un animal sauvage et ceux-ci
partirent désormais seuls aux pâturages. Les hommes restèrent
ainsi seuls propriétaires du bétail.

Il existe chez les Maasai des groupes de chasseurs Torrobo
dont l'origine reste obscure. Les mythes de fondation de ces deux
catégories sont ã nouveau centrés sur le bétail (Hollis 1905).
Quand Dieu organisa le monde il trouva un Dorobo, un élephant
et un serpent. Le Dorobo obtint une vache. Un soir il tua le
serpent uis l'élephant qui avait troublé l'abreuvoir de sa vache.
Le fils (fè l'élephant quitta alors le pays et rencontra au loin un
Maasai. Celui ci voulut rencontrer le Dorobo. Ils trouvèrent sa
hutte renversée, la porte vers le ciel. Durant leur visite, Dieu
appela le Dorobo pour le convier ã venir le voir le lendemain. Le
Maasai se rendit ã cette convocation ã sa place. Il reçut une hache
et l'ordre de construire un kraal uis de sacrifier un veau u'il
trouverait dans la forêt en laissant lia viande intacte. Dieu fit :ilors
tomber du ciel une corde d'où descendit le bétail. Le Dorobo
privé de bétail dut désormais tuer les animaux sauvages.

D'autres récits associent de même le statut inférieur des
Torrobo à la erte du bétail. ].Galaty, qui a repris et interprété
cette série diê mythes (1977: 181), souligne le traitement



127

comparable qui est fait dans ces récits des femmes et des Torrobo:
«Women corres ond to Torrobo both in structure and content for
both lost an indiêpendent economic source through slaughter and
gluttony, the domestic precursor of wild animals fleeing from
their unsympathetic mode of integration in both cases. Torrobo
were led to pursue and kill their game, women to live off the
generosity of men. From states of autonomy and equivalence with
Maasai's men, both Torrobo and women shift to state of implicit
subordination and complementarity. The mythical relationshi
between God and the Torrobo or woman is the same for botli
disobey God through their self-interest Both are subsequently
in state of defavor with God in contrast to the favored male
Maasai››.

Mais il en est de même des mythes qui chez les Maasai,
eleveurs spécialisés, interprètent la distinction entre eux et leurs
voisins agriculteurs. Leur ancêtre commun (Hollis 1905) Le-eyo
(terme générique pour l'homme) ui avait reçu le bétail de Dieu
avait deux fils. Il leur demanda de choisir leur part d'héritage.
L'aîné, ancêtre des Meek, lui demanda une part de tout ce qu'il
possédait. Le cadet, ancêtre des Maasai, se contenta de réclamer le
chasse-mouche de son père. Celui-ci lui donna alors sa
bénédiction. En choisissant le chasse-mouche, emblème de
l'autorité masculine et de la dignité des aînés, le cadet marque sa
volonté de bénéficier des attributs masculins, donc des droits
afférents au bétail, plus que des biens matériels.

Dans un autre récit (Galaty 1977), tous les hommes vivaient
originellement dans un cratère entouré de falaises, sec et désolé. Ils
n'étaient différenciés ni par la langue, ni par la parenté, ni par
l'âge. Ils ossédaient tous du bétail. Un jour l'un d'eux découvrit
au delà cfè la falaise des pâturages verts favorables au bétail. Ils
construi sirent un pont pour faire passer ce bétail et les hommes.
Ce pont s'écroula alors que le bétail et une partie des hommes
étaient passés. Ce furent les ancêtres des Maasai. Ceux qui
restèrent sont ceux des agriculteurs Meek.

Ainsi l'attribution, en dernière analyse divine dans la lupart
des récits, et l'usage du bétail - lui aussi codifié par Dieu - fôndent
les distinctions sociales. Ils hiérarchisent les rap ort sociaux en un
système où les valeurs pastorales apparaissent cfôminantes. Certes
le cas des Maasai, éleveurs spécialisés, est un peu particulier. Dans
les sociétés agro-pastorales, tels les Nuer, la structure des mythes
apparait différente mais la fonction symbolique du bétail reste la



128

même, de même que restent dominantes les valeurs pastorales
associées aux hommes.

Pour illustrer ces différences et convergences je me
contenterai de rapporter un récit d'origine du bétail relevé chez les
Atuot, un peuple voisin des Nuer, par ].W.Burton (1982).

Aux origines les hommes vivaient dans la forêt avec des
buffles sauvages sans contact avec les femmes qui détenaient les
bovins, péchaient et cultivaient. Leurs vagins étaient alors fermés.
Elles étaient fécondées en se baignant dans la rivière et n'avaient
que des filles. ,Un jour un buffle disparut du cam ement des
hommes et l'un d'eux suivit sa trace jus u°à celui ciês femmes.
Celles-ci ne l'avait pas trouvé mais elles dlécouvrirent le pénis et
l'homme le vagin. Les femmes se ruèrent sur l'homme et celui-ci
en mourut. Hommes et femmes se rapprochèrent alors. Les
hommes s'aperçurent que les femmes s'occupaient plus du sorgho
que du bétail. Ils volèrent les vaches et chassèrent les buffles dans
la forêt. Chaque femme choisit un homme et ceux-ci voulurent les
épouser. Ifaînée des femmes exigea ã cette fin des vaches pour
remplacer les buffles partis dans la forêt.

A nouveau le désintérêt des femmes justifie l'ap ropriation
du bétail par les hommes et le contrôle social u'ii: exercent.
Toutefois l'association des femmes avec l'eau, la pêche et la
fécondité ouvre un nouveau champ symbolique que développent
les sociétés nilotiques soudanaises, y compris les Nuer, soulignant
l'autonomie du pôle féminin, l'importance des relations maternel-
les et la complémentarité des tâches selon les sexes. Dans.ces
sociétés les femmes effectuent presque exclusivement les travaux
agricoles.

Les Nuer ont renforcé les valeurs liées à l'agnatisme pour des
raisons ue j'ai developpé par ailleurs (Bonte 1979) et qui tiennent
à la productivité, ã la spécialisation croissante du travail pastoral.
Ils se considèrent comme un peuple d'“éleveurs” de vaches
beaucoup plus que leurs voisins Atuot et Dinka (Burton 1983).
On trouve cependant dans toutes ces sociétés le même récit
d'ethnogénèse. La constitution de ces différents groupes est
conçue comme la séparation, au sein d'un campement de bétail,
d'une partie des hommes qui vont s'établir sur de nouveaux
pâturages. Chez les Dinka, le terme utilisé pour désigner les
“tribus” est wat, le même terme dénommant le campement de
bétail. Ces sociétés se représentent ainsi dans leur unité et leur
distinction des groupes voisins, comme des sociétés d'“éleveurs”,
alors même que le bétail ne tient parfois qu'une place marginale



129

dans leur vie matérielle. Ceci tient à ce ue dans ces
représentations le bétail a la propriété de produire fes distinctions
sociales, entre groupes ethniques, entre catégories de sexes et de
producteurs; il a pour pro riété de produire l'ordre social. Son
utilisation sacrificielle est-elle aussi conçue comme une caractéri-
sation de ces distinctions sociales, ethniques, etc. parmi d'autres.
Ainsi, contrairement à ce que pensait Evans-Pritchard, il n'est pas
nécessaire, au niveau des représentations indigènes, d'attribuer
une valeur religieuse stricto sensu, une fonction supplémentaire au
bétail, pour concevoir son rôle dans le sacrifice.

Les mythes précédemment rapportés ne permettent pas
toutefois de comprendre ce qu'a de particulier cette utilisation
sacrificielle. Avant - et afin - d'y revenir, il nous faut reprendre le
mythe d'anthropogenèse enregistré par Merker chez les Maasai,
repris et développé par ].Galaty (1977). (On a parfois soupçonné
Merker d'avoir, pour appuyer ses hypothèses d'un diffusionnisme
sémite en Afri ue de l'Est, et pour avoir peut-être aussi utilisé des
informateurs cfiristiannisés, aligné son récit sur celui de la Genèse.
Quoiqu'il en soit de cette question, le matériel symbolique du
mythe semble suffisamment cohérent avec celui d'autres mythes
Maasai pour être utilisé).

A l'origine, la terre, totalement stérile, était parcourue par un
dragon (enitiamassi, nom donné aussi au foetus). Dieu combattit et
tua le dragon dont le sang, en se répandant, rendit la terre fertile. Il
créa la nature et les espèces dont le premier homme Maïtumbe,
venant du ciel, et la première femme Naiterogob, issue de la terre.
L'un et l'autre vivaient à l'origine au Paradis, Dieu leur ayant
seulement défendu de man er le fruit de l'arbre ol oilar. Conseillé
par le serpent à trois têtes, Ia femme fit manger ce fruit ã l'homme
et Dieu les chassa du Paradis. Ils durent dès lors se procurer par
eux mêmes leur nourriture. Toutefois Dieu leur donna le bétail -
qui descendit du ciel le long d'une corde - puis l'arc et la flèche
pour tirer le sang des animaux vivants.

La structure de ces récits repose sur une double opposition.
D'une part entre Pindifférenciation du monde des origines et les
distinctions du monde actuel. D'autre part entre l'attribution du
bétail aux hommes “éleveurs” et l'exclusion d°autres catégories
sociales. Mais le monde des origines est lui même d'origine divine.
La fertilité naturelle du sol est le résultat du sang du dragon
primordial versé par Dieu. Cet ordre naturel et indifférencié,
d'origine divine, est perturbé par les activités humaines: meurtre,
désobéissance et manque de générosité. Ainsi la création du



130

Cosmos par Dieu progresse de l'unité (obo) à la différence (a-or)
du fait des initiatives humaines. Mais ã l'inverse une nature
représentée par des monstres, des animaux sauva es ou des
éléments négatifs (foudre, volcan, maladie, etc.), le mafmenace les
hommes qui ne peuvent en surmonter les dangers que parce qu'ils
sont capables, en particulier, de faire un bon usage de leur bétail.

Le mythe d'anthropogenèse des Maasai se oursuit d'ailleurs
en expliquant l'origine du mal. A rès qu'il lès eut chassé du
Paradis, Dieu donna aux responsagles de la désobéissance des
attributs particuliers: au se ent le poison, ã la femme la naissance
des enfants, aux hommes lerfizr, associé aux activités chtoniennes et
porteur de la notion de “sang amer” qui charge les forgerons de
toute la pollution résultant des pratiques humaines qui font couler
le sang et les met ã l'écart de la société des éleveurs.

Entre ces deux ôles du divin et de la bestialité ou de la
monstruosité, du célieste et du chtonien, se développent les
activités humaines. Le bétail donné aux hommes après qu'ils aient
quitté l'état d'indifférenciation originel, pour calmer leur faim, le
bétail source des distinctions sociales, est ainsi, s'il est utilisé selon
des régles d'origine surnaturelle, dans son usage sacrificiel, un
mode de médiation privilégié pour restaurer l'idéal humain, l'unité
cosmique et l'ordre divin.

Cn peut être tenté de voir dans ces représentations
symboliques une véritable théorie indigène de la praxis, une
expression de la causalité qui ne se réduit pas ã une sim le
opposition de la nature et de la culture ou plutôt qui la double
d'une autre opposition appolinien/chtonien, céleste/bestial ou
monstrueux, qui manifeste la part d'initiative des hommes face au
Dieu créateur du Cosmos. Au sang du dragon primordial, source
de la fertilité naturelle, s'oppose le “sang amer” du for eron
associé au poison, à la foudre, aux volcans et aux fgorces
chtoniennes. Au sang du meurtre, au sang versé par les hommes et
source de pollution, s'oppose le sang du sacrifice grâce auquel est
rétabli l'ordre divin. Le sang d'un animal monstrueux fertilisant le
sol et produisant l'ordre naturel doit être rapproché du sang du
sacrifice reproduisant ce même ordre divin. Le sang du meurtre,
de la circoncision, etc. résultat des activités (lance, couteau ã
circoncire) du forgeron chargé de la pollution qu'exprime la
notion de “san amer”. Certes chez les Maasai le sacrifice
s'effectue par suffocation de manière à ne pas faire couler le sang
de la victime. Mais dans leur ensemble, ce sang non répandu de
manière polluante est recueilli après la mort pour être consommé,



131

mélangé avec du lait et d'autres produits rituels par les maîtres des
rites et par les participants.

Ces rapides notations - développées dans un ouvra e en
préparation - nous permettent d'apprécier la cohérence (fe cet
univers symbolique du bétail. Il s'agit certes d'un ensemble de
représentations religieuses dans la mesure où des qualités d'ordre
surnaturel sont attribuées aux animaux. Mais les propriétés qu'ils
acquièrent ainsi sont de produire - ou de reproduire - l'ordre
social entendu comme une partie de l'ordre divin. Si les activités
humaines sont susceptibles de perturber cet ordre, elles peuvent
aussi le restaurer par l'usage sacrificiel du bétail. Une valeur
particulière est ainsi attribuée au bétail et au travail pastoral. Si on
peut ainsi l'a précier et relever ses effets hiérachisants dans la
structure et iii pratique sociale, si on peut ainsi identifier la
fonction médiatrice du sang, on ne peut en étudiant le seul univers
symbolique du bétail, tel que l'expriment les mythes, comprendre
ce qui fonde cette valeur.

Valeur et fétichisme du bétail
Cette valeur ne peut être fondée sur une fonction religieuse

particulière que remplirait le bétail, fonction qui se réaliserait
pleinement au moment du sacrifice justifiant l'identification de
l'homme et de l'animal. Contrairement à Evans-Pritchard je pense
que cette identification résulte de la valeur attribuée au bétail par
ces populations nilotiques, qu'elle n'est pas un point de départ, un
facteur premier de détermination et d'organisation de leur pensée
religieuse. Tout comme il produit la société dans son unité et les
groupes qui la composent, le bétail produit les individus. Il les
produit socialement et culturellement. Il leur fournit même les
élements d'identification individuelle comme en témoigne l'attri-
bution d'un nom de bétail et l'attachement u'un homme ressent à
l'égard du boeuf favori reçu au moment de son initiation. Ceci
n'est possible, je vais maintenant essayer de le montrer, que parce
que certaines qualités - de nature religieuse car de l'ordre du
surnaturel - ont été préalablement attribuées au bétail et se
manifestéront au moment de son utilisation sacrificielle.

Mais on ne peut pas plus fonder la valeur du bétail sur
l'importance qu'il occupe dans la vie matérielle. Certes les Maasai
sont des éleveurs spécialisés mais ils sont l'exception. Le plus
souvent l'élevage ne représente qu'un aspect parmi d'autres des



132

activités de production, parfois même il ne constitue qu'une
activité mar inale à côté de l'agriculture. Or on trouve dans toutes
ces sociétés fes mêmes valeurs pastorales. Loin de déduire la valeur
du bétail de sa place dans la production de la vie matérielle, on
peut même être tenté de considérer la spécialisation pastorale de
certaines de ces populations comme une conséquence de la valeur
qui est reconnue au bétail (Bonte 198119).

Evans-Pritchard rap rochait, sans en tirer de conclusions
satisfaisantes à nos eux, fit valeur sacrificielle du bétail et d'autres
valeurs, elles aussi liées au bétail, qui contribuent à l'organisation
de la parenté (agnatisme), du mariage, etc. Il ne s'a it as là d'un
simple isomorphisme structurel. En circulant entre les hommes et
en circulant entre les hommes et Dieu, le bétail présente les mêmes
qualités et a les mêmes propriétés de produire certains rapports
sociaux.

Ainsi l°agnatisme de la société Nuer peut autant être
interprété comme le résultat de certains modes d'attribution, de
circulation et d'utilisation du bétail que comme l'expression d'une
idéologie d'affiliation à des groupes patrilinéaires. C'est le partage
des droits et des devoirs rituels communs concernant le bétail qui
définit le lignage Nuer dont Evans-Pritchard notait lui même qu'il
ne se manifestait collectivement qu”en manière rituelle et qu'il
s'identifiait ã partir de l'idée de l'existence d'un troupeau commun
aux origines.

Les systèmes matrimoniaux, fondés sur la circulation de
prestations matrimoniales, mais de nature diverse (la plupart sont
cependant de type Omaha) reposent sur l'idée identique qu'une
prestation en bétail ne peut être renouvelée avec un clan qui a déjà
fourni une épouse à un individu ou ã ses parents roches.

De manière plus générale, les auteurs s'accorciênt pour noter
que dans ces sociétés, la parenté, les relations clani ues, les
relations affinales sont conçues en terme de circulation ffu bétail.
Ainsi chez les Dassanetch du Sud de l'Ethiopie, U.Almagor (1978:
198) remarque par exemple: «effective kinship is expressed
through rights on stock, the range of effective kinsmen a man has,
as o posed to those who are merely distant or members of a
kinsfiip category, is constantly being redefined to accord with
changing circumstances››. Dans cette mesure les relations et
catégories de parenté apparaissent comme une modalité de
relations plus englobantes qui associent ou divisent les éleveurs en
fonction du bétail et de sa circulation. Certaines de ces relations
sont mêmes le résultat direct de la circulation d'animaux entre



133

deux individus ou deux groupes. U.Almagor a fourni la
description la plus précise de ce que d'autres anthropologues ont
appelé les “relations de bétail”, chez ces mêmes Dassanetch. Elles
sont dénommées par le terme lil metch, utilisé aussi pour nommer
les parents, plus un terme spécifique qui désigne l'occasion à
laquelle elle est nouée: au moment de la naissance d'un enfant et à
son profit, pour le père de cet enfant, au moment de la
circoncision, etc. Ces relations reposent toujours sur un échange
immédiat ou différé de bétail. Elles déterminent des règles de
comportement, des interdits matrimoniaux, des droits sur les
prestations matrimoniales obtenues du mariage des filles, etc.
analogues à ceux déterminés par la parenté.

Cependant ces “relations de bétail” qui se développent en un
réseau propre à chaque individu, intégrant ses relations de parenté,
im liquent moins des transferts réels de bétail - qui souvent sont
différés ou même n'ont pas lieu du tout - que des droits potentiels
ui sont utilisés pour créer des relations sociales, de coopération,

de corésidence, etc. La capacité d'utiliser ces droits potentiels sans
abus (le terme forgoginte désigne cette mauvaise utilisation des
droits qui consiste à exiger une réciprocité immédiate, le transfert
réel du bétail, etc.) permet ã un individu d'accumuler le “crédit
social” qu°il transformera en pouvoir social et politique. «A man is
able to enter into partnership, to cooperate with others or to
mani ulate others not necessarily because he possesses certain
tangible assets but rather because of the social credit which he is
generally and publicly believed to possess. A man's more
important asset in social relationship is the uantity and the
quality of his social ties. These ties are not ilaowever usually
brought into operation overtly but rather remain invisible»
(Almagor 1978: 10). Le bétail constitue ainsi en circulant
réellement ou potentiellement une espèce de “trame invisible” de
la structure sociale.

Ainsi si la qualité attribuée au bétail de produire des rapports
sociaux est bien d'ordre surnaturel, une qualité attribuée par la
conscience, la propriété qui en découle est-elle bien réelle.
Gommant les autres aspects sensibles de la production pastorale,
son usage alimentaire par exemple, les hommes nouent ã travers le
bétail des rapports de coopération, de production, On voit même
chez les Dassanetch que le “crédit social” d'un individu, celui u'il
transforme en statut social, politique et rituel, ne résulte pas de la
possession effective du bétail - dont l'accumulation risque au
contraire de ruiner sa réputation et de susciter l'accusation de



134

forgoginte - mais de l'exploitation juste des droits sur le bétail qu'il
s'est constitué de manière non immédiatement visible. C'est
devenu adulte et commençant ã transmettre ses droits à ses enfants
après le rite dimi qu'un homme peut réellement réaliser son crédit
social.

]'ai avancé le concept de “fétichisme du bétail” pour rendre
compte de cette attribution, par la conscience, de qualités
particulières au bétail qui font qu'il a la propriété de fonder et de
reproduire des rapports sociaux (Bonte 1975; Bonte 8C Becque-
mont 1979). La valeur que présente le bétail est une valeur d'usage
mais une valeur particulière puisqu'elle constitue les rapports
sociaux sous leur forme la plus large, celle de la communauté ue
forment les éleveurs pour exploiter des ressources pastoraifes,
pâturages, points d°eau, etc. Cette valeur se constitue dans une
forme de la conscience aliénée. Cela ne signifie pas ue cette
conscience soit illusoire et fantasmatique. Il s'agit bien ã'un effet
réel de la production pastorale, observable et é rouvable par les
éleveurs. S'il y a illusion elle ne tient pas au fâit que le travail
astoral ou son produit, le bétail, n'ont pas réellement cette
fbnction de produire des rapports sociaux, même pas au fait que
cette fonction occulte d”autres fonctions, d”autres usages du bétail,
tel que satisfaire des besoins alimentaires. Elle résulte plutôt dans
le fait que des significations particulières sont attribuées au travail
pastoral et au bétail sans qu'il soit reconnu que ces significations
sont une forme de la conscience. Elle sont considérées comme des
qualités d'ordre surnaturel, associées à un esemble de représenta-
tions mythologiques et cosmologiques qui constituent l'univers
du bétail. Le bétail devient, de ce fait, dans ces sociétés la richesse
sociale, le but essentiel des activités humaines mais cette richesse
est construite dans les représentations des hommes.

Ce trop rapide détour théori ue va me permettre de
reprendre sur d”autres bases l'analyse du sacrifice dans les sociétés
est-africaines, analyse entamée ã partir d'un examen criti ue des
travaux de Evans-Pritchard puis resituée dans le cadlre des
représentations que se font ces opulations de l'origine du bétail et
de ses fonctions. Paraphrasant l”expression précédemment utilisée
on peut dire que le bétail, du fait de son utilisation sacrificielle,
tisse une autre trame invisible, celle des rapports entre les hommes
et Dieu, tout aussi nécessaire pour produire et re roduire
l'organisation sociale que celle que le bétail tisse entre les hommes
eux mêmes. La valeur qui lui est reconnue au moment du sacrifice
est donc celle-là même qu°il détient en d'autres circonstances de la



r-'

135

vie sociale. Elle n'est ni plus ni moins d'ordre religieux: ce sont des
qualités surnaturelles prêtées au bétail qui fondent la propriété
qu'il a de produire des rapports sociaux. Ayant ainsi re-posé le
problème nous nous trouvons devant une nouvelle série de
questions. Quels sont les mécanismes symboliques qui assurent
l'efficacité du sacrifice? Quel est le statut des activités rituelles
dont le sacrifice est la partie centrale? Quelles sont les conditions
particulières de réalisation de la valeur du bétail au moment du
sacrifice?

Bétail, sacrifice et production des “éleveurs”
Le déroulement et les circonstances du sacrifice chez les

Maasai diffèrent quelque peu de ceux du sacrifice chez les Nuer:
les animaux peuvent être tués hors du contexte rituel, la mise à
mort intervient ar suffocation, l'essentiel des activités rituelles
sont associées ã lia romotion des classes d'âge, en particulier de
celle des ilmurmn, fês jeunes hommes avant qu'ils ne se marient et
deviennent eux mêmes pères de famille.

Le rite olpul décrit par P.Rigby (1977) chez les Maasai
Baraguyu intervient peu après la circoncision et alors que le jeune
homme entre dans la classe des ilmurmn. Il se tient en brousse ou
dans la forêt, loin des campements. Le jeune homme doit offrir
une bête ã sacrifier et à consommer. Il reçoit alors l'entoroj qui est
un nouveau code de comportement se traduisant, entre autres, par
l'obligation de boire et de consommer désormais dans la seule
compagnie de ses camarades d'âge. Le rite signifie clairement la
rupture du jeune homme avec son groupe familial: après l'olpul il
ne pourra plus consommer de viande préparée par les femmes
mariées - avec lesquelles il ne peut en outre pas avoir de relations
sexuelles - dont sa mêre. Il fonde le nouveau cadre social ue sera
la classe d'âge avec son éthique d'égalité, son code de conduite vis
à vis das classes ayant atteint un grade supérieur, “gardiens des
ilmurmn” et “pères des ilmurmn”.

Le rite eunoto est un autre moment important de la
promotion des ilmurran qui passent de la position de cadet à celle
d'aîné dans le grade. Ils pourront alors avoir des relations sexuelles
avec les femmes initiées (l'initiation féminine a lieu peu avant le
mariage) - donc se marier - et peu après seront levés la plu art des
interdits alimentaires. Le rite achève la constitution de fai classe
d'âge comme un grou e constitué (corporate group). Galaty
(1983: 377) après avoir diécrit le déroulement du rite conclut: “The



136

institutional significance of Ezmoto is that the section's age-set,
which had been ritually inaugurated seven years before, is
officially constituted as a corporate group with a definitive
membership. The ceremony brings together several circumcision
groups initiated at several years intervals into a sin le age-set or
division (ol porror)... At the same time it amalgamates the
members initiated throughout its dispersed country››. A cette
occasion deux boeufs fournis par les deux leaders rituels qui
symbolisent le groupe, sont sacrifiés. Leur sang est bu par ces
maîtres de cérémonies mélangé avec du lait et des médecines; la
viande est partagée entre les ilmurmn qui reçoivent les parties
centrales (muscles et viscères).

Je ne peux aborder ici l'étude de tous les aspects de ces rites
(encore moins celle des autres rites liés ã la promotion de la classe
d'âge des ilmurnm) et je m'en tiendrai à celle du sacrifice. On peut
faire à ce propos deux observations.

1. Au moment du sacrifice le bétail acquiert une valeur
symbolique particulière. Il est, note ].Galaty (1983: 369), une
représentation du monde Maasai: «When an ox is sacrificed, it is
thrown in a certain position for the smothering. Its head should
point southward and its tail northward, in the direction the
Maasai people are said to have travelled in their migrations. Its
right side should face east and its left side west establishing a
spatial correspondence between the auspicious and inauspicious
“hand” of the ox and the directions of sunrise and sunset
associated with life and death››. De même le partage de la viande
au moment de Eunoto, la distribution des parties centrales
souligne l'unité, la vie et la force que le rite apporte ã la classe
d'âge et qui sont associés à cette partie de l'animal. Le bétail
sacrifié acquiert ainsi une dimension cosmique. Il possède
réellement tous les attributs surnaturels qui lui ont été attribués
dans les représentations de l'univers du bétail.

2. Le bétail sacrifié est aussi viande, sang, etc. et par là
participe d'un univers conçu en terme de substances qui ont elles
aussi une dimension cosmique. Ainsi le lait et la viande,
antinomiques comme la Vie et la Mort, ne peuvent jamais être
consommés le même jour. La consommation massive de viande
lors du rite olpul, rompt avec la consommation domestique de lait
et de viande et oblige ã une consommation collective. Elle est
“Mort” de l'individu dans le cadre familial qui a été le sien et
renaissance dans la classe d'âge. Elle prend sens dans une
codification des comportements alimentaires, mais aussi sexuels,



r

I

137

sociaux, etc. qui marquent la transformation du statut de
l'individu.

Le sang occupe une place particulière, intermédiaire entre le
lait et la viande puisqu'il peut être prélevé sur l'animal vivant. Il
est, nous l'avons vu, la catégorie médiatrice par excellence de
l'ordre cosmique. La consommation du sang du sacrifice - effectué
chez les Maasai par suffocation - les distingue encore des Nuer qui
considèrent que le sang est reservé à Dieu. Peut être pourra-t-on
mieux comprendre cette opposition si on la rapproche d'autres
différences entre ces deux groupes au niveau de l'organisation
d'âge. L'initiation est chez les Maasai mar uée par la circoncision
alors qu'elle l'est dans d'autres peuples nilotiques par le sacrifice
d'un animal. Le sang versé ã cette occasion par les eunesilmurran,
sang qui constitue la classe d'âge sur un mode métonymique
s'opposant au mode métaphorique du sacrifice, place la classe
d'âge elle même dans une position médiatrice dans le mouvement
de transformation des statuts sociaux ainsi amorcé. On peut
d'ailleurs noter la position ambigüe des ilmurmn dans la société
Maasai, associés à la nature, à la sauvagerie et à une certaine
bestialité d'un côté et de l'autre ayant presque un caractère
“sacré”, associés au bétail et à sa protection, pollués du sang versé,
le leur et celui des ennemis qu'ils doivent affronter, mais jouant un
rôle central dans les rites. Ces faits doivent être rapprochés des
caractères particuliers du système d'âge des Maasai dont j'ai
montré par ailleurs qu°il résultait de leur spécialisation pastorale
achevée (Bonte 1985).

Quelles que soient les circonstances, le bétail du sacrifice et
ses produits apparaissent donc simultanément comme représenta-
tion d'un ordre social, voire cosmique, dans lequel se situe
l'éleveur, et comme médiation permettant par l'intercession divine
de produire ou de reproduire cet ordre. «Clearly social
transformation is a matter involving the divine as well as the
human world or, we might say, transformation is a matter of
cosmic rather than simply social consequences›› (Galaty 1983:
379). Intégré dans le processus global du rite l'usage sacrificiel du
bétail contribue à produire et à reproduire l'organisation sociale.
La constitution et le fonctionnement du système d'âge chez les
Maasai, de Porganisation lignagère chez les Nuer, ne peuvent être
compris sans se référer à cette fonction du rituel.

Au moment du sacrifice l'animal se voit ainsi reconnaître
pleinement tous les attributs surnaturels qui fondent sa valeur
dans l'ensemble des autres circonstances de la vie sociale et



138

culturelle. Le bétail tient une place centrale dans le rite parce qu'il
est le principal “objet rituel”. D'autres objets jouent un rôle,
charmes et amulettes fournis par les prophètes par exemple chez
les Maasai, mais le bétail est l'objet rituel par excellence parce qu'il
est don de Dieu ui l'a destiné non seulement à assurer la
sauvegarde matérielle des hommes mais encore et surtout ã cet
usage sacrificiel. C'est arce qu°il a cette qualité que le bétail
sacrifié est le garant de fgefficacité du rite.

«The ox a father gives his son at initiation provides him with
a direct means of communication with the spiritual world»
écrivait Evans-Pritchard des Nuer (1956: 252). Cette remarque
très juste même si l'auteur fonde là dessus sa thèse de
l'identification homme/animal et de la fonction religieuse du
bétail, peut en fait être comprise autrement. En recevant le bétail,
objet rituel par excellence et en apprenant son bon usage, le jeune
homme est produit socialement comme un “éleveur”, comme un
individu susceptible d'achever son statut social, comme possesseur
de bétail en tant qu'adulte, puis en maitrisant l'activité rituelle et
ses codes, ellè même forme achevée de l'utilisation du bétail. A
toutes les étapes de sa vie le bétail lui permettra d'effectuer les rites
essentiels de passage, de suivre les “codes” qui lui assureront sa
place dans la communauté pastorale, soumis aux règles qui
assurent, par l'intermédiaire du bétail, la reproduction de la
communauté elle même. C'est dans cette perspective qu'il faudrait
étudier la place des sacrifices personnels, les différentes formes
d'identification entre l'homme et l'animal et les sentiments
éthiques, esthétiques, métaphysiques même que le bétail inspire ã
l'homme.

La fonction du rite dans les sociétés est-africaines
]'ai montré que le bétail était la valeur (d'usage) fondamentale

dans ces sociétés parce qu°il avait pour propriété de produire des
rapports sociaux et des hommes soumis sous ces ra ports sociaux.
Au moment du rite et dans son utilisation sacrificielle le bétail
réalise cette valeur sous une forme particulière. En tant qu'objet
rituel il est le garant de l'efficacité du rite. Il permet alors de
produire les “éleveurs” eux mêmes, des individus socialement
achevés, ca ables de faire bon usage de leur bétail. Les différentes
modalités ciiidentification des hommes et de leurs animaux, nous
amenant dans le domaine de l°esthétique, de l'imaginaire collectif,



F'-'_

139

témoignent de l'efficacité de cette production des individus et de la
société par le bétail. Il nous reste ã comprendre cette place centrale
des pratiques rituelles dans les sociétés est-africaines. Cette
analyse nous permettra de jeter un pont entre les précédentes
observations sur la nature de l'univers symbolique du bétail et
celles qui soulignaient l'efficacité de ces représentations du bétail
comme valeur et richesse sociale - en particulier comme objet
rituel - pour constituer la société.

Il nous faut revenir à cette fin ã la forme du procès de
production pastoral dans ces sociétés. Si on ne réduit as en effet
ce procès de production au procès matériel qui s'effêctue pour
l'essentiel dans un cadre familial: les hommes adultes détenant les
troupeaux, les femmes, les enfants et les jeunes hommes
fournissant le travail nécessaire (garde, abreuvement, traite, etc.),
l'activité pastorale ap arait elle même proche d'une activité
rituelle. Les rites et fês sacrifices qui les accompagnent sont
effectués en des multiples occasions de la vie sociale, dans les
familles, dans les campements et les villages, dans les unités
territoriales plus larges, par ceux-là mêmes qui en sont les
bénéficiaires. Ces activités rituelles sont contrôlées par les “aînés”
- catégories les plus anciennes dans le système d'âge ou
responsables des lignages. Elles sont donc effectuées par ceux qui,
tels les Dassanetch après la cérémonie dimi, commencent à ne plus
détenir de droits effectifs sur les troupeaux mais transforment en
statut social, rituel et politique, les positions qu'ils ont acquises
antérieurement. L'unité du procès de production pastoral est fait
de cette association des tâches matérielles effectuées par les plus
jeunes, des activités de gestion et d'organisation qui sont le fait des
adultes, chefs de famille, détenteurs des troupeaux, et des activités
des “aînés” qui jouent un rôle particulier dans les rituels et
exercent plus généralement une fonction médiatrice entre le
monde des hommes et le monde surnaturel.

Le statut des “aînés” a laissé perplexes les anthropologues.
Leur autorité est-elle exclusivement rituelle - on est d'autant
moins porté à la considérer comme une autorité sociale,
économique ou politique qu'ils semblent occuper une osition
marginale dans une société où leurs droits sur le bétail cféclinent
rapidement - ou bien se traduit-elle socialement? On en
comprendra mieux la nature si on la resitue dans la perspective de
l'organisation du procès de production pastoral. L'autorité rituelle
des “aînés” et les fonctions sociales voire politiques, qui en
découlent ne sont pas contradictoires avec le fait qu'ils ne



140

possèdent plus effectivement le bétail. Elle résulte du contrôle
qu'ils exercent sur le procès de production pastoral, sur la
production du bétail comme valeur. Tout au contraire ce contrôle
apparait d'autant plus efficace qu'ils ne sont plus concernés par les
autres aspects de la production pastorale. Il correspond ã une
relation privilégiée établie entre les “aînés” et le monde divin. La
définition de la place des “aînés” chez les ]ie d'Uganda que fournit
P.H.Gulliver (1965: 185) eut s'appliquer ã la plupart de ces
sociétés: «Those who by their seniority status begin to exercise
ritual leadership be in simultaneously to acquire mystic power
from the High Gotf whose agents they have become. Thus the
propitious grove, the right day, the color of the ritual animals, the
age of the new age group, all are dictated by the High God to one
or more of these men in dreams. Such divine reco nition is
believed to give the old men sanctity and power››. Ce faisant les
intérêts particuliers pour le bétail, ceux qui se manifestent surtout
dans les groupes familiaux susceptibles d'accumuler des animaux
de manière inégale, sont transcendés en un interêt pour le bétail en
tant que richesse sociale. Les “aînés” apparaissent comme les
garants de l'efficacité du procès de production astoral en tant
qu'il s'achève dans une valeur d'usage, le bétaifî qui permet la
reproduction de la société en tant que telle. Ifutilisation du bétail
comme objet rituel, sous leur contrôle, est en quelque sorte la
manifestation du fait que le rocès de production pastoral a été
mené jusqu'au point où le bétail a été produit comme valeur
sociale. Les “aînés” en tirent des avantages: leur place dans le
rituel, leur capacité de bénédiction et de prémonition, leur
fonction médiatrice dans l'organisation sociale.

Si les pratiques rituelles ont un tel statut dans les sociétés
est-africaines, c'est que la production du bétail comme une valeur
est en quelque sorte une pratique rituelle - ue les Maasai
opposent d'ailleurs fortement au “travail” des femmes ou des
agriculteurs - ou plutôt qu'il est pratique idéologique si l'on veut
réserver le premier terme à la spécialisation des activités rituelles
dans certaines catégories sociales: “aînés”, specialistes tels que
prêtres, prophètes, etc.

Ainsi si la société se représente comme une société
d'“éleveurs” elle se constitue avant tout comme une unité rituelle
et religieuse. P.H.Gulliver (1965: 165) remarque que «sociologi-
cally the limits of the ]ie tribe can best be described in ritual terms.
People of a district and of the whole tribe are kept together by
indispensable ritual needs››. Ces deux termes sont d'ailleurs liés. Si



141

la communauté astorale se constitue comme une unité religieuse
c'est parce qu'elle est rassemblée pour une même utilisation du
bétail selon des rè les précises, pour que se reproduise l'ordre
social et surnaturel. Les rapports sociaux communautaires ont
donc une forme religieuse parce que les propriétés du bétail en
tant que valeur résultent des qualités d'ordre surnaturel qui lui
sont attribuées et arce que les hommes ensent leurs rapports
sociaux et les prociiuisent dans la forme alliiénée de la conscience
qu'est le fétichisme du bétail.

Il n'y a pas de différence radicale à établir entre production
pastorale et prati ue rituelle. Celle-ci toutefois a des caractères
particuliers et le (bétail comme objet rituel apparait comme un
mode de réalisation spécifié du bétail comme valeur, richesse
sociale. La spécialisation des activités rituelles dans certains
groupes témoigne de cette spécification. Les prêtres, prophètes ou
autres devins, s'ils jouent un rôle important dans la société (Bonte
1975) n'ajoutent cependant rien aux pratiques rituelles propre-
ment dites. Le rapport privilégié qu'ils entretiennent avec Dieu
leur permet simplement de renforcer l'efficacité du rituel. Ils
détiennent d'ailleurs des objets rituels distincts qui interviennent
dans les rites ã côté du bétail. Leur relation privilégiée avec le
surnaturel tient à ce ue leurs fonctions sont d'origine divine.
Chez les Nuer l'office des prêtres «has been established by God at
the beginning of things as part of the social order» (Evans-
Pritchard 1956: 259). Quant aux grands prophètes Maasai ils sont
eux mêmes considérés comme d'origine divine: leur ancêtre
descendit du ciel sur le sommet d'une montagne pourvu de tous
ses attributs surnaturels dont les charmes rituels.

C'est donc l'activité rituelle elle même - et non le fait de sa
spécialisation dans certains catégories sociales - qui permet de
jauger ce qui en elle prolon e la production pastorale et ce qui s'en
distingue. Il ne suffit pas ci'opposer à la rationalité technique du
procès matériel de production, le caractère non instrumental,
magique, mystique et expressif du rite. C'est en introduisant cette
distinction que les anthropologues se sont déchirés pour
interpréter la place du bétail dans ces sociétés est-africaines, les
uns en soulignant le traitement culturel, les aspects idéologiques,
les autres insistant sur la rationalité de la production pastorale. En
fait la fonction du bétail est une et tient à la valeur qui lui est
reconnue dans ces sociétés. De même le procès de production
pastoral doit être considéré dans son unité qui ne se résout pas
dans le procès matériel mais s'achève avec la production du bétail



142

comme valeur, sous le contrôle des “aînés” dans les sociétés à
système d'âge, sous celui des agnats dans la société lignagère et
segmentaire Nuer.

Lorsqu'il apparait comme objet rituel, au moment de son
utilisation sacrificielle, le bétail se réalise comme valeur, puisque
l'activité rituelle contribue à constituer l'ordre social. Mais il
apparait aussi comme forme achevée de la valeur comme, toutes
proportions gardées, le capital se réalise sous une forme achevée,
dans la société capitaliste, sous sa forme de capital-intérêt, tirant
en apparence son efficacité (produire de la plus-value) de ses
propres vertus. L'activité rituelle a en effet sa cohérence propre,
combinaison de gestes, de lieux, de paroles et d'objets auxquels
ont été attribuées des significations particulières, mais combinai-
son qui roduit elle même du sens. Etudiant les différentes phases
du cycfê rituel chez les Maasai, ].Galaty montre qu'elles
constituent une séquence ã l'intérieur de laquelle chaque moment,
chaque objet acquiert en se combinant avec les autres une
signification nouvelle. Le bétail du sacrifice devient ainsi
représentation de la societé Maasai. Le campement sacré du rite
Eunoto est l'image de la classe d'âge resituée dans un ordre
cosmique, etc. Mais ces représentations ne sont pas simples reflets
de l'ordre social, ils le produisent en générant les “codes” de
comportement, alimentaire, sexuel, social, esthétique, etc. qui sont
mis en oeuvre pour reproduire la société Maasai et produire les
“éleveurs”. L'activité rituelle produit ou restitue les sens de la
ratique sociale. «The ritual cycle not only reflects the social order
but represents the locus within which that order is generated, the
code just referred to represent the essential categories of social
productivity and re roductivity and they are constitued through
ritual, which thus fiinctions as the dominant factor in the social
process» (Galaty 1978: 6).

Elle prolonge bien en un sens l'activité de production
astorale, les codes d'une pratique qui aboutit en produisant du

bétail à roduire les “éleveurs” et la société elle même, mais elle les
fonde cfâns une relation exclusive avec le surnaturel et elle les
inscrit dans son propre “code rituel” hors de toute réalité
temporelle et historique. Le bétail apparait réellement, en tant
qu'objet rituel, comme le produit d'une pratique ideologique. Il a
toutes les qualités surnaturelles que lui attribuent dans leurs
représentations les “éleveurs”. Il se donne l'apparence d'être
détaché du procès matériel et il peut par lui même produire de
nouvelles significations sociales qui répondront aux contradic-



143

tions qui résultent du procès matériel de production pastoral.
Celui-ci tend à se spécialiser et à aboutir ã une accumulation
inégale entre les “éleveurs”. L'intensification de l'activité rituelle
chez les Maasai, sa polarisation sur la promotion des ilmurmn,
Pintervention des prophètes, l'introduction de nouveaux objects
rituels et les transformations de la séquence rituelle, sont des
réponses aux tensions qui résultent de la forte spécialisation et de
la haute productivité du travail pastoral, tensions qui rendent
compte des difficultés de reproduction de la communauté des
“éleveurs” dans cette société.

Le bétail objet rituel apparait ainsi comme la forme achevée
de réalisation de la valeur, pure catégorie pour penser et agir, dans
une forme de la conscience religieuse a-matérielle et a-tem orelle.
Au moment de son usage sacrificiel, le bétail apparait réellement
pour ce qu'il est dans les représentations de ces populations:
donné ar Dieu pour produire les “éleveurs” et la communauté
pastorale. A la limite il suffit aux Nuer d'appeler “vache” le
concombre qu'ils utilisent pour le sacrifice, pour que ce
concombre devienne effectivement un objet rituel equivalent
d'une vache.

Pour conclure
Le problème de la distribution de la viande sacrificielle n'a été

jusqu'ã présent que peu abordé. C'est en fonction d'un parti-pris
théorique, que j'ai tenté ici de récuser, que Evans-Pritchard
considère que le partage de la viande et sa distribution ne font pas
partie du rite mais de la fête qui l'accom agne, le même parti-pris
qui l'amène à ne pas considérer réeflement comme sacrifice
religieux l'immolation d'un animal durant les rites collectifs. Il est
vrai cependant que, sauf en certaines occasions, le rite olpul, “fête
dela viande” par exemple, le sacrifice ne comprend pas réellement
la consommation commensale de viande. Le traitement de la
viande est celui d”une des substances qui compose le bétail et sa
destination est determinée par la place de cette substance dans
l'univers symbolique du bétail et par le traitement de l'ensemble
des autres substances, le sang, substance essentielle, au double sens
du terme, mais aussi la peau, les os, etc. La destination de ces
produits est fixée par la configuration du sacrifice lui même et du
rite qui l'accompagne. Il faut aussi rappeler que la viande,
s'opposant en cela au lait, est associée généralement àla rupture et
ã la mort et qu'elle est rarement la substance ã laquelle est



144

attribuée une signification centrale dans le rituel (sauf peut-être le
rite olpul justement).

Chez les Nuer c'est le sang et le chyme qui sont au moment
du sacrifice destinés à Dieu, la viande restant aux hommes. C'est
sans doute ce qui explique que les règles de partage observées par
Evans-Pritchard soient peu précises. Toutefois, au cours des
sacrifices qui accompagnent le mariage, les boeufs sont consom-
més par la partie qui n'exécute pas le sacrifice et, du côté de
l'épouse, les règles de partage de la viande suivent les droits ã la
prestation matrimoniale (entre parents paternels et maternels). Le
rituel rappelle et légitime ces droits.

Chez les Maasai où le sacrifice s'effectue par suffocation, le
sang consommé mélangé avec d'autres produits par les responsa-
bles du rituel continue ã occuper une place centrale, mais la
consommation de viande est chargée de significations plus riches
et plus précises. La carcasse de l'animal est généralement partagée
en deux signifiant les deux moitiés de la société Maasai dont
l°animal lui même est la représentation cosmique. En d'autres
circonstances, telles le rite Eunoto précédemment décrit qui
symbolise l'unité de la classe d'âge ce sont au contraire les arties
centrales qui sont distribuées aux ilmurran, le reste, c'est à dire les
parties latérales, est consommé par les aînés présents. «When
ilmurmn share the portions which embody the principles of
centrality rather than that of meat of the ox they are given
laterality: the brisket, the vital organs and muscles of heart, lungs
and diaphragm. With the blood these central and singular portions
signify life, strength and unity which the ceremony should bring
to each and to the whole›› (Galaty 1983: 377). Si le partage de la
viande est plus élaboré que chez les Nuer c°est en raison de la
forme même de la séquence rituelle qui n'est plus centrée
exclusivement sur le sang versé et sur la consécration de l'animal.
Cependant ces faits n'ajoutent rien ã nos précédentes anal ses. La
viande peut - ou non - se voir attribuer des significations
particulières dans un rite mais le partage et la consommation de la
viande n'introduisent pas un nouvel ordre du rite.

Celui-ci et le sacrifice qui en est la partie centrale doivent être
intérprétés en fonction de la valeur que les populations
est-africaines attribuent au bétail. Cette valeur se réfère à un
ensemble de représentations dont j°ai décrit les principaux traits en
parcourant l”univers mythique du bétail. A travers ces représenta-
tions, le bétail se voit doté d'une qualité d'ordre surnaturel. Il est
donné par Dieu aux hommes pour satisfaire leur faim certes, mais



145

surtout avec la propriété de produire des rapports sociaux et de
produire les “éleveurs ” eux mêmes. ]°ai appelé fétichisme du bétail
cette forme de la conscience aliénée qui va justifier les divers
usages esthétiques, éthiques, etc. que ces peu les font de leurs
animaux, et ui ont amené certains anthro ofôgues à parler de
“cattle complex". Mais cette conscience aliénée n'est pas une
conscience fausse. Les éleveurs éprouvent réellement le fait que le
bétail produise les rapports sociaux et l'unité de la communauté
pastorale apparait effectivement, en dernière analyse, comme une
unité religieuse, rituelle. Le procès de production pastoral se
réalise de fait - si on le considère dans son unité, non pas simple
procès matériel mais s'achevant sous le contrôle des aînés - dans
une valeur d'usage particulière, le bétail, dont la destination n°est
pas la simple satisfaction des besoins materiels même s'il y
contribue. Cette valeur qui devient de ce fait la forme qui
détermine et organise toutes les autres valeurs d'usage, tient à ce
que le bétail produit les hommes - les “éleveurs”, ceux qui
contrôlent le bétail et de ce fait la société - et qu'il les produit
comme “éleveurs-associés” (Gulliver 1955) ou “partenaires
d'élevage” (Almagor 1978) dans la communauté pastorale. Le
bétail comme objet rituel réalise le plus pleinement cette
pensée-fétiche. Il représente la forme achevée du bétail comme
valeur, richesse sociale, puisque, échappant ainsi aux aléas de
l'histoire et de la réalisation du procès matériel qu'est l'élevage,
source d”accumulation inégale et de tensions remettant en
question l'ordre social communautaire, il le pose dans l'univers
a-materiel et a-temporel du rite où il permet à l'homme
d'éprouver la fonction que ses représentations mythiques
attribuaient à l'animal: produire l'individu avec ses caractères
d'être social en les fondant sur un ordre surnaturel et cosmique.

Qu'on me permette encore de souligner qu'une telle
approche qui s”inspire de l'analyse faite par Marx du travail et de la
valeur, tout en se débarassant des hypothèses naturalistes qui
encombraient son oeuvre - et plus encore celles de ses successeurs
- lorsqu'il s'agit des sociétés non capitalistes, ouvre, en reprenant
de manière critique le concept de valeur d'usage, de nouvelles
perspectives de compréhension du fonctionnement de ces sociétés.
C'est en se redéfinissant comme une théorie de la valeur ue le
marxisme pourra enfin résoudre les problèmes sur lesqueifs il a
toujours achoppé: le statut de l°idéologique et celui de la culture.



146

Bibliographie
Almagor, U. 1978. Pastoral partners. Affinity and hand partner-

ship among the Dassanetch ofSouth-West Ethiopia. Manche-
ster: Manchester University Press.

Becquemont, D. 86 P. Bonte. 1979. Travail, valeur, besoins et
conscience aliénée: le cas des éleveurs d'Afrique de l'Est. La
Pensée 207: 99-121.

Bonte, P. 1975. Cattle for God. An attempt at a marxist analysis of
the religion of the East African herdsmen. Social Compass
22, 3-4: 381-396.

_ - 1979. “Pastoral production, territorial organisation and
kinship in segmentary lineage societies”, in Social and
ecological systems, sous la direction de P. Burnham 85 Roy F.
Allen, pp. 203-234. Londres: Academic Press.

- - 1981a. Les éleveurs d'Afri ue de l'Est sont-ils égalitaires?
Bulletin Production Pastoraiie et Société 9: 23-37.

-- 1981h. Ecological and economic factors in the determination
of pastoral spécialisation. ]ournal of Asian and African
Studies 161, 1-2: 33-49.

- - 1985. “Structures d'âge, organisation familiale et systèmes
de parenté en Afrique de l'Est”, in Aînesse et génération en
Afrique, sous la direction de M. Abélès ôl C. Collard, pp.
57-89. Paris: Karthala.

Burton, ].W. 1982. Ethnicity on the hoof, ronéo (une version
raccourcie de ce texte intitulée: Ethnicity on the hoof: on the
economics of Nuer identity, est parue dans Ethnology 20,
1981: 157-162).

-- 1983. Same time, same space: observations on the morality
of kinship in pastoral Nilotic societies. Ethnology 22,
109-119.

Evans-Pritchard, E.E. 1956. Nuer religion. Oxford: Clarendon
Press.

Galaty, ].C. 1977. In the pastoral image: the dialectic of Maasai
identity. Ph.D Dissertation, Universi of Chicago.

- - 1978. “Ritual performative and pertfiôrmative rituals. The
ceremonial cycle of the Maasai age group systems". Paper
presented to the Seminar on Great Feast Cycles. Michigan
State University, ronéo.

_ - 1983. Ceremony and society: the poetics of Maasai rituals.
Man (ns) 18: 361-382.



'__

147

Gulliver, P.H. 1955. The family herd. Londres: Routledge and
Kegan Paul.

- - 1965. “The Jie of Uganda”, in Peoples oy Africa, sous la
direction de P. Gibbs. New York: Ho t, Rinehart and
Winston.

Hollis, A.G. 1905. The Masai. Their language and folklore (reed.
Negro University Press. 1970).

Merker, M. 1910. Die Masai: ethnographische Monographie eines
ostafri/eanischen Semitenfvol/ees. Berlin: Dietrich Reiner.

Rigby, P. 1977. “Olpul and Entoroj: the economy of sharing
among the pastoral Baraguyu of Tanzania”, in Production
pastorale et Société, sous la direction de l'Equipe Ecologie et
Anthropologie des Sociétés Pastorales, pp. 329-347. Paris:
Maison des Sciences de l'Homme.

Verdon, M. 1982. Where have all their lineages gone? Cattle and
descent among the Nuer. American Anthropologist 84:
566-579.


