
DES ANCETRES AUX NOUVEAU-NES: LES PAINS
DE LA SAINT-QUARANTE

Marianne Mesnil Assia Popova
Université Libre de Bruxelles CNRS Paris

Du berceau à la tombe...

Dans les pays balkaniques, les pains font partie intégrante
et indispensable de chacune des trois célébrations liturgiques
qui ponctuent les étapes essentielles de Pévolutíon d'une vie
humaine: la venue au monde de l`individu, son mariage et son
passage irréversible dans l”au-delà.

En Bulgarie comme en Roumanie, naguère comme
aujourd”hui, ces pains cérémoniels de fabrication domestique,
souvent modelés et décorés de fruits, de verdure ou d'oeufs,
étaient et continuent à être confectionnés par les femmes à
partir de farine de blé avec ou sans adjonction de la substance
vitale du levain et de l°eau pure puisée à l'aube, en silence (bulg.
malcana voda, "eau de silence"; roum. apa neînceputa, "eau non-
entamée").

L”utilisation du levain en tant que symbole du principe vital
intervient dans la production des pains rituels "vivants" (kolak)
et des galettes de pâte "morte", non levée (bulg. piti , roum.
tarte) destinés aux voyages des trépassés et d'une manière
générale, aux traversées des univers différenciés. Nous
retrouvons cette préparation d'urgence (bulg. bàrza pita,
littéralement "galette rapide") cuite sous la cendre, dans le
panier du Petit Chaperon Rouge comme à l”écurie du cheval
merveilleux.

Que l'on songe à cet égard au conflit liturgique des Eglises
catholique et orthodoxe fondé essentiellement sur
Pinterprétation du Mystère de la fermentation de la pâte. Pour
les catholiques, il s'agit d'abord d'un processus conduisant à la

L'Uomo, Volume III n.s. - n. 1, 1990



40

putréfaction qui s'oppose à Pincorruptible pain azyme (hostie).
Pour les orthodoxes au contraire, c'est le principe vital de la
fermentation qui domine et oppose le "pain vivant", levé, de
Panaphore (offrande eucharistique) à la galette "inanimée".

A vrai dire, cette première opposition entre pain levé et
galette comme expression du rapport dialectique entre vie et
mort niest qu'une variante de l'opposition fondamentale entre le
pain cuit au four et le bouilli céréalier de la kollyva, offrande
exclusivement réservée aux morts dans Pensemble des cultures
balkaniques. Il s'agit d'une préparation faite de blé concassé
dans un mortier, et mis à bouillir, auquel on ajoute du miel et
des noix pilées

Comme généralement la cuisine du bouilli, la kollyva se
range du côté de la cuisine de mort (cf. le triangle culinaire de
Lévi-Strauss), le prêtre et folkloriste roumain du siècle dernier,
S.F. Marian (19822 162) nous donne une interprétation de cet
usage:

«Le blé bouilli dont se compose la kollyva signifie,
d'après Penseignement de notre Eglise, la part morte
de la nature humaine et la part de résurrection des .
morts, car, dit notre Seigneur Jésus Christ, "le grain de
blé que l”on jette dans la terre, s'il ne pourrit pas, reste
seul, et s”il pourrit, amène beaucoup de fruits ››.
Dans cette logique, Péminant ethnographe bulgare Dimitar

Marinov (1984: 531) avait raison d'associer (certes abusivement
du point de vue de Pétymologie scientifique) le terme de kolivo
au verbe bulgare kolja qui signifie "égorger", "immoler". C'est
ainsi que kolivo serait en quelque sorte une offrande
sacrificielle de céréales mortifiées (a comparer aussi avec le sens
étymologique de l'hostie, c'est-à-dire la "victime").

La même idée de mortification, étymologiquement justifiée
cette fois, se retrouve dans les termes russe, serbo-croate et
tchèque, de muka qui signifie à la fois martyre, torture et farine,
autrement dit des céréales "torturées" par la mouture (2).



41

Du "cycle" de vie au cycle saisonnier

Dans les traditions populaires, les exemples sont nombreux
où l'on voit assimilée la succession des saisons au déroulement
de la vie humaine du berceau àla tombe.

Cette analogie entre parcours d'une vie individuelle et cycle
calendaire, nous la retrouvons dans le cycle liturgique chrétien
dont les dates-clé exemplifient les étapes essentielles de la vie du
Christ: sa naissance, sa mort et sa résurrection.

Par ailleurs, si le déroulement de la vie individuelle, du
berceau à la tombe, constitue un processus unique et irréversible
(ce qui nous amène à abandonner Pexpression classique de
"cycle de vie"), le temps de l”année, lui, est au contraire bel et
bien cyclique et permet d'instaurer à son tour la circulation des
forces vitales dans le destin collectif d'une communauté
humaine: c'est ce qu'exprime dans ses moments forts le
calendrier paysan qui instaure des passages entre le monde d'ici
et celui de l'au-delà, des moments priviligiés où par exemple, les
nouveau-nés nous parviennent du monde des ancêtres ( Mesnil
1987: 13-23).

Un tel moment où la boucle est bouclée, le férial populaire
balkanique nous en donne un exemple particulièrement
significatif à travers la symbolique mise en oeuvre dans la fête
de la Saint-Quarante (commémoration des quarante martyrs de
Sébaste, qui correspond à la date du 9 mars). Les véhicules
priviligiés de cette symbolique sont les pains rituels que l'on
confectionne et consomme lors de cette fête.

1. Sous le signe de la naissance: les pains des Quarante Martyrs

D'entrée de jeu, le rapprochement des désignations
bulgares et roumaines données à la fête de la Saint-Quarante
nous en indique de manière explicite la position charnière: en
bulgare, on Pappelle mladenci (lire mladentsi), c'est-à-dire "fête
des bébés", tandis qu'en roumain, c'est la fête des mosi (lire
mochi), c'est-à-dire "fête des ancêtres ".

Cette bipolarité de la fête, nous la retrouvons aussi dans les



42

pratiques rituelles liées aux préparations panées propres à cette
date, de part et d'autre du Danube: en Roumanie comme en
Bulgarie, les 40 petits pains préparés dans chaque maison, le
plus souvent en forme de "bébé emmailloté", sont spécialement
ou prioritairement destinés aux enfants (3). Mais le sens
accordé à ce geste n'est pas identique: chez les Roumains, il
s”agit explicitement de pomane, c'est-à-dire d'offrandes aux
morts (voir par ex. Fochi 1976: 212-13), tandis que chez les
Bulgares, il s'agit de pains de protection contre les maladies
infantiles.

En Roumanie comme en Bulgarie, ces pains rituels
confectionnés le plus fréquemment aux "Quarante Martyrs" ont
plusieurs caractéristiques communes: de petite dimension, ils
sont censés être au nombre de 40 (ou 44); ils ont la forme de
bébés emmaillotés et sont enrobés de miel. Mais à côté de ce
modèle"classique", il en existe d'autres dont le jeu de formes,
décorations et dénominations méritent toute notre attention.

En Roumanie, les termes les plus fréquents pour désigner
les pains du 9 mars sont: martyrs (mucenici, muciníci), petits
saints (sfintísori), ancêtres (masi), petits crocus (brîndusi,
brîndusei) et Maillet ou Gourdin (maía ou màciuca). Ils
peuvent parfois aussi avoir une forme humaine «avec des ailes››,
ou la forme d”abeilles ou de colombes. Enfin, ces pains peuvent
être faits de pâte tressée ou en forme de huit (Fochi 1976: 212-
213). _

En Bulgarie, outre les "classiques" 40 pains "bébés"
(mladenci) qu'on appelle parfois aussi agnelets (aganca), on
confectionné encore de grands pains ronds qui sont alors
diversement ornés de motifs en pâte: boudins, pâte croisée (cf.
fig. 1), petites boules. Les dénominations de ces pains ne sont
pas spécifiques à la Saint-Quarante. Mais leurs motifs
ornementaux et les noms qui leur sont donnés nous intéressent
ici plus particulièrement (4).

Nous nous proposons donc d”examiner ce jeu de formes et
dénominations à l'oeuvre dans ces préparations panées. En
effet, on remarquera que celles-ci ne correspondent pas toujours
à celles-là, et que pour donner sens à cet écart, il nous faudra
procéder à un détour calendaire que va précisément nous
suggérer la comparaison de nos pains rituels.



43

Les bébés "vér0le's"

Comme nous l'avons souligné, en Bulgarie, la fonction
attribuée aux 40 petits pains du 9 mars est une fonction de
protection des jeunes enfants contre les maladies, et plus
précisément contre la varicelle (ou petite vérole), maladie que la
tradition populaire représente sous les traits d”une vieille
femme: Baba Sarka (prononcer Charka) (5).

C”est ce qui permet de comprendre le motif figuré sur les
"pains-bébés" bulgares: que ce soit sous forme de petits boutons
confectionnés en pâte (cf. fig. 2 et 2 bis) ou de petits trous
marqués au stilet (cf. fig. 3 et 3 bis), il s'agit précisément de
représenter la maladie que l'on veut ainsi conjurer.

Cette dimension apotropaïque du rituel étant absente de la
fête roumaine des Quarante Martyrs, il est donc significatif que
le motif des "petits trous de varicelles" n'apparaisse
généralement pas dans cette tradition

Des bébés aux serpents

Il faut encore préciser que là où les petits pains-bébés sont
"piqués" par la maladie, les trous qui la représentent sont
pratiqués au moyen d”un stilet en bois de sureau. Ce détail n”est
pas sans signification puisque les croyances populaires
(roumaines, cette fois) considèrent la racine du sureau comme
le lieu de résidence privilégié des serpents. Cr, c'est
précisément le 9 mars qu”ont lieu, dans tous les Balkans, des
rites de protection contre ces reptiles qui, dit-on, se réveillent ce
jour-là. En Serbie, on va jusqu”à donner à cette fête le nom de
jour-des-serpents (Zmíindan). En Roumanie, comme partout
dans les Balkans, lesfemmes allument des feux à proximité des
maisons, pour chasser les serpents et protéger la maisonnée de
leur morsure. Des incantations accompagnent ces gestes:

«Sortez serpents, fuyez au loin,
Afin qu'entre la santé››.
«Iesiti serpi, fugiti departe,



44

Ca sà intre sànàtate››.

Et, dit-on alors, on entend fuir le serpent du sureau
(Radulescu-Codin & Mihailache 1909: 37-38).

Cette conjonction entre pain, serpent et sureau qui
s'effectue au 9 mars, nous semble importante à noter dans la
mesure où d'autres formes ophidiennes vont bientôt se dresser
sur notre chemin.

La forme et Pornementation des pains bulgares qui se
rattache à des pratiques de protection contre les maladies sont
significatives: il s'agit de pains ornés de boudins de pâte en
forme de cercles ouverts (fig. 2 et 2 bis) ou de carrés fermés (cf.
fig. 1). La première figure, et sans doute aussi la seconde,
représentent en effet les sillons que l'on traçait rituellement
autour du village en cas de maladie épidémique (peste,
épizootie, variole, varicelle).

Les gourdins des Quarante Martyrs

Dans la série des pains de la Saint-Quarante, nous
trouvons, côté roumain cette fois, des petits pains appelés
maillet ou gourdin (maia ou màciuca). Ils ont la forme d' un
"huit" ou d”un gourdin. C'est, dit-on, le gourdin «avec lequel les
Martyrs vont battre la terre pour en faire sortir la chaleur»
(Fochi 1976: 212).

Ce commentaire fait allusion à une pratique rituelle qui a
lieu lors de cette fête du 9 mars: les enfants, munis de bâtons,
frappent la terre afin de la réchauffer. 0n dit aussi qu'ils en
font ainsi sortir les serpents, ce qui nous ramène au motif
précédemment évoqué. En effet, nous avons à faire, à ce
moment de l”année, à un complexe de croyances et pratiques où
les serpents - mais aussi les dragons - commencent un cycle de
croissance. Cette mythologie ophidienne entretient par ailleurs
des rapport étroits avec celle de la Fête des Bébés, ces êtres
rampants et inachevés (Popova 1987: 55-84).

Le geste de "battre la terre" est aussi attribué aux Quarante
Martyrs que la tradition populaire représente volontiers eux-
mêmes comme des bébés (voir aussi plus loin la note 21).



45

Martyrs ou petits saints

Dans ce contexte, les dénominations roumaines de Martyrs
et de Petits saints se comprennent aisément: elles se réfèrent
directement à la fête qui a cependant peu de lien avec l'épisode
hagiographique auquel elle est dédiée. Le diminutif de "petit
saint" fait allusion à la fois aux quarante petits pains, mais aussi,
sans doute, à cette représentation des Quarante Martyrs sous
forme de bébés, ce qui se trouve confirmé par le contexte rituel
et par la comparaison avec la fête bulgare.

Petits crocus/Petits garçons

La compréhension de la série des dénominations de pains
rituels roumains qui s'articulent autour du terme "brîndus" est
moins évidente, d”autant que la forme de ce pain des Quarante
Martyrs ne diffère pas des précédentes: il s”agit toujours de
petits pains en forme de bébés emmaillotés

Le terme brîndus et son diminutif brîndusel signifient
littéralement "crocus" et "petit crocus". Il faut alors se souvenir
qu'il s'agit d'une plante dont les deux variantes botaniques
situent la floraison précisément aux bornes du calendrier
saisonnier: d”une part celle de printemps où apparaissent les
crocus (crocus vernus) qui surgissent au moment où la terre
commence à se réchauffer, sous les coups de bâton de ces
"quarante martyrs" que nous venons de voir à l”oeuvre ce même
9 mars. Et d”autre part, celle d'automne, où ce sont les
colchiques qui s'épanouissent (colchicum autumnale ou encore
crocus nudiflorus), les dernières à fleurir dans les prés, et qui
font «la joie des morts» (Niculita-Voronca 1903: 743).

Mais la langue populaire nous indique un autre sens du mot
Brîndusel: il sert également à désigner le jeune garçon (bàiat
tiner) (Gorovei 1985: 438) Cette signification nous ramène
alors à ce "complexe enfantin" de la fête des Quarante Martyrs,
où les petits pains rituels sont donnés en offrande aux enfants
pour les morts: tout en désignant les enfants eux-mêmes
(comme les «petits saints ou les Quarante Martyrs››), ils



46

indiquent en même temps par cette métaphore botanique, le
double aspect calendaire d'une fleur qui marque à la fois le
renouveau et la fin d'un cycle saisonnier.

Ce nom donné à un pain rituel nous semble donc loin d'être
quelconque. Il rejoint ici une symbolique saisonnière que nous
avons déjà saisie à l”oeuvre à travers la figure du serpent.

Des bébés aux cigognes: les petitspains ailés

Nous avons mentionné au passage quelques cas de pains de
la Saint-Quarante qui reçoivent le nom ou la forme de pains
"ailés". C”est surtout dans les traditions russes que l'on trouve ce
motif; mais il n”est pas absent des Balkans: en Roumanie, il
s'agit de petits pains appelés colombes (porumbei), ou de petits
pains-bébés que l'on compare à des abeilles (Fochi 1976: 212).
La présence fréquente de pains-oiseaux dans les croyances et
rites liés à la mort en Roumanie, indique clairement leur lien
avec un tel complexe. Ces pains en forme d'oiseau s”appellent
alors pigeonneaux (hulubasi) ou huppes (pupeze). De telles
images existent aussi dans les traditions bulgares (9).

Mais il ne faudrait cependant pas oublier pour autant la
présence des êtres ailés dans la fête du 9 mars: cette date est
aussi celle du retour des cigognes. En Bulgarie, ces oiseaux du
bout du monde reviennent du pays des ancêtres en amenant
leurs précieux fardeaux: les nouveau-nés de la Saint-Quarante!
(Gueorguieva 1987). En Roumanie, ce jour des cigognes est le
dernier des 9 jours consacrés aux nouveau-venus de cette fête
annonciatrice de printemps: ils s'appellent «jour de l'autruche,
du merle, de la cigogne (mâle), de l'alouette, du coucou, des
hirondelles, de la neige, des agneaux, des cignognes›› (Marian
1892) (10). Ou bien les noms de ces nouveau-venus servent à
qualifier les neiges passagères qui caractérisent ces "jours
empruntés" de mars (les giboulées). On les appellent neige des
agneaux, des coucous, des cigognes... (Radulescu-Codin &
Mihailache192:36) (11).

Rappelons-nous enfin que c'est au 9 mars que les jeunes
enfants offrent à la cigogne l'amulette protectrice (martisor en
roumain, martenica en bulgare), qu'ils ont porté au cou ou au



47

poignet durant ces 9 jours de retour des oiseaux printaniers.
L”oiseau, et plus spécialement le migrateur n'est donc pas
seulement une représentation mortuaire: il est un médiateur qui
circule à la charnière des mondes et des saisons. Et c”est bien à
l”une de ces charnières du calendrier populaire que se situe
notre fête des Quarante Martyrs.

2. Sous le signe de saint Théodore: les pains des chevaux-
centaures et la kollyva des morts

Un dévidoir cosmique

Au nombre des pains bulgares préparés pour la fête du 9
mars, nous trouvons un grand pain rond (également appelé
mladenec: bébé) (fig. 5) dont la décoration en pâte est
particulièrement élaborée (12); le disque de ce pain est
surmonté de 4 bébés; leurs têtes sont tournées vers le centre; les
bouches, yeux et traces de varicelle y sont bien dessinés. Ces 4
figures antropomorphes sont disposées entre les 4 branches
d'un svastika "gauche". L'appellation populaire de ce motif est
le dévidoir (vratka ou krastaska) (13).

La coïncidence entre forme et dénomination du pain
"classique" des Quarante Martyrs en Bulgarie, ainsi que la
correspondance avec le nom donné à la fête elle-même, offre
une première compréhension de cet ensemble de manifestations
rituelles: il s'agit, comme nous l'avons déjà souligné, d'une fête
des jeunes enfants et non, comme c”est le cas en Roumanie,
d”une commémoration des ancêtres.

Cependant, en poursuivant notre observation des pains
rituels, nous ne pouvons éviter de faire un rapprochement avec
d'autres préparations identiques à celles du 9 mars, soit par leur
forme, soit par le nom qui leur est attribué. C'est le cas, en
particulier des "petits crocus" roumains (brîndusei) qui surgissent
cette fois à la Saint-Théodore, comme apparaît à ce même
moment en Bulgarie le motif ornemental des quatre bébés



48

disposés entre les branches d”un second dévidoir similaire au
premier (fig. 4).

Cette quasi identité de deux pains pains rituels liés à deux
dates distinctes demande explication. Et c'est l'examen attentif
du calendrier populaire qui va nous mettre sur la voie d'une
réponse à ce problème.

En effet, si les dévidoirs-svastikas figurés sur les deux
espèces de pains rituels sont strictement identiques, les bébés
disposés entre leurs branches diffèrent quelque peu. En effet
les enfants "à queue" de la Saint-Théodore n'ont ni yeux ni
bouches, tandis que les nourrissons de la Saint-Quarante sont
des bébés achevés.

Etant donné que la Saint-Quarante du 9 mars est le jour
idéal pour la naissance des enfants (Popova 1987) et que la
Saint-Théodore célébrée dans tous les pays orthodoxes le
samedi de la première semaine du carême précède cette fête
équinoxiale (calendrier julien) de 29, 52 à 0 jours, les petits
mutants modelés sur les pains théodoriens pourraient être
assimilés aux foetus "inachevés" demeurant encore dans le
ventre chthonien de leur mère.

Saint Théodore et le calendrier orthodoxe

Les deux pôles de l'oscillation de la Saint-Théodore sont le
8 février (clé antérieure) et le 9 mars (clé postérieure) qui
d'après le synaxaire orthodoxe sont patronnés respectivement
par saint Théodore Stratilat et les Quarante Martyrs de Sebaste
(14).

Pour les fériaux populaires bulgare et roumain la date du 8
février tombe sous l'égide du seul et unique saint Théodore et
seulement si le Carême pascal débute un lundi 3 février (15).
Par contre la seconde date-limite est toujours célébrée en tant
que fête fixe: en Bulgarie sous le haut patronage de la maladie
infantile de la varicelle (Baba Sarka) et de ses victimes
potentielles les bébés, et en Roumanie sous la houlette des
ancêtres (16).

Par ailleurs la tradition roumaine confère à saint Théodore
(conjointement avec saint Nicolas) le contrôle de la course



annuelle du soleil constamment déviante par rapport au "droit
chemin" ordonné par Dieu: c'est ce dont témoigne cette belle
legende (Marian 1892: 35):

«Le soleil est placé par Dieu pour illuminer la
terre. Mais lui, effrayé par toutes les méchancetés
qu'il y voit, veut échapper à ce spectacle. Ainsi, il se
met à dévier de son chemin en fuyant avec son Lever,
tantôt vers Midi, tantôt vers Minuit dans l'espoir de se
soustraire ã sa tâche quotidienne. Il pourrait atteindre
son but s°il parvenait à se lever à son Coucher et se
coucher à son Lever.

Mais Dieu surprend son manège qui risque de
provoquer la fin du monde, et il envoie deux saints,
Nicolas et Théodore pour surveiller et corriger la
marche déviante du soleil. Saint Théodore est posté en
gardien de Minuit et saint Nicolas en gardien de Midi
(17). Et on dit qu”au printemps le soleil escorté de 9
babe (vieilles) méchantes, se précipite chez saint
Théodore en amenant avec lui la pluie et la neige dans
l”espoir de se rendre invisible par ce mauvais temps; et
il s'en faut de peu que saint Théodore ne Pattrape, car
le soleil réussit à fuir en avant. Mais alors saint
Théodore avec ses 9 chevaux prend le soleil en chasse.
Et il galope derrière le soleil durant 13 semaines et à
peine arrive-il loin, loin là-bas, vers Minuit qu'il est
obligé de se retourner vers le Lever. Et le Soleil se
retourne et continue à aller vers le Lever, mais
lorsqu'il arrive à l'endroit ordonné par Dieu, au lieu
d'y rester, il fuit plus loin vers le Midi afin de pouvoir
fuir de l”autre côté. Et alors surgit sur sa route saint
Nicolas qui l”attrape et lui fait rebrousser chemin.
Ainsi le soleil subit la même correction de saint
Théodore et saint Nicolas. Mais tôt ou tard il finira
par échapper à ses gardiens; si pas à saint Théodore,
en tout cas à saint Nicolas, car saint Théodore est
jeune cavalier, tandis que saint Nicolas n'a pas de
chevaux et est vieux››.

Ainsi, selon ce mythe, Dieu avait souhaité que le Soleil se



50

lève toujours à l'Est et qu'il se couche à l°Quest, comme cela se
passe aux équinoxes vernal et automnal, c”est-à-dire, dans le
comput julien, aux fêtes des 40 martyrs du 9 mars et de la
Nativité de la Vierge du 8 septembre (ou à l”Exaltation de la
Croix du 14 septembre). Mais le soleil fougueux déjoue
constamment le projet divin de Pétablissement de l'éternel
printemps avec sa température clémente et le partage équitable
de la durée du jour et de la nuit. C'est alors les deux grands
saints postés aux points solsticiaux critiques qui instaurent le
régime saisonnier en quatre temps (18).

Il est donc clair que le dévidoir-svastika figuré sur les pains
de la fête théodorienne mobile est un attribut essentiel du
personnage à la fois tellurique et solaire de saint Théodore. Son
rôle dans la régulation du temps cyclique est magistralement
explicité dans le mythe roumain dont nous avons présenté ici un
extrait significatif ( 19).

Lespetits crocus et les chevaux-centaures

Un autre récit de la tradition roumaine ramène nos petits
pains crocus rencontrés à la Saint-Quarante sous le signe de
saint Théodore:

«Un jour, une vieille revenait du moulin, durant
cette nuit {de la Saint-Théodore}. Les chevaux de
saint Théodore (caii lui Santoader) la rencontrent et
commencent à donner des coups de sabots à la vieille
tant et si bien qu”elle tombe par terre. La vieille
gémissait. Alors, l”un des chevaux parla: -D”où viens-tu,
la vieille? - Du moulin où j”ai été {moudre} du grain. -
Et que {vas-tu} faire de ce grain? - Je {vais} faire les
brînduserii de saint Théodore, Bonne Mère! Alors, les
chevaux l'ont relevée et lui ont dit - C'est bien, la
Vieille! Et ils se sont enfuis›› (Fochi 1976: 315).

L'histoire se déroule en effet à un moment précis de
l”année, la nuit de la Saint-Théodore. Cette fête, nous l'avons
vu, est célébrée le premier samedi du carème de Pâques. Il faut



51

aussi savoir que cette fête de la Saint-Théodore est touchée par
des interdits très stricts dont le plus important est sans doute
celui dé filer, et donc, de tenir des veillées où l'on s'adonne à de
telles activités. (Voir ci-dessus le motif du "dévidoir") Les
chevaux centaures (Santoaderi) qui hantent les villages à ce
moment de l”année, punissent ceux et surtout celles qu'ils
croisent sur leur chemin durant la nuit. Dé plus, les moulins
sont des lieux réputés dangereux pour les rencontres maléfiques
qué l”on peut y faire. La vieille qui en revient risque donc bien
de rencontrer ces inquiétants Santoaderi (Mesnil l990b). Enfin,
les activités liées au pain ne peuvent s' effectuer la nuit mais
seulement lé jour (information d'enquête, Mesnil 1990:
Maramures). Cependant, dans notre récit, la vieille échappé à la
fureur dés chevaux centaures puisque c”ést pour préparer les
petits pains-crocus de saint Théodore, les brînduserii , qu' elle a
enfreint les interdits.

Ceci n 'estpas un serpent

En Bulgarie, à la Saint-Théodore, outre les grands pains
ornés de "dévidoirs" et de "bébés", on confectionné des petits
pains que l'on appellé poulains (konce) (fig. 6 et 6 bis, fig. 7 et 7
bis, fig. 8 ét 9). On les distribue aux garçons et aux chevaux eux-
mêmes. Ils ont la forme de chevaux (fig. 6), de chevaux et
cavaliers (fig. 6 bis) ou encore de sabots (fig. 9). La même
coutume existé en Serbie et en Banat où les pains de la Saint-
Théodoré sont appelés sabots (kopita) et petits Théodore
(Todoricici) (Zacevic 1981:157-171).

Mais d'autres pains reçoivent un nom qui né correspond
pas à leur figuration plastique. C'est ainsi que le petit cheval
(konce) de la figuré 7 est en réalité un serpent, et que son
homonyme représenté par la figuré 8 est un bébé emmailloté
également surmonté d'un serpent.

Ce phénomène d'écart de sens entré la désignation verbale
et la désignation figuralé, nous l”avons déjà rencontré à propos
dés pains-bébés de la Saint-Quarante, appelés agnelets (fig. 10).
Mais s'il est relativement aisé de faire le rapprochement
enfant/agneau pour un rituel qui visé la protection des bébés en



52

même temps que celle des petits moutons, la non concordance
flagrante entre le signifiant cheval et le signifié serpent ou
serpent-bébé pose véritablement problème.

Cependant, si l'on veut bien se souvenir qu*une fête des
serpents coïncide précisément avec celle des bébés, et que ces
derniers sont parfois assimilés à des ophidiens (Albert-Llorca
1985; Popova 1990), on comprend déja mieux le glissement qui
peut s'opérer entre ces figures. On peut alors supposer que les
énigmatiques pains de la Saint-Théodore effectuent une
conjonction d'éléments appartenant à deux complexes rituels
distincts.

Il nous reste donc à montrer comment le motif du cheval
est lui aussi bien à sa placé dans cette configuration des pains
communs à nos deux fêtes.

Les Pâques des chevaux

›

La présentation des pains de la Saint-Théodore nous a déjà
indiqué à deux reprises un motif équestre: nous l”avons
rencontré en Roumanie sous forme des redoutables Santoaderi,
et en Bulgarie et Serbie, sous forme des pains poulains et pains
sabots distribués à cette fête.

Rappelons aussi que Piconographie populaire balkanique
aime représenter saint Théodore chevauchant sa monture, et
les récits qui en parlent en font un jeune et fringuant cavalier
(voir supra: Théodore et le soleil).

L'aspect équestre de la fête apparaît encore dans un nom
populaire qui lui est donné: la Saint-Théodore est en effet
appelée Pâques des chevaux. En roumain comme en bulgare,
Pexpression "aux Pâques des chevaux" signifie "jamais". La même
signification est donnée à la fête des kukeri qui se situe dans
cette même période (veille du carême); il s'agit sans doute d'une
manière de signifier la sortie du temps, cette suspension qui a
lieu à ce moment de passage. L'équivalent français en serait "à
la Saint-Glinglin": ceci constitue-t-il une onomatopéé qui
rappelle le son des cloches? Souvénons-nous que, selon les
coyances populaires, c”est en cette période de carème qu'elles
s'envolent de leur clocher. L'étymologié confirmerait cette



53

interprétation, puisqu'il s'agirait d'un redoublement du sens de
"sonnerie de cloche", par la déformation: signum>
signal>sonnerié de cloche, combiné au dialéctal
glinguer=sonnér (de l”all. klingen) (dictionnaire Robert).

Mais, en fait, c'est toute la semaine de saint Théodore qui,
dans les Balkans, se trouve placée sous le signe équestre. Une
série de croyances et pratiques rituelles qui ont rapport aux
chevaux, sont rattachées à ce moment de l'année. Citons en
particulier:

- du côté des hommes, les courses de chevaux du dimanche
("cavalcades" ou concours hippiques);

- du côté des femmes, (en Roumanie), des cueillettes
rituelles de plantes chevalines qui ont lieu le Jeudi des Juments
(Joia iepelor). Ces herbes servent à confectionner un
shampooing dont la propriété est de faire pousser les cheveux
«comme la crinière des juments›› (20);

- pour toute la maisonnée, hommes, femmes, enfants,
chevaux, des coupes/rasages de cheveux, poils, crinières
effectués à ce même moment, assurent la prospérité pour
l'année (Fochi 19761309).

Ajoutons encore que ce jeudi des juments est
particulièrment respecté par les femmes enceintes qui évitent
ainsi d”accoucher d”un enfant de 10 mois (surconçu) (Fochi
1976: 311).

En Roumanie, toute la semaine du début du grand jeûne
est ainsi saturée de représentions équestres où se succèdent le
Jeudi des juments , le samedi de saint Théodore (Santoader) et
le Dimanche des Centaures de Théodore (Duminica
Santoaderi).

En Serbie existe la même croyance aux «chevaux de saint
Théodore›› que l'on appelle Todorci. C”est le mercredi qu'ils
viennent «prendre les âmes» dans les villages (Zacevic 1981:
157-171; voir plus loin à ce propos, Théodore psychopompe).

Théodore et la kollyva des morts

Si la Saint-Théodore suscite la variété de pains que nous
venons de décrire, la figure du saint n'en est pas moins liée à



54

une autre préparation rituelle: la kollyva, cette bouillie de blé
concassé dont l'usage est exclusivement réservé aux
commémorations des morts. La tradition paysanne roumaine a
repris à son compte un récit sur l”origine de la kollyva qui se
trouve par ailleurs dans les synaxaires de l'Eglise orthodoxe. En
voici une version (Radulescu-Codin & Mihailache 1909: 32-33):

«Sân-Toader est celui qui a inventé pour la
première fois la kollyva le Samedi de la Grande
Semaine.

Car il était une fois un empereur païn, qui se
moquait toujours des chrétiens et des saints. Alors,
voyant qu'il ne pouvait être quitte des chrétiens, et ne
pouvait les faire renoncer à leur véritable croyance, il
donna au diable l'idée de se moquer d'eux en les
forçant à se souiller, c.a.d. à manger gras, ou {faire}
d'autres profanations, durant la Grande Semaine de
carême. Le païen comptait sur le fait que, de faim,
finalement, les chrétiens viendraient acheter des mets
souillés, de la cité. Mais il n'a pas vu son rêve réalisé,
car saint Théodore qui était parmi eux, a sauvé les
chrétiens.

"Qu'allons-nous manger aujourd'hui, Théodore?",
lui auraient demandé les autres.

- Comment, ce que nous allons manger? Cherchez
{de la nourriture} de jeûne , a répondu le saint.

- Mais comment?
- Avez-vous du blé?
- Nous en avons, mais qu'en faire?
- Faites-en une kollyva, mangez-en et amenez-en

en offrande à l'église.
Et saint Théodore leur a appris comment bouillir

le blé et en faire une kollyva, après qu”on l'ait d'abord
séparé du son et qu'on l”ait pilé dans le mortier. Puis il
leur a montré comment la pétrir et y mélanger des
noix pilées; car, jusque là, personne ne savait ce que
c”était que la kollyva et n'avait jamais entendu parlé de
blé bouilli. Et c'est ainsi que la kollyva vient de saint
Théodore›› (21).



55

On ne s'étonnera pas de trouver associé au personnage de
Théodore, un mythe étiologique de la kolb/va en tant que
nourriture de jeûne, étant donné la place qu'occupe le saint dans
la semaine inaugurale du grand jeûne de Pâques.

Mais il faut avoir à l'esprit que, dans les pratiques
populaires, cette période de jeûne à laquelle est associée la
kollyva correspond aussi et surtout, ã une série de
commémorations dédiées aux ancêtres auxquels cette nourriture
est strictement réservée (22).

Le récit populaire qui doublé le récit religieux, fait
cependant dévier la préparation rituelle de la kollyva vers une
autre destination: plus que d'une nourriture de jeûne précèdant
la Passion, il s”agit d”uné offrande (pornana) faite à l'âme des
morts (23). Quand les fériaux écclésial et populaires se
superposent eux aussi, ce qui permet de donner cette double
valeur à la kollyva. Et la semaine de Théodore est donc
parfaitement à sa place pour assumer cette fonction duelle de
commémoration, de la Passion d'une part, de l'âme des ancêtres
d”autre part.

Théodore psychopompe

Dans le férial orthodoxe, c'est toute la période du jeûne
pascal qui se superposé à celle des grandes commémorations
des ancêtres. La première fête des morts (zadusnica bulgare et
serbe, sîmbata mortilor roumain) est célébrée le samedi de
"carème prenant viande"(24) (25).

Par ailleurs, nous trouvons le nom d'un saint Théodore
(Stratilat) une première fois à la date du 8 février, et une
deuxième fois, 9 jours plus tard, soit le 17 février, celui d”un
second Théodore: Tiron. C”est à ce dernier que la tradition
ecclésiastique attribue l'invention de la kollyva dont la légende
hagiographique fait le prototype de la nourriture maigre (26).

Les Théodore du calendrier chrétien apparaissent donc
comme les véritables gardiens de cette période de carême. C'est
ce que suggère la dénomination roumaine de Théodore
Stratilat, dans laquelle strat évoque l”idée de support, appui.
Rappelons que Pétymologie roumaine de strat vient du lat.



56

stratum, tandis que stratilat vient du grec stratiotès, soldat: c'est
donc par étymologie populaire qu”est suggérée Passociation de
Théodore comme "appui" de la période de jeûne; mais elle est
confirmée par le nom populaire donné parfois à une autre fête
du calendrier roumain: Strat de Rusalii se situé en effet au début
du jeûne des saints Pierre et Paul, soit le 8 juin, où nous
trouvons à nouveau un saint Théodore Stratilat.

Par ailleurs le lien de Théodore avec le monde de l'au-delà
et le caractère psychopompe de sa monture sont attestés dans
plusieurs traditions des Balkans. En Roumanie, c'est
notamment dans le répertoire des colinde (chants de Noêl) que
le saint apparaît comme démiurge, constructeur du monde qui,
le travail accompli, demande à Dieu de lui rendre son cheval car
il ne veut plus de la vie (Teodor Diaconul, in Buhociu 1979:
93).

En Serbie, saint Théodore et son cheval sont tous deux des
boiteux. Et c'est aussi un centaure boiteux qui vient prendre les
âmes le mercredi de la semaine de Théodore (Zacevic 1981:
157-171). Cette boiterie théodorienne nous indique encore, s”il
est besoin, la double signification du saint comme médiateur du
temps et de l”espace, entre cycles calendaires, entre vivants et
morts, entre ancêtres et nouveau-nés (27).

Du bouillipour les morts

Le lien de saint Théodore et de son cheval avec le monde
de l'au-delà a déjà été souligné à propos du cycle de
commémoration des ancêtres auquel il préside, sous le signe de
la kollfyva.

Il nous faut alors revenir à un dernier détail qui, considéré
sous le rapport de cette coïncidance calendaire entre une fête
mobile et une fête fixe, nous semble prendre tout sons sens:
nous voulons parler du mode de préparation spécifique des
petits pains de la Saint-Quarante en Roumanie. En effet,
plusieurs informations précisent que ces pains sont faits de pâte
bouillie (Muslea & Bîrlea 1970: 358; Fochi 1976: 212). Voilà
donc qui nous rapproche d'une cuisine de mort dont participe la
bouillie rituelle de saint Théodore.



57

Nous avons vu par ailleurs que, d'uné manière générale, les
petits pains du 9 mars ont la caractéristique d'être enduits de
miel, tout comme la kollyva; et nous savons que le miel est une
nourriture particulièrement apte à remplir cette fonction de
médiation entre les vivants et les morts (voir à ce propos
l'analyse de Lévi-Strauss désormais classique, dans Du miel aux
cendres).

Quelle forme culinaire pourrait donc mieux exprimer
Pambivalence des pains rituels de la fête des bébé/ancêtres, que
ces petits pains bouillis ou enduits de miel, dont les
destinataires sont les ancêtres et les médiateurs les jeunes
enfants?

Tout ceci nous confirme dans le sentiment que pour saisir
la signification de cette cuisine céréalière, il est indispensable de
prendre en considération les préparations qui ont lieu aux deux
fêtes, fixe et mobile qui, comme nous l'avons montré, se
renvoient l'une à l'autre jusqu'à se superposer dans le calendrier
populaire.

Lespains de la Saint-Glinglin

C'est donc à partir de la comparaison des pains rituels, que
nous a été suggéré le rapprochement calendaire entré deux fêtes
qui appartiennent cependant à deux cycles temporels allogènes.

Cette démarche nous a fourni a son tour le matériel
sémantique nécessaire à la compréhension de la cuisine
céréalière liée à ces dates, et nous a permis de combler l' écart
de sens qui nous posait problème: distribués au gré de leurs
formes et dénominations, nous avons en effet retrouvé serpents,
bébés, petits crocus et petits chevaux au coeur de ces deux
célébrations, à travers les récits, rites et croyances qu'elles
suscitent. Une expression de la tradition serbe exprime de
manière particulièrement imagée cette jonction sémantique et
calendaire entre nos deux manifestations:

«La cigogne ferré son cheval invisible à la Saint-
Théodore pour arriver aux Quarante Martyrs»
(Petrovic 1970a: 283-284).



58

En nous souvenant que c'est au 9 mars que la cigogne
revient du monde des ancêtres pour apporter les nouveau-nés,
et en tenant compté du rôle médiateur et psychopompe de saint
Théodore et de son cheval, cette formule surréaliste prend dès
lors tout son sens. Elle est en fait l”expression littérale de cette
superposition entre les deux fêtes que l”analyse des pains nous a
fait entrevoir et que l°étude du calendrier nous a permis de
confirmer.

C'est de la même manière que nous avons proposé
dïnterpréter la curieuse combinaison culinaire du pain bouilli
de la Saint-Quarante qui, en Roumanie, superposé la technique
du pain-bébé à celle de la kollyva des morts, jetant à nouveau un
pont entre les deux fêtes.

Par ailleurs, le motif du dévidoir nous a également suggéré
l”enjeu calendaire qui est sous-jacent à toute cette période. Et le
personnage de saint Théodore enrichit la doublé lecture que
nous avons proposée de ces préparations rituelles: dans le mythe
roumain de Théodore et du Soleil, le saint apparait comme
l”artisan du réajustement indispensable à la marche du monde, à
ce moment du cycle saisonnier. Juché sur sa monture boiteuse,
il boite comme boite le temps, là où se boucle la boucle des
ancêtres aux nouveau-nés et de l'hiver au printemps.

Dans une telle perspective, la fabrication des pains
identiques ou semblablement nommés n”est autre qu' une
manière de forcer le temps: en fabriquant, à la Veille de la
Saint-Théodore, les "petits crocus" destinés à la Saint-Quarante,
en confectionnant aux deux fêtes, les mêmes pains polimorphés
(chevaux-serpents et chevaux-bébés-serpent), ou encore en
faisant du "pain bouilli" comme l'est la kollyva de saint
Théodore, on supprime en fait la distance qui les sépare. Et le
dévidoir continue à tourner, comme le soleil, et à dévider les fils
du temps , d”une fête à l”autre, d'un pain à l'autre...

L”écart entre le mot et la chose que ménagent ces petits
pains, n”est autre qu”une manière de suspendre le temps, le
temps d'une fête, aux Pâques des chevaux. Ou... à la Saint-
Glinglin!



59

Notes

1. a) Le terme grec de kollyva dont nous adoptons ici forthographe translittérée, serait à

notre avis une dérivation du vocable kolluba désignant une sorte de gâteau ou bonbon (voir
Dictionnaire Bailly); ce terme aurait lui-même donné par la suite le sens de kollubosz petite pièce de
monnaie. Une telle évolution de dons de friandises en monnaie, est perceptible dans les traditions

balkaniques observées lors des quêtes d`enfants, notamment au nouvel an.
b) Sur le mortier servant à piler le blé: notre enquête en Moldavie roumaine (oct. 1990) nous a

révélé que ce mortier (en roumain: píua, du lat.:*pi1la), utencile domestique profane dans le passé,

s'est aujourd`hui transformé en un objet destiné quasi exclusivement à la préparation de la rituelle

kollyva des morts. Dans le village de Cozia (Iasi), il en existe encore trois exemplaires hérités de mère

en fille, auxquels les villageois ont recours lors de ces préparations funéraires.
2. Les termes français moudre et immoler, apparentés aux vocable grec mulé, 'meule' ainsi

qu`aux termes latins - molere, molitus, 'moudre (le grain)' et mola, 'meule' et 'farine' dont on
poudrait les victimes avant de les sacriñer de même que le verbe immolare et le substantif immolatio,

'sacrifice' - appartiennent à la même ñliatíon étymologique. Ces termes renvoient à la racine indo-
européenne *-mel, 'moudre' (Picoche 1983: 439).

3. En Bulgarie les jeunes épouses offrent de cette sorte de petits pains au /cum (parrain), å

leurs beaux frères et à leur mère. Les adultes de la maisonnée en mangent aussi «pour la santé des

enfants et des agneaux».
4. Ces grands pains ronds de la tradition bulgare portent les noms de kvasnik, 'pain levé' (fig.

1), bogovica 'pain de Dieu' (tig. 2) ou kolak (fig. 2 bis). En outre, dans les traditions roumaines et

bulgares de cette fête de la Saint-Quarante, nous trouvons encore toute une série de préparations

panées telles que gimblettes et galettes. Les noms donnés à ces préparations sont identiques à ceux
des pains liturgiques que l'on préparé à Poccasion de diverses fêtes. Ainsi les gimblettes sont appelées
kravai en bulgare et coloc ou covrig en roumain tandis que les galettes se nomment turti en bulgare
(cf. fig. 1) comme en roumain (turta, du latin tarte).

5. Baba Sarko est la soeur aînée de la Peste (Cuma, lire Tchouma); sa fête, Cuminden se
situe au 10 fevrier. Dans Fimaginaire traditionnel bulgare la Peste est une femme maigre, sévère,

habillée de noir, portant dans les bras son bébé enveloppé dans un flocon/quenouillée de laine. La
personnification des maladies sous forme de vieilles femmes se rencontre dans tous les Balkans et

plusieurs fêtes du calendrier populaire leur sont consacrées.
6. Exception faite de la région danubienne inclue dans la même zone ethnographique que la

région danubienne bulgare, comme on l'a observé à plusieurs reprises; voir à ce propos par exemple

les traditions liées à la sorcova/survacka (Mesnil & Popova 1990) ou encore celle des Cuci/Kukeri

(Popova 1988: 130-132).
7. La série linguistique comprend les formes: brîndusi, brîndusei, bradosi, bradusei. La forme

brados peut aussi être rapprochée de brad=sapin.

8. A comparer, du point de vue sémantique, avec l`équivalent bulgare de 'petite comouille': il



60
s'agit aussi d'une figure végétale de printemps précoce (cf. Mesnil & Popova 1990: 114).

9. Pour la Roumanie, voir (Marian 1982: 165). Nous avons encore pu observer leur usage lors
des enterrements en Moldavie roumaine (région de Iasi, oct. 1990). On connait aussi de fréquents
motifs d'oiseaux figurant l'âme du mort, représentés sur les croix des cimetières. En Bulgarie, il est
parfois précisé que le motif représente l'âme des petits enfants morts; on dit aussi que Pautne monde

retentit d`un bourdonnement d'abeille. (Voir Markov 1895: 268: «Les âmes des enfants quittent les
corps et s'envolentdirectement au ciel sous forme d'oiseaux...; si tu traverses cette porte (du royaume
des morts) tu ne vois rien mais tu entends un bourdonnement monotone qui rappelle eelui d'une

multitude d`abeilles ..››).

10. En roumain, il existe deux termes, l'un féminin (barza), l'autre masculin (cocostîrc) pour
désigner la cigogne. Le nom de cocostîrc est une combinaison de deux noms d`oiseaux migrateurs:
cocor (= grue) et stîrc (= héron ou aigrette).

11. Egalement appelés jour de Baba Marta (bulg.) ou jour de Baba Dochia (roum.).
12. Nous remercions notre collègue L. Mikov de l'Institut de Folklore de Sofia pour les ñgures

4 et 5 qu'il nous a aimablement communiquées.

13. Vratka ou lvastaska: dévidoir, assemblage de deux planches croisées et clouées que l'on
retrouve comme élément d'une roue (ses rayons) ou autre instrument. Cest D. Marinov (1981) qui a
eu le mérite de signaler le premier que ce svastika représente et porte le nom de dévidoir. On
retrouve le motif sur d'g.-rutres pains rituels. Une variante de ce motif existe en Serbie où l'on fabrique,

pour la fête du 9 mars, un pain en forme de roue appelé ici kotura (roue de type vratka).
14. Nos devanciers balkaniques comme d'ailleurs la majorité des européanistes occidentaux

même et surtout contemporains, tout en sachant bien que les célébrations des fêtes mobiles oscillent
dans des limites strictement définies (cf. les clés antérieure et postérieure du comput pascal écclésial),

ne tiennent pas compte du fait que ces instants d'incidences périodiques sont chargés au plus haut
degré de sens. On doit à Claude Gaignebet (Le Camaval 1974) la mise en valeur de ces deux points

nodaux où se joignent les computs lunaire et solaire. Voir aussi Popova 1990.

15. ...en clé antérieure. Dans les pays orthodoxes le carême pascal dont la durée est de 7
semaines débute le Lundi des chiens appelé aussi Lundi pur. Il inaugure la semaine de Théodore : 3
au 9 février en clé antérieure et 4 au 10 mars en clé postérieure. Le jour officiellement dédié à saint
Théodore Tiron 'l'inventeur" présumé de la kollyva (cf. infra) est inclus dans la liste des 29 dates
théodoriennes virtuelles. Etant donné cependant que le comput du cycle pascal prévoit la célébration
des f`êtes mobiles aux jours de la semaine précis - dimanche pour Pâques, samedi pour la Saint-
Théodore et les autres fêtes des morts toujours sabbatiques - la période mensuelle de 29/30 jours se

trouve 'dilatée' de 5 jours. En conséquence les clés antérieure et postérieure pour Pâques sont les
dates entre le 22 mars et le 25 avril; celles de la Saint-Théodore... entre le 8 février et le 14 mars. Cet

élargissement est cependant secondaire par rapport au comput lunaire de base.

16. Chaque 19 ans donc (cycle de Méton), la Saint-Théodore la plus tardive signalée par la
disparition de la lune du ciel nocturne survient le 9 mars; une lunaison et demi plus tard, vers la Saint-

Georges auront lieu les Pâques (la durée inégale de la lunaison oscille au cours de l'année entre 29,25
jours et 29,83 jours) en conséquence, la durée d”une période égale à une lunaison et demi (depuis



61

l'interlune jusqu'à la seconde pleine lune consécutive) varie entre 43,87 et 44,74 jours); une lunaison et

demi après ces Pâques tardives aura lieu le solstice d'été du 8 juin (calendrier julien) également

patronné par saint Théodore. Dans le calendrier ofticiel nous retrouvons ã cette date le nom du
même Théodore Stratilat du 8 février. En Bulgarie cette même date solsticiale (8 juin) est patronnée

par le géant Kratchoun.
Le règne saisonnier de saint Théodore qui, dans les traditions mythiques bulgares, roumaines

et serbes, apparaît comme un démiurge boiteux, s'étale donc, depuis Féquinoxe de printemps jusqu'au
solstice d'été (91 jours) en débordant au ñl des ans et uniquement en amont, jusqu'au 8 février. Ce

débordement chronique s'inscrit dans la conception traditionnelle de la double filiation de la
temporalité cyclique gérée séparément par la lune et le soleil. Une fois chaque 19 ans, les rythmes

discordants des périodicités lunaire et solaire parviennent à se jumeler (19 ans multipliés par 365,25

jours font 6.939,75 jours ; la même période de 6.939,75 divisée par le nombre de jours d'une lunaison

moyenne, soit 29,53 jours, donne 235,00677 lunaisons).
17. Minuit et Midi correspondent aux directions respectives du Nord et du Sud. Cependant

comme le signale Pamñle (Sarbatorile de toamna: 158) il s'est glissé une faute dans la rédaction du

texte, les positions respectives des saints étant permutées. En effet au solstice d'hiver le soleil se lève
tardivement au Sud-Est et se couche très tôt pour ñxer une durée du jour d*`environ 9 heures. Par

contre au solstice d”été le soleil se lève tôt vers le Nord-Est et se couche très tard vers le Nord-Ouest

en restant au-dessus de Fhorizon environ 15 heures.

18. Le 8 juin solsticial et entre le 8 février et le 9 mars (pré)-équinoxial pour saint Théodore.

La fête de saint Nicolas précède de quelques jours la date solsticiale vraie (julienne, bien sûr). Pour la

fête équinoxiale apparemment saint Nicolas se fait 'seconder' par la Vierge Marie (15 août et 8
septembre).

19. Notre démonstration est corroborée par une croyance relevée par notre collègue de

l”Institut de folklore de Soña, Mm. Fiorentina Badalanova. Selon cette croyance, le jour de sa fête,
«saint Théodore enfonce un tison dans la terre pour la réchauffer. A partir de la Saint-Théodore, la

terre se réchauffe à cause de ce tison enfoncé›› (Note d'enquêtes de ten'ain 1987-88; information
enregristrée par notre collègue en mars 1988 dans le village de Borovtzi, Bulgarie du nord-ouest).

Nous saisissons cette occasion pour remercier chaleureusement Mm Badalanova pour son

aimable collaboration.

20. Il s'agit en particulier de Pasaret, asarum europaeum L. (popîlnic), de l'aulnée, inula

helenium L. (Ierba mare= 'grande herbe' que l'on retrouve également en [rançais sous le nom de 'oeil

de cheval 'ou panacée de Chiron") et de la prêle, equisetum arvense (littéralement, soie de cheval des

champs).
(Cuada calului = queue de cheval; les rites de cueillette et de confection du shampooing

s'accompagnent de chants qui en explicite le but: «Popîlnice, sà faci coada la fete ca coada la iepe»

(Asaret, fait une tresse [queue] aux filles comme une queue aux juments).

21. On peut comparer cette version populaire à celle du synaxaire bulgare:
«Cinquante ans après la mort de Théodore Tiron Fempereur Julien qui haîssait les chrétiens

ordonna, pour se moquer d'eux d'arroser avec du sang des bêtes sacriñées par les "pa'iens" tous les



62

vivres vendus sur les marchés durant la première semaine du carême pascal. Saint Théodore apparut

alors en vision à l`archevèque en lui disant: 'Que les Chrétiens s”abstiennent d'acheter quoi que se soit
au marché, car la nourriture est aspergée de sang de sacrifices idolâtres! Dis à ceux qui n'ont pas de

nourriture à la maison qu'ils préparent de la kollyva, c'est-à-dire du blé bouilli et du miel".
Uarchevèque lui demanda qui il est et Theodore répondit: 'Je suis Théodore Tiron, envoyé par Dieu

pour aider les Chrétiens". Et il disparut. L'archevèque transmit le message aux Chrétiens qui

mangèrent toute la semaine de la kollyva. Alors, l'en1pereur Julien ordonna de ne plus asperger de

sang les marchandises au marché. En hommage au saint Théodore l'Eglise établit la coutume de

manger de la kollyva le premier samedi du carême» (Synaxaire, version bulgare 1974: 109).

22. C`est ce qu'indique Fexpression roumaine: «Ii bate coliva în piept›› , littéralement la kollyva
lui bat sur la poitrine c`est-à-dire il a un pied dans la tombe. De nos jours encore, dans tous les

Balkans, la connotation funéraire de la kollyva en interdit toute consommation hors d`un tel contexte
rituel.

23. Sur Fimportance de la pomana dans le culte des morts en Roumanie, voir Andreescou &
Bacou 1986).

24. Rappelons que dans l'Eglise orthodoxe, le carême de Pâques comprend deux temps: la
première semaine ou 'Carème-viande": il s'agit d'une semaine intermédiaire entre la période grasse et

le deuxiéme temps on grand jeûne appelé 'Jeûne-fromage". Voir à ce propos Popova 1977.

25. D'autres fêtes des ancêtres se déroulent encore tout au long de l'année, pour lesquelles on
fabrique aussi des petits pains. Il existe aussi des pains réservés aux commémorations qui ont lieu

durant la première année d'un décès; nous y consacrerons une publication ultérieure.

26. En Grèce, la semaine est appelée Semaine des deux Théodore: cette dénomination fait
allusion à ces deux tigures hagiographiques du même nom, qui encadrent véritablement cette période
de l”année. Voir à ce propos Megas 1973.

27. C'est bien sûr à Cl. Lévi-Strauss que l'on doit cette lecture du motif de la boiterie: le
calendrier balkanique est ponctué de tels personnages 'aux problèmes de pied". Dans un précédent
article, nous avons déjà évoqué celui du Père Noêl; Théodore en est un nouvel exemple, mais il en

existe beaucoup d'autres auxquels nous reviendrons dans une prochaine publication.



Iconographie

\\.tsI
Fig. 1: Kvasnik: pain levé; vill. Sipka, Marinov, n. 198 On le distribue pour la santé du
bétail et des enfants.

000

00°
OO

Fig.2: Bogovicaz pain de Dieu; ville de Panagiiuriste. On voit les neutboules qui
représentent les 9 trous (de varicelle) de Baba Charka.



0

oo
oo O0

0
0

0

I

Fig. 2 bis: Pitka: petite galette; vill. de Metven; Marinov, n. 209. Le boudin ouvert
représente le sillon fait en cas d'épidémie. On voit 4 boules dedans et 4dehors. La
moitié de ce pain est distribuée, l'autre est mangée par les gens de la maisonnée en
popara (soupe faite de pain et d'eau chaude).

oooo° °
O.

00000

Fig. 3: Mïadenecz bébé; rég. Lom; Marinov, n. 195. Les trous sont faits avec la tige
creuse (sureau); on en fait 40 mladenci qu'on enduit de miel pour que la Baba
Charka "Grand-Mère varicelle" (ou vérole) soit douce; les jeunes épouses rendent
visite a leur kum (parain), leur beau-frére et leur mère, en offrant de ces pains-
bébés.



OO00° o
O

0 0000

Fig. 3 bis: Mladenecz rég. de Vraca: Marinov, n. 196; même usage.

C3<C2¿ 0
Fig. 4: Pain de la Saint- Théodore: représente un svastica tournant vers la gauche;
entre ses branches, on voit les corps allongés des bébés sans bras, et unijambistes;
les bébés n'ont ni yeux ni bouche (document aimablement transmis par M. Mikov).



66

Q

5° 9
Ô©

tu O ._ ' '

E O _ _ C

0

Fig. 5: Mladenec: bébé; représente le même svastika que le précédent; mais entre les branches

0

O

se trouvent des bébés représentés à la verticale, et avec yeux y bouche. Sur le corps, figurent 2

boutons (varicelle?); des marques de fourchette ñgurent aussi les traces de varicelle entre ces

motifs (document aimablement transmis par M. Mikov).

4'

Fig. 6: Koncez petit cheval; rég. Pleven; Marinov, n. 125. La queue du cheval est
faite d`un brin de basilic séché; ses yeux sont de grain de mais rouge; dans les
oreilles sont fichées des branches de basilic. Une partie de ce pain rompu en
morceaux est mis dans le ratelier des chevaux; l`autre partie est offerte à 3 maisons
voisines «pour la santé des chevaux››.



Fig. 6 bis: Koncez rég. de Nicopol; Marinov, n. 186. Représente un cavalier; les
yeux du cheval sont en mais rouge, la queue en basilic; les oreilles en basilic,
lespattes sont en fragments de branches de basilic; même usage.

Fig. 7: Konce: petit cheval; vill. de Metven; Marinov, n. 189.



68

Fig. 7 bis: Kukla: poupée; vill. de Metven; Marinov, n. 188.

Les deux pains sont offerts aux enfants: les poupées aux fillettes et les petits
chevaux aux garçons. En fait, le petit cheval est figuré par un serpent enroulé. Dc
chacun de ces pains, on confectionne une quinzaine, donc une trentaine en tout.

>.»..f=\
L'î`* ..e 6.-fa/-*
L"'h`\

Fig. 8: Koncez petit cheval; vill. Padarevo, rég. de Sliven; Ianeva, n. 43. En fait, le
"petit cheval" est figuré par un bébé avec un serpent.



69

I n. 49. Petit pain pour garçon.Fig. 9: Koncez vill. Icera, rég. Sliven; aneva,

'e etQ
'1

v 'ft 8'
J
Q Qç 8' °=›.

1'
2'. 0' 60

l " 'll Mladovo rég. de Sliven; Ianeva, n. 45. C'est unFig. 10: Agance: "agne et ; v1 _ ,
petit pain en of rme de bébé avec des "trous" - trace de la Baba Charka.



70

Bibliographie des ouvrages cités

Albert-Llorca, M. 1985. "Le serpent, la mère et Penfant". 110e
Congrès national des sociétés savantes. Montpellier,
Anthropologie, Ethnologie, pp.99-110.

Andreescou, I. & M. Bacou 1986. Mourir à l 'ombre des
Carpathes. Paris: Payot.

Bailly, M. A. 1928. Dictionnaire grec-français. Paris: Hachette.
Gueorguieva, I. 1987. "La représentation de l”enfant dans les

traditions bulgares", in Etlinologies d 'Europe et d'ailleurs
(2): le monde d 'où viennent les enfants. Civilizations 37: 43-
54.

Lévi-Strauss, Cl. 1965. Le triangle culinaire. L'/lrc 26:19-29.
-- -- 1966. Mythologiques II: Du miel aux cendres. Paris: Plon.
Megas, G. A. 1963. Greek calendar customs. Athens: s.e.
Picoche, J. 1983. Dictionnaire etymologique du français. Paris:

Les Usuels de Robert.

Travaux de M. Mesnil et A. Popova cités dans Particle

Mesnil, M. 1987. "Mais d”où viennent donc les enfants?",
présentation de Ethnologies d'Europe et dailleurs (2): le
monde d 'où viennent les enfants. Civilizations 37: 13-23.

-- -- 1990. Revenants et sorciers: entre vie et mort. Croyances,
rites et récits de Roumanie. Cahiers de la Littérature Orale
27, Inalco.

-- -- & A. Popova 1990. "Survaca-sorcova: le parler cru de la
baguette", in Les plantes et les saisons; calendriers et
représentations. Ethnologies d"Europe,' Les correspondances
de civilisations: 95-129.

Popova, A. 1977. Ni chair, ni poisson. Tryphon le Coupé.
Cahiers de Littérature Orale 3.

-- -- 1987. La naissance des dragons, in Ethnologies d 'Europe et
d 'ailleurs (2): le monde d'où viennent les enfants. Civilizations
37: 55-84.

-- -- 1988. "En Bulgarie: entre chiens et loups", in Carnavals et
mascarades. Paris, Bordas Spectacles: 130-132.



71

-- -- 1990. "Le fils du temps", in Les plantes et les saisons;
calendries et représentations. Etlznologies d'Europe; Les
correspondances de civilisations: 23-39.

Bibligraphie en roumain

Buhociu, O. 1979. Folclorul de iarna, ziorile si poeza pastoreasca
(Le folklore d'hiver, le chantes d'aube et la poésie
pastorale). Bucuresti: Minerva.

Fochi, A. 1976. Datanini si eresuri populare de la sfïrsitul
secolului al XIX-Lea: ràspunsurile la chestionarele lui Nicolae
Densunianu (Coutumes et superstitions populaires de la fin
du XIX s.: réponses au questionnaire de Nicolae
Densusianu). Bucuresti: Minerva.

Ghinoiu, I. 1988. Virstele tirnpului (Les âges du temps).
Bucuresti: Meridiane.

Gorovie, A. 1985. Literatura popularà. Bucuresti: Minerva.
Marian, S.F. 1982. Inmormintarea la Români, studiu etnografîcu

(L'enterrement chez les Roumains, étude ethnographique).
Bucuresti: Ed. Academiei Române.

Muslea, I. & O. Bîrlea 1970. Tipologia folclorului din
ràspunsurile la chestionarele lui B.P. Hasdeu (Typologie du
folklore d'après les réponses au questionnaire de B.P.
Hasdeu). Bucuresti: Minerva.

Niculita-Voronca, E. 1903. Datinile si credintele popolurui
român adunate si asezate in ordine mitologicà (Coutumes et
croyances du peuple roumain réunies et établies en ordre
mythologique). Cernàuti: Tip. Isidor Wiegler.

Radulescu-Codin, C. & D. Mihailache 1909. Sarbatorile
poporului cu obiceiurile, credentele si unele traditii legate de
ele (Fêtes du peuple avec les coutumes, croyances et
quelques traditions qui y sont liées). Bucuresti.



72

Bibliographie en langues slaves

Ianeva, S. 1989. Balgarski obrednixljabove. Sofia:BAN.
-- -- 1989a. "Xljabove za pogrebenija i pomeni v

Mixajlovgrasdo". Ot Timok do Iskar (Regionalni proucvanija
na balgraskiia folklor, t.1). Sofia: BAN; 176-184.

-- -- 1989b. "Osnovni formi na obrednite xljabove“. Edinstvo
na balgarskata folkloma tradicija. Sofia:BAN; 274-295.

-- -- 1989c. "Obrednijat xljab kato esteticesko javlenie".
Folklomata tradicuja na Silvenskija kraj (Regionalni
proucvanija na balgarskija folklor, t.2). Sofia:BAN; 45-49.

Marinov, D. 1981 (1914). Izbrani proizvedenija, t.I: Narodna
vjara ireligiozni narodni obicai. Sofia: Nauka i izkustvo.

-- -- 1984 (1885). Izbrani proizvedenjia, t. Il: Etnografïcesko
(folklomo) izucavane na Zapadna Balgarija. Sofia: Nauka i
izkustvo.

Petrovic, P. 1970a. "Todorova subota", in Srpski rnitoloski recnik
Belgrade: Nolit: 283-284.

-- -- 1970b. "Mladenci", in Srpski mitoloski recnik: 206.
Zaceric, S. 1981. Mitska bica srpskix predanija. Belgrade:

Etnografski muzej.

Résumé

Les pains de la Saint-Quarante confectionnés dans les
Balkans à la date du 9 mars, fête des Quarante Martyrs, nous
posent une véritable énigme: nous constatons en effet un écart
de sens entre les désignations verbales et les désignations
figurales de ces préparations panées. Comment expliquer par
exemple que des pains en forme de "serpent" ou de bébé,
portent le nom de "petit cheval"? En fait, c'est dans la
conception du temps et du calendrier que la réponse semble
résider. En rapprochant de la Saint-Quarante une autre fête du
calendrier, la Saint-Théodore, fête mobile célébrée le 6e jour de
Carême, on retrouve eneffet nos pains du 9 mars, sous le signe
équestre de ce saint cavalier qui se révèle aussi le gardien du
soleil à ce moment équinoxial. Le rapprochement des pains liés



73

à ces deux dates indique comment les écarts systématiques entre
les mots et les choses signifiées sont en rapport direct avec
l'écart temporel entre les deux fêtes appartenant à deux cycles
allogènes.

Sommario

I pani approntati nei Balcani per la "Saint-Quarante" (festa
dei 40 martiri, 9 marzo) ci pongono un vero enigma: si constata
infatti uno scarto di senso tra le designazioni verbali e le
designazioni figurative. Come spiegare infatti che dei pani a
forma di serpente e di bambino vengono chiamati "cavallino"?
In realtà la risposta sembra essere legata alla concezione del
tempo e del calendario. Ed infatti, avvicinando la "Saint-
Quarante" ad un'altra festa del calendario, la "Saint-Théodore"
(festa mobile celebrata il 6° giorno di Quaresima), ritroviamo i
nostri pani del 9 marzo, sotto il segno equestre del santo
cavaliere che si rivela essere anche il guardiano del sole in quel
momento equinoziale. L'acc0stamento dei pani legati a queste
due date indica come gli scarti sistematici tra le parole e le cose
significate sono in rapporto diretto con lo scarto temporale tra
le due feste appartenenti a due cicli allogeni.


