EL PAN PROVERBIAL: PAN PARA HABLAR, PAN
PARA PENSAR

Hornorio M. Velasco
UNED, Madrid

Cultura, ese término que define el horizonte de trabajo de
los antropélogos, y que hemos convertido en uno de los
términos mds globalizadores, con la ambicién de referirnos con
él a los modos de vida de las sociedades humanas, tenia sin
embargo en las sociedades europeas mediterrdaneas otro sentido
bien distinto hasta el siglo XIX. Los Diccionarios de la lengua
castellana, por ejemplo, de los siglos XVII, XVIII y XIX son
bien explicitos. En ellos aparece como voz que designaba
primero y en general el cultivo del campo, y debe entenderse
entonces, el trabajo y cuidado de la tierra y especificamente el
conjunto de procesos productivos relacionados con los cereales.
El gran producto de la cultura era pues principalmente el pan.
En segundo lugar y por extensién metaférica la cultura
designaba «el cuidado y aplicacién para que alguna cosa se
perfeccione, como la ensefianza en un joven, para que pueda
lucir su entendimiento» (Diccionario de Autoridades, 1969). Es
decir, el esfuerzo, aplicacién y cuidado que se tenia como
normativo en el trabajo de la tierra servia de modelo para todo
otro proceso de perfeccionamiento y en particular para la
crianza y educacién de los jévenes. Ser hombre, y hombre culto,
- y no es dificil ver en ello una influencia del modo de entender
la educacion caracteristico del mundo latino - era pues el otro
gran resultado de la cultura. Al introducir el término en el
vocabulario de la antropologia al fin y al cabo no hemos hecho
otra cosa que generalizar, pero ya por extensién metonimica y
con la pretensién de abarcar a las muy diversas sociedades
humanas, un término gestado en una sociedad agricola
cerealista, pero que habia adquirido ya en ella la posibilidad de
referirse con él a los seres humanos aprovenchando una
seguramente vieja analogia entre las plantas y los hombres.

Estas reveladoras conexiones me permiten justificar una

L’Uomo, Volume III n.s. —n. 1, 1990



154

estrategia de andlisis: adoptar el pan como pretexto para lograr
una més profunda comprensién de una cultura como la
espafiola, precisamante una de las culturas cuya antigua
concepcién como tal estaba ligada al pan. Siempre que hacemos
un anilisis antropolégico de un sector o una parcela de una
cultura pretendemos en tltima instancia profundizar en el
conocimiento de la cultura en cuestién como un todo. Nos lo
permite esa especie de trama, de sutiles hilos que enlazan los
elementos de toda cultura. El estudio de una "cultura del pan"
en Espafia se convierte siempre en un estudio de la cultura
espanola. Pero cabe suponer que no sea el pan un elemento
cualquiera, sino uno central, aquel respecto al cual se aplicaba el
proprio término de "cultura", por eso y como pretexto puede
resultar mds sugerente.

He tomado como material bdsico de andlisis los textos de la
tradicién oral castellana - principalmente refranes, cuentos,
leyendas, adivinanzas, etc. - referentes al pan, por lo que la
imagen resultante acaba siendo la del "pan proverbial’, una
especie de imagen cristalizada, transparente, pero cuyo interior
lo ocupa un amplio campo semdntico en el que el pan aparece
asociado a los cereales, la comida y los alimentos en general, la
divisién sexual del trabajo, la crianza de los hijos, la vida
doméstica y el gobierno de una casa, las relaciones sociales
extradomésticas y las normds y valores que las rigen, las
relaciones sexuales, el mercado, los viajes, el sentido de
comunidad, la valia de una tierra y de las gentes que la ocupan,
la razén de las guerras, las creencias religiosas, etc. Esa enorme
carga de denotaciones y connotaciones que tiene el pan en la
tradicién oral castellana pone en evidencia hasta dénde puede
haber sido elemento central de esta cultura.

Conviene precisar previamente algo acerca de los textos de
la tradicién oral que he seleccionado como material basico de
anélisis. Pertenecen a distintas colecciones paremioldgicas,
enigmisticas o de cuentos confeccionadas por distintos
recopiladores a lo largo de un arco temporal que va desde el
siglo XIV hasta el siglo XX y que recogen el habla de
campesinos y de burgueses, habitantes de aldeas y ciudades de
las dos Castillas, Extremadura y Andalucia. Cabe hacer pues
dos limitaciones a la pretensién de referencia a la cultura
espafiola. Presumibilmente una buena parte de las sugerencias



155

aqui expuestas podrian ser tambien generalizables para zonas
como Cataluia, el Pais Valenciano, Baleares, el Pais Vasco,
Galicia y Canarias, pero eso conllevaria necesariamente un
continuo contraste con textos pertenencies a la tradicién oral de
estas otras zonas, que en aras de una claridad expositiva he
preferido dejar por el momento a un lado. Por otra parte,
trabajar con la tradicion oral no tiene que implicar
necesariamente que se entienda como acumulativa. Muchos
textos han dejado de usarse y son hoy escasamente conocidos.
Otros han permanencido en uso a lo largo del tiempo, a veces
manteniendo el mismo sentido, otras asumiendo un sentido
distinto. Pero eso les convierte en materiales aun mds valiosos,
pues permiten poner de relieve tanto los aspectos cambiantes de
la cultura como aquellas pautas que permanecen constantes a
través del tiempo.

No puede pretenderse por otro lado de los textos de la
tradicién oral que proporcionen una visién omnicomprensiva de
la cultura espafola ni siquiera de un aspecto de ella, pero si que
se manifiesten en ellos los relieves que las ideas bdsicas, los
valores, las normas y creencias de una sociedad han marcado
respecto a un tema dado. La proverbializacién es un proceso en
el tiempo y también la cristalizacién de un cédigo cultural
relativamente comin y compartido que precisamente es
invocado en contextos de situacién determinados bajo una
pluralidad de wusos retéricos. No debe creerse que la
proverbializacién es una mera reproduccién por inercia, sino un
utilisimo cédigo de negociacidn en las interacciones sociales.

1. Una cultura del pan

Los campos de Castilla han sido y en buena parte siguen
siendo campos de agricultura extensiva. No hace mucho tiempo
se consideraban el granero de Espafia. En ellos se cultivaban y
se cultivan fundamentalmente cereales por el sistema llamado
de "afio y vez". Un sistema en el que las propiedades se dividen
en dos hojas, de las cuales cada afo sélo una es cultivada,
mientras la otra permanece en barbecho. La tierra aparece
fragmentada en parcelas no demasiado extensas que son



156

propiedad por lo general de quienes las cultivan. En la meseta
castellana el trigo era el cultivo predominante. Se reservaba sin
embargo una cierta proporcién de tierra para el cultivo de la
cebada y la avena. En las zonas de montaia, el trigo estaba
sustituido por el centeno, que ocupaba laderas aterrazadas e
incluso las tierras mas altas. En medio de este extenso mar de
secano y como contraste aparecen dreas limitadas dedicadas al
cultivo de la vid como la ribera del Duero en la provincia de
Valladolid, y las comarcas de Toro, de Cebreros, de Valdepenas,
etc. Ademds, en muchas poblaciones y aprovechando cualquier
caudal de agua, ya sea de rios, arroyos o pozos hay huertos
pequefios plantados de frutales y hortalizas, cuya produccién se
destinaba y se destina fundamentalmente al consumo doméstico,
y el escaso excedente que de ellos pudiera obtenerse se llevaba y
se lleva al mercado semanal en la ciudad cabecera de comarca.

El paisaje de Extremadura y de buena parte de Andalucia
es otro. Tierras de secano también, pero con una distribucién de
la propiedad y unas caracteristicas de suelo bien distintas que en
Castilla. Suelos pobres, y extensas propiedades - dehesas -
cubiertas de encinas y alcornoques y destinadas a pastos de
invierno de ganados trashumantes que retornan en verano a las
tierras altas de Castilla. En otras zonas, inmensos campos de
olivares distribuidos también en extensas propiedades. Sélo de
cuando en cuando y en terrenos cercanos a las poblaciones se
encuentran pequefias parcelas destinadas a cereal  La
distribucién de la propiedad es por lo general extremadamente
desigual. La mayoria de la poblacién rural durante siglos la han
conformado jornaleros sin tierras o pequefios propietarios.

Pan, vino y aceite constituyen el paradigma de la
produccién agricola extensiva en la Espafia Interior. Un
paradigma que arranca posiblemente del periodo de la
romanizacién de la peninsula ibérica y que qued6 firmemente
establecido en los tiempos medievales de la reconquista y
repoblacién de los territorios ocupados por musulmanes
(Luengo 1976). Este paradigma estd enunciado en el viejo
refran: «Pan de trigo, aceite de olivo y de la parra el vino»
(Martinez Kleiser, n. 48508), que ademds enuncia un cierto
orden y una procedencia preferencial. Como han escrito los
historiadores (Garcia Sanz 1986), el pan era el alimento bésico
en la Espana del Antiguo Régimen, lo que justifica su posicién



157

primera en el orden de prioridades y que en términos
proverbiales se enunciaba asi: «Antes pan que vino, antes vino
que tocino y antes tocino que lino» (Martinez Kleiser, n. 48705).
No es tanto su posicién primera sino su funcionamiento como
prototipo lo que ha de ser destacado, de forma que en esta
cultura el pan asumia y condensaba todo el 4mbito seméntico
del alimento. Las lineas de esta densificacién semdntica son
complejas.

En primer lugar y de forma singular, la palabra "pan"
designa en castellano por extensién metonimica, a los cereales y
especificamente al trigo. Es decir, la propia planta es llamada
"pan". Hay referencias tempranas (siglo XII) en la lengua
castellana que asi lo atestiguan (Corominas 1982) y en las
colecciones de refranes se encuentran normas de cultivo tales
como «En Marzo, los panes alzo» (Martinez Kleiser, n. 61476),
«En Abril, echate de ventril y si pan vieres, pan esperes»
(Martinez Kleiser, n. 61479), o «Por San Pedro y Sahelices,
quiebra el pan por las raices» (Martinez Kleiser, n. 61497), o «El
pan acostado, su duefio levantado» (Martinez Kleiser, n. 61457)
que son bien explicitas.

Tal extensién metonimica se asienta por un lado en una
concepcién procesual de la produccion agricola, de la "cultura"
en sentido primigenio. En la tradicién oral el pan o el trigo son
definidos indicando las etapas por las que pasan en un proceso
de transformacién de colores y de sexo. He aqui dos de las
adivinanzas mds conocidas:

«Verde me crié,

rubio me cortaron,

rojo me molieron,

blanco me amasaron» (Machado, n. 999).

Forma que en algunas variantes termina «... y cocido me
comieron». Y:

«Mas de cuatro mil hermanos
entran por un agujero,

sacan el nombre de hembra
que el de varon lo perdieron».



158

Las tierras de cereal se han llamado en Castilla desde la
Edad Media, "tierras de pan llevar", y se usaba la palabra
"panificar" para referirse a la roturacién y cultivo de una dehesa,
pues se entiende que es la misma entidad la que sufre esa serie
de transformaciones hasta acabar en alimento.

Entre los cereales, la tradicién ha impuesto una especie de
jerarquia, cuya posicién preeminente la ocupa el trigo. Se
encuentran sin embargo en las colecciones de cuentos algunos
curiosos relatos de confrontaciones entre trigo, cebada y
centeno, que posteriormente y con la introduccién del maiz
traido de América en el siglo XVI se extienden a éste. Tales
cuentos parecen reflejar debates campesinos sobre la
oportunidad y conveniencia de sembrar unos u otros. Uno de
ellos recogido por Aurelio Espinosa en Briviesca, Burgos, hacia
1930 dice asi:

«Sembré un labrador en un prado trigo, cebada y
centeno. Y cuando ya el grano estaba maduro salié a
cortarlo. Y empezé primero a cortar al trigo. Y
empez6 el trigo a quejarse con el hombre y le dijo: -
Ay, que no me cortes a mi! No quiero que me cortes.
Corta a la cebada que no vale nada. A mi no me
cortes.

Y fue el hombre entonces a cortar la cebada. Y
empez6 a cortarla, cuando también empezé a quejarse
con él y le dijo: -Ay que no me cortes a mi! Corta al
centeno, que no vale nada. A mi no me cortes.

Y fue el hombre a cortar al centeno. Y cuando
empez6 a cortarlo, empez6 a quejarse también y dijo: -
Ay que no me cortes a mi! No quiero que me cortes.
Corta a la cebada y al trigo. El trigo es mds fuerte y no
sufre y la cebada ha hablado mal de mi.

Y el hombre no sabia qué hacer, si cortar al trigo,
a la cebada o al centeno. Conque entonces empiezan a
quejarse ellos otra vez todos a un tiempo y a excusarse
unos con otros. Y el trigo se enfadé con la cebada y la
dijo: -Y t@, porretuda, qué tienes que hablar? No
tienes porqué quejarte. Porretuda, si no vales nada si
no te llenan de basura. Y la cebada como le tenia
miedo al trigo, pues no le respondid. Pero al centeno



159

que seguia quejdndose con el hombre le dijo: - y tu
para qué hablas, cafias vanas, tu que tempranito
espigas y tarde granas?

Y asi siguieron quejandose y peleando. Y Dios les
castigé por eso y el hombre corté a los tres. Y después
los pale6 y los molié. Y el trigo y el centeno se los
comi6 el hombre y la cebada se la di6 a los mulos»
(Espinosa, n. 98).

El cuento tiene casi pretensiones miticas pues explica y
justifica la diferenciacién entre cereales para el hombre y para
el animal. El pan de cebada, remacha el refrin «es comida de
asno disimulada» (Martinez Kleiser, n. 48554). Puede hablarse
en Espana de una geografia del pan. El pan de trigo define las
dreas de meseta, el de centeno las dreas de montafia y el pan de
panizo (es decir, de maiz), que sustituyd al centeno e incluso a la
castafa, las zonas htmedas del Norte. Pero es mds una
geografia social, pues la preferencia por el pan de trigo ha sido
casi absoluta tanto entre campesinos como en las ciudades,
considerandose el pan de centeno o de panizo propio de zonas
rurales pobres y de tiempos de hambre. Hasta tal punto es el
pan de trigo signo de excelencia, que para ridiculizar a quienes
tienen pretensiones utdpicas o inalcanzables se les decia en
frase  proverbial si estaban buscando "pan de trastrigo"
(Correas, p.366). En especial las preferencias se han dirigido
hacia el pan candeal - de "cande", una palabra ya desusada que
designaba el color blanco - que se elabora a partir de una masa
de harina proveniente de una determinada variedad de trigo
extendida por muchas partes, pero alcanzé particular fama la
cultivada en los campos de Palencia, Valladolid, Burgos y norte
de Avila. El desprecio por el pan de centeno o el pan de panizo
esta expresado en refranes como estos: «El pan de trigo, Dios lo
hizo, el de centeno no sé quien lo habrd hecho» (Martinez
Kleiser, n.48520), «El pan de centeno, para tu enemigo es
bueno» (Martinez Kleiser, n. 48554), «El pan de panizo,
Mahoma lo hizo, y pues lo hizo Mahoma, que él se lo coma»
(Martinez Kleiser, n. 48549). Un breve comentario sobre este
altimo refrdn. Hay en castellano una cierta confusién entre pan
de mijo y pan de maiz. La tradicién popular ha sustituido como
comida caracteristica de los "moros" el pan de maiz, de



160

proveniencia americana, por el pan de mijo, de mds antigua
proveniencia africana. Esta sustitucién sélo se hizo en
determinadas zonas andaluzas y entre poblaciones residuales de
MmOriscos.

En fin, la construccién proverbial del pan como prototipo
de alimento se centra en el pan de trigo, pan blanco, valorado
por bondad, por excelencia, respecto a otros tipos de panes y
convertido por sinécdoque, en pan por antonomasia. Hay otras
caracteristicas objeto de proverbializacién que se adhieren a
este prototipo: una, el olor («De los olores el pan, de los sabores
la sal» [Martinez Kleiser, n. 48670]), otra, la esponjosidad («El
pan con ojos, €l queso sin ellos y el vino que salte a ellos»
[Martinez Kleiser, n. 48499]. A comienzos del siglo XVII decia
Sorapin de Rieros (1949: 134) en un famoso tratado de
medicina: «que la masa lleve su debida cantidad de sal y de
levadura y vaya bien amasado con agua cuanta pudiere sufrir la
harina, que antes se incline a masa blanda que no a dura, de
manera que después de cocido el pan sea con 0jos y no de miga
tupida..». Del pan caliente se decia que entraba ficilmente y
que se le tenfa como causante de trastornos digestivos. Pero en
muchas partes de Extremadura y  Andalucia era y es
considerado un bocado apetitoso untado con aceite («Pan
caliente, aceite en medio y de alli, al cielo» [Martinez Kleiser, n.
48616]). Pero la cualidad mds proverbializada ha sido la
oposicién tierno-duro. El tiempo es una categoria que
transforma al pan. Pan ‘reciente" (tierno, mollete), pan
"asentado” y pan "duro" son las tres caracterizaciones de esa
transformacién. La norma la establece el pan asentado y es
enunciada asi en los siglos XVI y XVII: «Pan de ayer, carne de
hoy, y vino de antafio mantienen al hombre sano» (Martinez
Klesier, n. 48590). El pan reciente abre el apetito y fomenta la
comida a deshoras como objeto de tentacién para los
muchachos que pedazo a pedazo acaban con el pan entero: «Un
mollete, hambre mete, y dos, por consiguiente, tres, algo es,
pero si el cuarto asoma y el quinto sale a la plaza, ya serd razon
dejar para el medio dfa la media hogaza» (Martinez Kleiser,
n.48656). De esa forma comer pan reciente es uno de los signos
proverbiales del mal gobierno de una casa. El pan duro, sin
embargo no pierde su condicién de pan («Pan de un dia, pan de
vida, pan de dos, pan de Dios, pan de tres, pan se es» [Martinez



161

Kleiser, n. 48595]) y hace aflorar la condicién basica que tiene el
pan de alimento, de modo que comer pan duro es la mds
minima y fundamental respuesta ante el hambre. «A buen
hambre no hay pan duro» (Martinez Kleiser, n. 29772), «Mas
vale pan duro que no ninguno» (Campos & Barella, n.2325). El
pan sobrante de las casas generalmente en forma de fragmentos
y duro, se daba en limosna a los mendigos y recibia el nombre
de "mendrugo". Al final de la escala de valoracion de los
alimentos, el pan duro sirve también para definir las situaciones
extremas de miseria o de desgracia y la dltima de las posiciones
sociales, la del mendigo. Pero el uso ha hecho de esos refranes
referentes al pan duro férmulas que explican el impulso que
genera la necesidad capaz de superar cualquier tipo de
dificultades.

El contraste entre el hambre y el pan es definitivo a la hora
de poner de relieve hasta dénde es el pan alimento bdsico y
hasta dénde se convierte en prototipo de alimento. Pero ademds
la proverbializacién ha hecho del pan el horizonte de la
realidad, un doble horizonte que por un lado y con el pan de
trastrigo define la utopia y por el otro y con el pan duro define
la necesidad. Y la proverbializacién define a la realidad misma
como pan. Hay una expresién castellana conocida desde los
albores de la lengua y usada aun hoy y comiinmente para exigir
una condicién de realidad, de verdad y es: «Al pan, pan y al
vino, vino» (Campos & Barella, n.2323), es decir, la exigencia de
llamar a las cosas por su nombre, la exigencia de que las cosas y
las personas sean auténticas.

El pan es prototipo de alimento, pero no alimento
completo. «Dura el pan con migas de al» (Martinez Kleiser,
n.48486), se decia en los siglos XVI y XVII, «Bueno es el pan
con migas de al», se sigue diciendo en el siglo XX (Martinez
Kleiser, n. 48678). Y se desprecia a quien sélo come pan: «Pan
con pan, comida de tontos» (Campos & Barella, n. 2329).
Aungque se reconoce que el pan es indispensable en la comida:
«Ni mesa sin pan, ni ejército sin capitin» (Martinez Kleiser, n.
48672). La asociacion entre pan, queso, vino y carne es repetida
en los refranes castellanos: «Pan y queso, mesa puesta es»
(Martinez Kleiser, n. 48676), «Pan y vino y parte en paraiso»
(Martinez Kleiser, n. 48710), «Pan que sobre, carne que baste y
vino que no falte» (Martinez Kleiser, n. 48706), etc. Una



162

palabra ya desusada "conducho" y cuyo significado ha sido ya
olvidado pero que conviene recordarlo, pues designaba «la
comida que podian pedir los Sefiores a sus vasallos y estaban
obligados estos a darla cuando se la pidiesen, especialmente
yendo de transito» (Diccionario de Autoridades 1969), se
empleaba proverbialmente para subrayar la insuficiencia del
pan. La palabra llegé a significar "manjares", pues segin parece
esa especie de impuesto feudal implicaba que los vasallos
ofrecieran a sus sefiores lo mejor que pudieran darles. Los
refranes no inocentemente enunciaban que «Donde entra
conducho, no entra pan mucho» (Martinez Kleiser, n. 48488) y
«Quien conducho no come, con pan se compone» (Martinez
Kleiser, n. 48490) y con ello no se hacia otra cosa que marcar las
distinciones sociales usando como signos diacriticos, el
"conducho", es decir, la comida de los pudientes y el pan, es
decir, el alimento de los pobres. El cardcter de alimento no
completo que tiene el pan aun encuentra en un mensaje
evangélico de multiples lecturas «No sélo de pan vive el
hombre», una aplicacién irénica en contextos en los que se
disfruta comiendo buenos manjares. De alimento bdsico a
alimento incompleto el pan recorre la distancia que hay entre la
igualdad que genera un alimento comin y la desigualdad social
que se decanta ante la posibilidad de disfrutar de un alimento
variado.

El pan como prototipo del alimento tiene por otro lado un
funcionamiento metaférico de enorme riqueza. Recoge también
en esta linea de desarollo seméntico una concepcién procesual.
En una cultura agricola y cerealista el trabajo en el campo por
lograr el pan llega a convertirse en modelo de todo trabajo y el
pan en prototipo de todo fruto del trabajo. Las versiones
espafolas de la version latina de la Biblia que se conoce por el
nombre de Vulgata realizadas a partir del XV contribuyeron a
difundir la creencia de que Dios al expulsar a Adadn del Paraiso
le impuso como castigo literalmente «ganar el pan con el sudor
de la frente». Una imagen de perfecta comprensién para los
campesinos castellanos que trabajan la tierra en una meseta
sometida a un ciclo metereolégico que se definia
proverbialmente como «nueve meses de invierno y tres de
infierno». «Ganarse el pan» (Correas, p. 694) ha quedado como
férmula proverbial para referirse a todo tipo de ganarse la vida,



163

de conseguir dinero para la subsistencia o incluso de hacerse
rico. El pan se entiende como fruto del traba_]o conseguido
necesariamente con esfuerzo: «No hay pan sin afdn» (Martinez
Kleiser, n. 22464), se decia y se dice, aunque siempre se aplica a
contextos en los que se comenta el esfuerzo de alguien por
conseguir algo. O bien, «<Amasando se hace el pan» (Martinez
Kleiser, n. 22466) o «Hifnendo se hace el pan» (Martinez
Kleiser, n. 22469) que expresan la misma idea con un
significativo matiz. «Ganar el pan» es tradicionalmente una
alusién al trabajo masculino fuera de casa, «amasar el pan» sin
embargo alude al trabajo femenino en casa. En el Siglo de Oro
las clases pobres empleaban la frase «ganar un pedazo de pan»
para indicar la obligacién de ganarse la vida trabajando. Hoy
dia, los jornaleros utilizan una frase similar para explicar
resignadamente su reclutamiento para trabajos duros. Pero «ir
por un cacho de pan» es también la frase proverbial que los
tratantes de ganado utilizan cuando acuden a las ferias y
mercados con d4nimo de obtener alguna ganancia con la compra-
venta de animales. Para ellos es un completo eufemismo, pues
obtienen importantes sumas de dinero en cada transaccién. La
frase sin embargo ha caido en casi completo desuso en
ambientes urbanos.

«Ganarse el pan que uno come» es también la férmula
proverbial con la que suele justificarse todo beneficio obtenido a
base del propio trabajo. Por el contrario, «Comer la sopa boba»,
alude a la antigua costumbre de cenar sopa hecha con rebanadas
de pan, llamadas en Castilla "sopas de ajo" cuyos ingredientes
fundamentales son pan, agua, aceite o manteca de cerdo, un
huevo y condimentadas con ajo, atin vigente en muchas zonas
rurales castellanas, y es el modo de recriminar a alguien que
recibe alimento sin aportar trabajo y que en particular emplean
padres trabajadores para avergonzar a hijos holgazanes.

Ademds el aliento anticlerical que suele aflorar a veces en
las comunidades campesinas espafiolas tenia una forma
tradicional de expresarse en refranes similares a éstos: «Como
la moza del abad, que no cuece y tiene pan» o «Hija Maria, con
quién te quieres casar? - Con el cura, madre, que no amasa y
tiene pan» (Martinez Kleiser, n. 57021).

Pero no simplemente el fruto del trabajo, sino que el pan
formaba parte del salario bdsico. Los contratos tradicionales de



164

jornaleros incluian la aportacién por parte de los patronos de la
comida del dia. En particular, la comida de los pastores riojanos
transterminantes y trashumantes era sufragada por los amos.
Se les entregaba el pan en hogazas y con él aceite o manteca,
queso, carne en adobo o seca y sal. A este conjunto se le
denominaba el "avio" o la "collera" (Elias & Muntién 1989). En
La Mancha a los pastores se les daba una fanega de candeal y
cuatro libras de aceite por mes al mayoral y a los zagales, y
media fanega y dos libras a los muchachos. Ellos mismos debian
encargarse de moler el candeal que les daban y de amasar y
hacer las tortas para lo que el amo debia entregarle una piel
curtida donde amasar y extenderlas. El pan era el elemento
fundamental y se les daba hasta siete fanegas para toda la
temporada. TLa dieta de los pastores se componia en buena
medida de guisos de pan, ya sea en forma de "migas" (pan
desmenuzado) o "sopas" (rebanadas de pan) con leche y azucar
para formar las llamadas "migas canas" o con agua, ajo y
pimentdn, para las "sopas caladas", e incluso con sangre para
hacer en el caldero las "tortillas de fregue". Uno de los refranes
castellanos més conocido, y mas constantemente usado a través
de los tiempos dice: «Con pan y vino se anda el camino»
(Martinez Kleiser, n. 48643) y en forma variante: «Pan y vino
anda el camino que no mozo garrido» (Martinez Kleiser, n.
48642). Con €l se reclama el derecho a la manutencién, al
alimento, al salario, pues todo trabajo - metaféricamente
insinuado en ‘"camino" - exige ser equitativamente
recompensado. Con toda probabilidad este viejo refrdn tenia su
primordial contexto en las antiguas férmulas de contratacion de
los pastores trashumantes.

Llevar pan era hace tiempo un bagaje necesario para quien
se disponia a hacer un viaje. Este es otro de los significados de
«Con pan y vino se hace el camino», pues para un viajero llevar
pan implicaba no verse obligado a pedirlo o bien poder seguir
alimentdndose aun cuando viajara por zonas pobres. Disponer
de pan es un indicador de autonomia y no disponer de pan era
un modo de menospreciar a las comunidades, en realidad una
forma de sociocentrismo, pues con ello se trataba de mostrar
por contraste el valor de la comunidad de procedencia y la
miseria de cualquier otra comunidad vecina. Asi hay muchos
refranes que recomiendan a imaginarios viajeros llevar el pan si



165

es que tienen que pasar por tierras miserables como las
de..«Cuando fueres a Linares, lleva pan en los costales»
(Martinez Kleiser, n. 27268), «Si vas a Infantes, lleva pan antes»
(Martinez Kleiser, n. 27168), «Si vas a Brenes, lleva pan que
cenes y si has de pernoctar, lleva qué almorzar» (Martinez
Kleiser, n. 26696), «A Amayas, sin pan no vayas» (Martinez
Kleiser, n. 26524), «Si vas a La Vega, lleva pan en la talega,
hallards quien te lo coma, mas no quien te diga "toma"»
(Martinez Kleiser, n. 28052), etc. Este altimo no sélo muestra
desprecio hacia La Vega por misera, sino por inhospitalaria. Si
de un pueblo se dice que es "pobre en pan", aunque sea rico en
otras cosas, se le estd menospreciando: «En Alcazar de San
Juan, mucho vino y poco pan» (Martinez Kleiser, n. 26466), «<En
Carrascosa del Pinar, mucha lefa y poco pan» (Martinez
Kleiser, n. 26800), aunque hasta la riqueza puede servir para
ironizar sobre la miseria, como cuando se dice que «En
Navadijos, poco pan y muchos hijos» (Martinez Kleiser, n.
27507) , o «Cardefosa, camino real, rico en piojos y pobre en
pan» (Martinez Kleiser, n. 26791) o «Esparragosa de lares, larga
de putas y corta de panes» (Martinez Kleiser, n. 26988). Para
todo este sistema tradicional de valoracion, "pobre en pan" es
simple y llanamente, ser pobre, la situacién 6ptima para aceptar
la dependencia. Curiosamente cuando se alaba el pan de alguna
poblacién el enunciado tiene un estricto sentido literal. No es
que se quiera admirar ese pueblo por su riqueza, sino sélo por la
bondad del pan. Asi cobr6 fama en Castilla el pan de Bamba o
el pan de Zaratdn, etc. Sin embargo, del Madrid de finales de
siglo XVII se decia que el «pan era como tierra y el vino como
agua» y no sélo pretendiase con ello vituperar el alimento o la
bebida, sino también los vicios de la Corte (Martinez Kleiser, n.
27333).

La casa y la compaiia. El pan como nucleo de la relacion social

Partiendo otra vez de extensiénes metonimicas para
continuar por los desplazamientos metaféricos del pan en la
cultura espaifiola, la primera alusién ha de ser al contexto
doméstico. Siendo alimento bdsico, el pan adopta el contorno



166

moral de la casa y se inscribe en las relaciones entre marido y
mujer, entre padres e hijos e incluso entre parientes y vecinos,
entre amos y criados y tonaliza las relaciones entre sexos para
finalmente definir esa modalidad fundamental de relacién social
que es estar en compaiia.

En los hogares campesinos y especialmente en las grandes
casas o en las casas aisladas era usual y también norma la
fabricacién propia del pan. Exento o adosado a las casas habia
un pequeno horno de cocer el pan. Un horno construido en alto,
con una sola estancia de forma cibica o de béveda, una sola
boca por donde introducir la lefia y la masa y una salida de
humo situada en la parte opuesta a la boca o encima de ella.
Para calentarlo se empleaba lefia menuda, paja, escoba e incluso
deshecho doméstico de todo tipo, pues el déficit de energia ha
sido a veces crénico. Una vez calentado el horno y preparada la
masa se retiraba el rescoldo, se limpiaba el suelo y se
introducian los panes previamente cortados, labrados vy
pinchados por medio de una pala de mango largo (Villegas
1982). Ya cocidos se retiraban con la misma pala. Esta
operacion estd definida por una muy conocida adivinanza:

«Cien redonditos en un redonddn,
un mete y saca
y un quita y pon» (Machado, n.530).

En algunas poblaciones alfareras se fabricaban pequefios
hornos domésticos de arcilla y méviles, de cabida para cuatro o
cinco panes, también calentados con lena, que conservaban muy
bien el calor y permitian comer pan reciente (de dos o tres dias)
y que aun se usan para hacer dulces. Tales hornos eran mas
comunes en casas acomodadas que en las pobres (Ramos 1976).

Sin embargo una situacién més frecuente era la del uso
compartido de hornos comunes. En la casa sélo se hacia la
primera parte del proceso, es decir, la preparacién de la masa y
luego se acudia con ella al horno, atendido por alguien cuyo
servicio era costeado por el comin de vecinos o bien usado por
el sistema de vez por cada vecino. En este segundo caso, el pan
era considerado igualmente hecho en casa, "casero". De todos
modos en poblaciones de cierto rango y naturalmente en las
ciudades la fabricacién del pan corria a cargo de un gremio, el



167

de los panaderos. La actividad comercial de éstos la
desempefiaban generalmente mujeres. Y en todo caso las
clientas habituales eran y en buena medida siguen siendo
mujeres. Pero todo el proceso de fabricacién y consumo del pan,
incluida la molienda del trigo, el cernido, el amasado, el
horneado ha sido convertido por la proverbializacién en foco de
donde parten diversos hilos metaféricos para la marafia de las
relaciones sociales.

El pan era elemento tan cotidiano que la frase evangélica
del «pan nuestro de cada dia» (Correas, p.718) servia y sirve
para designar la cotidianidad misma. Todo acontecimiento
ordinario, constante, ya sea pelea doméstica, actividad laboral,
suceso social de cualquier indole es eso, "pan cotidiano", pero
especialmente lo que ocurre en el dmbito de la casa. Algo que
tiene una ambigiia valoracion, pues por un lado llega a producir
hastio, pero por el otro representa lo conocido, lo habitual, lo
seguro. (Por ejemplo lo expresado en: «El pan de casa, cansa»
[Martinez Kleiser, n.48568] o «Pan casero, siempre es bueno»
[Martinez Kleiser, n.48556]).

La marcha de la casa se centra en buena medida en torno
al pan. Bajo el ideal de autosuficiencia el pan hecho en casa era
considerado «barato y bueno» (Martinez Kleiser, n.48557). A
juzgar por la abundancia de refranes en las colecciones del Siglo
de Oro relativas a ello, en esa época debié de generalizarse la
costumbre de comprar el pan a las panaderas, aunque con
notables resistencias, porque ineludiblemente en el contraste
siempre se valora mds el pan hecho en casa: «Con el pan casero
no vende el panadero» (Martinez Kleiser, n. 48555), «Hecho a
provecho, como pan casero» (Martinez Kleiser, n.48570), «Pan
casero, pégase al cuerpo» (Martinez Kleiser, n.48562), «Pan de
panadera, hambre verdadera» (Martinez Kleiser, n.48574), «<En
la casa que se compra el pan, no se ataja un real» (Martinez
Kleiser, n.48579). Todavia en las colecciones paremioldgicas de
finales del siglo XIX y comienzos del XX, se insistia en que «El
pan de panadera gusta mucho y poco alimenta» (Martinez
Kleiser, n.48575), «Pan que en la casa se amasa, hace prosperar
la casa» (Martinez Kleiser, n.48566), y sobre todo que «Quien
compra pan de panadera y vino de taberna, mantiene su casa y
la ajena» (Martinez Kleiser, n.48578), la de la panadera y la
tabernera, claro esta.



168

El buen gobierno de una casa dependia pues de:

a) llevar pan a casa («Ay de quien vuelve a casa y pan no
trae» [Martinez Kleiser, n.50799]), o de que haya pan en casa
(«Donde no hay harina, todo es mohina» [M.Kleiser, n.51101]),

b) hacer el pan en casa,

¢) comer pan asentado («Pan tierno y lefa verde, la casa
pierde» (Martinez Kleiser, n.18587]),

d) emplear el trigo para fabricar pan y no para bollos o
tortas: «El pan de los bobos, todo en bollos» (Martinez Kleiser,
n.61205).

El ideal de independencia exigia pasar sacrificios antes de
pedir prestado al vecino: «Mas quiero pedir a mi cedazo pan
apretado, que mi vecino prestado» (Correas, p.535). La
pertenencia a la casa y la salvaguarda en ella era
suficientemente valorada como para contentarse con lo poco
que se tenga: «Mds quiero en mi casa pan y cebolla, que en la
ajena comer olla» (Rodriguez Marin, p.293). «Mi casa, mi
hogaza y de mi hogar, las brasas» (Rodriguez Marin, p. 305)
como expresion suprema de valoracién de lo propio.

La otra cara del pan casero es el hastio. Particularmente se
utilizaban refranes como «El pan de casa, cansa» o en su
formulacién mds antigua, «El pan de casa harta cedo» para
justificar maliciosa o resignadamente dos tipos de abandonos: el
del marido que sale fuera de casa en busca de otra mujer y el del
hijo que abandona la casa para buscarse la vida en otro lugar.
Para recriminar al hijo que abandona la casa se utilizaba un
refran especialmente revelador pues el pan es empleado como
metdfora del hijo. Se decia: «Pan perdido, vuélvete a casa»
(Correas, p.459).

Una férmula proverbial de pedir matrimonio es formular el
deseo de compartir el pan, mas exactamente: «Contigo, pan y
cebolla», por cierto muchas veces utilizada irénicamente. Pero
habia hace tiempo en la tradicién oral otras frases que hacian
alusién a la quiebra de la "luna de miel" tras un primer tiempo
de convivencia matrimonial. En vez de "luna de miel" se
empleaba hace tres siglos «El pan de la boda» (Correas, p.616)
para referirse al primer tiempo de casados en el que la solicitud
mutua caracteriza la relacion de los esposos. En realidad era
mds frecuente formular el fin del periodo que el periodo mismo.
«Se acabd el pan de la boda» se decia cuando se conocian las



169

primeras desaveniencias. El pan de la boda era en algunos
lugares el conjunto de aportaciones que parientes e invitados a
la boda hacian a los novios, muchas veces en celemines de trigo,
lo que les permitia mantenerse durante un cierto tiempo, luego
debian conseguirlo por si mismos. En zonas, como Toledo, el
pan de boda lo amasaban las mozas invitadas algunos dias antes
y era repartido luego entre los asistentes. En otras zonas, el pan
de la boda era en especial las tortas, bollos y dulces que se
partian y distribufian despues de la ceremonia entre los
asistentes y que debian elaborar generalmente la familia de la
novia. Otra frase proverbial «Tortas y pan pintado»
(Diccionario de Autoridades 1969) se emplea para significar por
contraste que los malos tiempos actuales son poca cosa
comparados con mayores males que pueden sobrevenir. Era
comun que la novia guardara un pedazo del pan de la boda en el
baul o el arca para que no les faltara nunca (Casas Gaspar
1947).

Varias formas eufemisticas de referirse a las relaciones
sexuales tienen en algunos de los procesos de elaboracién del
pan su contexto generativo. Parecen mezclar la idea de trabajo y
la conducta sexual, de modo que pueden entenderse
ambigiiamente y sélo la intencion del hablante y el contexto de
la situacién deslinda el significado. «Estar metidos en harina» o
"amasando" cuando se dice de un hombre y una mujer, aluden
maliciosamente al acto sexual. Una adivinanza castellana
describe el movimiento de las manos en el proceso de amasado
asi:

«Marimarta estd tendida
y le meten una cuarta de carne viva».

La analogia entre la conducta sexual y el proceso de
elaboracién del pan tiene como consecuencia la equivalencia
metaférica del producto y los hijos (Frigolé 1987).

La responsabilidad de los padres en la crianza de los hijos
es formulada en un principio que incluye la obligacién de que en
tiempos de escasez se priven del pan para dédrselo a ellos.
«Quitarse el pan de la boca» (Correas, p.707), se dice,
refiriéndose a la abnegacion de aquellos que llegan a privarse de
lo necesario para poder mantenerlos. La misma frase se emplea



170

no obstante cuando los padres echan en cara la ingratitud con la
que devuelven tantos sacrificios por ellos realizados. La
disponibilidad de pan y el nimero de hijos que se tenga es algo
concebido en relacién. Por eso una de las formas proverbiales
de expresar la pobreza es decir que se tienen «muchos hijos y
poco pan». Pero un cierto sentido providencialista aparece en la
creencia de que «Los hijos vienen con un pan debajo del brazo»,
es decir, cuando la familia aumenta, Dios provee de nuevos
modos de incrementar la renta familiar. En concreto, la frase
marca coincidencias singulares en el ciclo de los grupos
domésticos, tales como el nacimiento de un nuevo hijo y un
golpe de fortuna, una cosecha especialmente abundante o un
nuevo trabajo. De pasada, la frase ademds trata de contrarrestar
un posible control de natalidad, invitando a acoger a cuanto
hijos «Dios nos dé».

La imagen del pan debajo del brazo de un nifio es
particularmente grdfica pues el pan era considerado
fundamental para el crecimiento. A edad muy temprana se les
daba a los nifios pan, pan blando o bien corteza de pan en la
época de la denticién. Aunque la diferencia entre comer pan
tierno y pan con corteza era un inequivoco indicador de la edad.
Quienes «comen pan con corteza» (Correas, p.711) son ya lo
suficientemente mayores como para trabajar y ganarse la vida.
Mientras que «comer el pan de los nifios» (Correas, p. 711) era
una forma proverbial de indicar que alguien era ya tan viejo - ya
tan desdentado - que no podia comer del otro.

La intervencidn del pan en el crecimiento se entendia clara:
«Mucho pan a los muchachos y mucho pienso a los machos»
(Martinez Kleiser, n.48638) y «Pan puja, que no hierba mucha»
(Correas, p.459). Se pensaba que comer pan ensanchaba la cara:
«A mis molletes, mds mofletes» (Martinez Kleiser, n.48636),
«Pan que presta pone la cara de fiesta» (Martinez Kleiser,
n.48633) y hace engordar: «Bollo crudo engorda el culo»
(Martinez Kleiser, n.48634), y que en la idea de que lo
semejante produce lo semejante, «El vino cria sangre, la carne,
carne, el pan panza y ande la danza» (Martinez Kleiser,
n.64228). La incidencia en el desarrollo moral era igualmente
expresada. Para la formacién del caracter, la regla era ir con «el
pan y el palo» (Martinez Kleiser, n.54441) y la responsabilidad
de los padres, la obligaciéon de cuidar de los hijos y la



171

importancia de la etapa infantil en el desarrollo futuro de la vida
adulta era expresada desde antiguo a través de una metéfora
extraida justo de la fase de hornada en la fabricacién del pan.
Una vez mds con la analogia pan hombre. «Al enhornar se
hacen los panes tuertos» (Martinez Kleiser, n.48758) se decia,
para explicar cémo la mala vida de los adultos se debia a
negligencia en su educacién por parte de los padres. En la
fabricacién artesanal del pan habia al menos dos grados
profesionales el de aprendiz y el de maestro-pala. Era
responsabilidad de éste introducir los panes en el horno y
sacarlos. De él, de su habilidad con la pala depende que los
panes no queden torcidos, tuertos. La analogia se entiende mds
con una forma de pan alargada que recibe distintos nombres en
las diferentes zonas espafolas: "telera" en Andalucia, "torta" y
"barra" en otros lugares, etc.

Algunos aspectos de la relacién amo-criados o ama-criadas
han sido proverbializados con el pan como mediacién. Recibir el
pan es signo de dependencia igualmente aplicado a hijos y
criados. La tradicién oral indica primero que es el pan lo que les
retiene en la casa y lo que les hace aparecer solicitos: «Quieres
que te siga el can? - Dale pan» (Martinez Kleiser, n.34255),
«Menea la cola el can, no por ti sino por el pan» (Martinez
Kleiser, n.34256). Pero ademds lamenta la ingratitud, pues
«Quien da pan a perro ajeno, pierde el pan y pierde el perro»
(Martinez Kleiser, n.33560). Explica también la aceptacién
obligada de la dependencia por parte de los criados, pues «Por
dinero baila el perro y por pan si se lo dan» (Martinez Kleiser,
n.34258), e incluso la estoica actitud de soportar insultos y
vejaciones que se torna astucia pues se logra con ello vivir a
costa de otros. En las colecciones mds antiguas aparece el
refrdan «El porfiado albardédn, comerd de tu pan» (Campos &
Barella, n.96), que en las versiones mds actuales se formula
«Dame pan y dime tonto» (Campos & Barella, n.2316) En las
mds antiguas, que parecen aludir vagamente a un cuento
tradicional, se utiliza la imagen del asno ("albardin", de
albarda), en las modernas, se recoge directamente el calificativo
de "tonto" (inttil) que sirve tanto para despreciar a criados que
no cumplen a satisfaccién de los amos, como para referirse a
aquellos que amparados en la inocencia de la locura llegaban a
vivir de la caridad de sus convecinos sin trabajar.



172

Como es bien conocido, en muchas sociedades
mediterrdneas podian establecerse lazos de parentesco ficticio
aceptando el papel de padrino en el bautizo, lo que a la vez
convertia al padre y padrino en "compadres". Este sistema de
institucionalizacién de relaciones sociales antes estaba mds
generalizado y hoy aun se mantiene vigente en zonas de
Extremadura y Andalucia. El padrino contraia determinadas
obligaciones para su ahijado y su figura ha sido proverbializada
como ejemplo de generosidad. El padrino venia a ser por la
actitud afectuosa e indulgente para con el ahijado el
contrapunto de la figura paterna autoritaria y exigente. Es asi
como un viejo refrdn zahiere precisamente la engafiosa
generosidad de aquellos que en realidad usan la hacienda de
otros para ejercerla: «Del pan de mi compadre, buen zatico a mi
ahijado» (Campos & Barella, n.2317). Las obligaciones del
padrino estaban ritualizadas, en determinadas fiestas, como la
Pascua, era acostumbrado recibir del padrino un pan llamado
"hornazo" o "pan prefiao", si lleva longaniza dentro, o "mona" si
lleva huevo y que se iba a comer en el campo. Estos regalos de
pan y otros alimentos comenzaban ya en el bautizo hacia la
madre y se reiteraban cada afo pero destinado al ahijado hasta
que éste alcanzaba la mayoria de edad (Casas Gaspar 1947).

El pan ha sido el signo por excelencia del ejercicio de la
reciprocidad y de la comensalidad y por ello simbolo ritual. Las
coimplicaciones entre reciprocidad y comensalidad tienen
numerosos y sugerentes matices. En los rituales festivos de la
cultura espafola aparece el pan en muy diversas formas: "pan
bendito", "pan caridad", "bodigo", "roscas del santo", "roscas de
ramos", etc... ofrendas todas ellas aportadas por el comun de los
vecinos o por cofradias o por familiares de difuntos, bendecidas
por los sacerdotes y repartidas luego entre los propios vecinos,
los pobres, los viajeros y caminantes o recogidas por el mismo
sacerdote para su manutencién. Algunas de estas ofrendas,
especialmente las destinadas a determinados santos como San
Antén, San Blas , San Gregorio o Santa Quiteria tenian la doble
funcién de ofrenda y amuleto, es decir, la correspondencia con
el santo por la proteccién recibida y a la vez la transformacion
del pan, una vez bendecido y aceptado como ofrenda, en
alimento-medicina que previene contra los males de garganta o
cualquier otro tipo de enfermedades. Era creencia comun que



173

estos panes bendecidos no se ponfan duros y podian comerse
siempre que se necesitara de sus virtudes.

La mayoria de los panes rituales entregados como ofrenda
a la Tglesia convertian a ésta en lugar de redistribucién bajo dos
justificaciones ideol6gicas: la primera, la caridad, es decir, el
ejercicio del don puro; la segunda, la reciprocidad intervecinal,
es decir, el ejercicio del sentido de comunidad. En uno y en otro
caso, los panes se repartian (se reparten) incitando a la
comensalidad, pero no con el mismo significado. En los tiempos
de hambre, y hay constancia desde el siglo XVII al menos, el
pan caridad que los vecinos de una poblacién entregaban en
determinadas fiestas era exclusivamente destinado a pobres y
mendigos que recorrian Castilla y otras tierras. Venian a ser
estos rituales como una reproduccién mds ocasional por parte
de las comunidades locales de lo que algunos grandes
monasterios como el de Uclés realizaban periédicamente. La
comensalidad que fomentaban estaba restringida al grupo
receptor. En los buenos tiempos y en ausencia de mendigos
estas fiestas de distribucion pasaban a ser ejercicios de
ostentacién y también de comensalidad entre vecinos.

Los bodigos y otros panes se empleaban por otro lado en
rituales funerarios. Eran incluso ofrendas testamentarias que los
familiares del difunto llevaban semanalmente a la iglesia,
antiguos lugares de enterramiento, y depositaban sobre un pafio
alumbrado por un cabo de vela durante el tiempo de luto. Panes
y velas se situaban mientras los oficios sobre las tumbas. Estos
bodigos eran recogidos luego por el sacerdote o repartidos entre
los pobres. La prictica del banquete funerario fue muy comun
en varias partes de Espafia. La comensalidad generada con
motivo del duelo connotaba la necesaria reestructuracion del
grupo social tras la pérdida de alguno de sus miembros (Casas
Gaspar 1947). Pero ha sido el contraste entre la situacién de
duelo y dolor del entierro y la posterior actitud desenfadada del
banquete lo proverbializado: «El muerto al hoyo y el vivo al
bollo» (Campos & Barella, n2054) cuyos matices de
significacién son variados y algunos evidentemente humoristicos
o sarcdsticos. En el mismo contexto de la muerte y por
generalizacion, de la desgracia, se proverbializa la capacidad de
superarla, de hacerla mds llevadera por medio del pan. Se dice y
también con sorna que «Los duelos con pan son menos»



174

(Campos & Barella, n.1244), es decir, que la herencia recibida
borra facilmente el desconsuelo por la muerte de un ser querido
y, por extensién, que el dolor y la desgracia siempre es menor
para aquellos que disfrutan de riquezas. Una muestra mds del
humor y sarcasmo con la que las clases pobres contemplan la
desigualdad social, visible incluso en los golpes de la adversa
fortuna.

La intensa y constante inscripcién del pan en las relaciones
sociales lleva en tltimo término a la capacidad de generalizacion
entre todas ellas. Compartir el pan es la definicién misma de
estar en compaiiia. El juego semdntico tiene a la vez una base
metonimica y otra metaférica. Se sabe que la palabra latina
altomedieval companagium deriva de panis y designaba al otro
alimento que acompana al pan, lo que se come con pan. En
castellano qued6 "compango", pero es palabra desusada. En las
lenguas romances y en castellano y en cataldn al menos,
"compafero" y "compaifiia" designaba la compartida relacién
social de quienes parten el pan y lo comen juntos. (Sin embargo
una antigua palabra ya desusada, "companon" era un eufemismo
para aludir a cualquiera de los dos testiculos) (Corominas 1982).
La extensién metonimica lleva el pan hasta los limites del
alimento y sobre ella, el desplazamiento metaférico que lleva el
pan hasta el horizonte mismo de la relacién social. Hay un viejo
refrdn castellano aun vigente que lo indica de manera escueta y
profunda: «El pan comido, la compainia deshecha» (Campos &
Barella, n.881) y que se emplea en tono de critica social para
calificar una relacién social interesada. Y que tiene como
trasfondo toda esa funcién ritual del pan que engloba
reciprocidad y comensalidad. Parece entenderse que si la
comensalidad configura, funda la relacién, la reciprocidad
deberia ampliarla. El pan tiene en la proverbializacion
castellana un componente de visién realista de la vida y las
relaciones humanas que se desea ver transmutada en gesto
moral, expresién simbdlica del don puro, de bondad. Uno de los
desplazamientos metaféricos mas relevantes y que otra vez
asume la analogia pan/hombre puede verse en la frase
proverbial con la que se solia y se suele aun describir a una
persona extremadamente bondadosa: «Es un pedazo de pan». El
asiento de la metdfora no es sélo el pan, es el pan partido, el
don. La frase sin embargo admite igualmente un leve matiz



175

peyorativo, pues ser una buena persona no es sino una forma de
senalar a una victima.

El desplazamiento metaférico eleva el pan mds alld del
4mbito humano hasta caracterizarle como «Pan, cara de Dios»
(Correas, p.718) o designarle como «La gracia de Dios». Era el
pan, y los predicadores religiosos se encargaban de advertirlo en
los sermones por medio de citas biblicas, entre ellas las
referentes al regalo del mand del desierto al pueblo de Israel,
un don de Dios. Una creencia que se asentaba en la concepcion
campesina de que la cosecha, los productos del campo,
dependian en dltimo término de la voluntad de Dios. El «Pan
nuestro de cada dia» ademds de oracién era en cierto modo un
continuo ensalmo propiciatorio. No sélo el pan ritual, sino todo
pan se consideraba "bendito" y si se caia un trozo al suelo debia
recogerse inmediatamente y besarse.

Sin embargo, el pan, cuerpo de Cristo, sacramento
institucionalizado de la Iglesia Cristiana no ha recibido en la
tradicion oral castellana una especial atencién. Sélo dos apuntes
finalmente para mostrar el uso de este tltimo significado. Una
adivinanza, que tienen numerosas variantes y es bastante
conocida por diversas partes de Espafa alude a ello en una
forma que parece casi una blasfemia:

«No soy Dios ni espero serlo,

ni la Virgen fue mi madre.

Y quitdndome el ser que tengo,
seré tan Dios como Dios Padre».
(Machado, n.1001)

Ese tono de blasfemia y por lo tanto de palabra tabu es el
que tiene la expresion "iHostia!", es decir, "Cuerpo de Cristo",
expresién también blasfema en el Siglo de Oro, a la que ha
llegado a sustituir. "iLa hostia!" es una férmula descarnada e
insolente de aludir al culmen de algo, a lo supremo, al sumum, y
comporta una descreida inversién de los valores, pues
instrumentaliza un simbolo sagrado para designar lo profano.

Este complejo juego de extensiénes metonimicas y
desplazamientos metaféricos focalizados sobre el pan dan
dimensién explicita de lo que puede llegar a ser una cultura, en
este caso, la cultura espafiola, como cultura del pan. El mundo



176

visto a través del pan que proporciona la cultura espafola es
como he tratado de exponer todo un mundo. La
proverbializacién nos da los trazos marcados de esa vision. La
analogia bdsica que la recorre es la analogia entre el pan y el
hombre, a ambos los reconocemos como constructores y
constructos de esta cultura. En esta cultura el hombre hace el
pan, y le ha dotado ademds de sentido, de tanto sentido que
también el pan hace al hombre.

Bibliografia

Campos, J.G. & A. Barella 1975. Diccionario de refranes.
Madrid: Real Academia Espaiiola. (Se cita por
numeracion).

Casas Gaspar, E. 1947. Costumbres esparnolas de nacimiento,
noviazgo, casamiento y muerte. Madrid: Ed. Escelicer.

Corominas, J. 1982. Diccionario etimoldgico de la lengua
castellana. Madrid: Ed. Gredos.

Correas, G. (1627) 1967. Vocabulario de refranes y frases
proverbiales. Bordeaux: Institut d’études ibériques et ibéro-
américaines. (Se cita por paginacion).

Diccionario de autoridades (1726) 1969. Madrid: Ed. Gredos
(edicion facsimil).

Elias, L.V. & C. Muntion 1989. Los pastores de Cameros.
Madrid: Ministerio de agricultura, pesca y alimentacion.

Espinosa, A. E. 1946. Cuentos populares esparioles. Madrid:
Consejo superior de investigaciones cientificas. (Se cita por
numeracion).

Frigole, J. 1987. Metédforas domésticas y culinarias sobre la
mujer y la reproduccién en el drea mediterrdnea;
aproximacién a un sistema conceptual. Revista Espariola de
Investigaciones Socioldgicas 40:135-157.

Garcia Sanz, A. 1986. Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen en
Castilla la Vieja. Madrid: Ed. Akal.

Luengo, J.L. 1976. Historia de la Agricultura. Madrid: Istmo.

Machado, A. 1880. Coleccion de enigmas y adivinanzas en forma
de diccionario. Sevilla: R. Baldaraque. (Se cita por
numeracion).



177

Martinez Kleiser, L. 1953. Refranero general ideolégico esparnol.
Madrid: Real Academia Espafiola. (Se cita por
numeracién). (Esta recopilacion de refranes recoge
colecciones de refranes desde el S. XIV hasta el S. XX).

Ramos Pérez, H. 1976. La cerdmica popular de Zamora.
Zamora: Imp. Rail.

Rodriguez Marin, F. 1926. Mas de 21000 refranes castellanos.
Madrid: Rev. de Archivos, Bibliotecas y Museos. (Se cita
por paginacién). i

Sorapdn de Rieros, S. J. (1610) 1949. Medicina espariola
contenida en proverbios vulgares de nuestra lengua. Madrid:
Cosano (edicion facsimil).

Villegas, A. 1982. "Panaderia tradicional", en Molinos y
panaderias tradicionales, por J. Escalera y A Villegas,
pp-179-318. Madrid: Editora nacional.

Resumen

El A. adopta el pan como pretexto para lograr una mds
profunda comprensién de una cultura como la espafiola,
precisamente una de las culturas cuya antigua concepciéon como
tal estaba ligada al pan. Y como material bdsico de andlisis
toma los textos de la tradicién oral castellana referentes al pan,
por lo que la imagen resultante acaba siendo la del "pan
proverbial", una especie de imagen cristalizada, transparente,
pero cuyo interior lo ocupa un amplio campo sémantico en el
quel el pan aparece asociado a los cereales, la comida y los
alimentos en general, la division sexual del trabajo, la crianza de
los hijos, la vida doméstica y el gobierno de una casa, las
relaciones sociales extradomésticas y las normas y valores que
las rigen, etc.

Sommario

L’A. utilizza il pane come pretesto per giungere ad una
maggiore comprensione di una cultura come quella spagnola,



178

cio¢ una delle culture la cui antica concezione come tale era
legata al pane. Come materiale di base per I'analisi utilizza i
testi della tradizione orale castigliana che si riferiscono al pane,
e la immagine che ne risulta di conseguenza & quella del "pane
proverbiale", una specie di immagine cristallizzata, trasparente,
il cui interno pero & occupato da un ampio campo semantico nel
quale il pane appare associato ai cereali, al pasto e agli alimenti
in generale, alla divisione sessuale del lavoro, all’allevamento dei
figli, alla vita domestica e alla conduzione della casa, alle
relazioni sociali extradomestiche e alle norme e ai valori che le
guidano, ecc.



