
EL PAN PROVERBIAL: PAN PARA HABLAR, PAN
PARA PENSAR

Honorio M. Velasco
UNED, Madrid

Cultura, ese término que define el horizonte de trabajo de
los antropólogos, y que hemos convertido en uno de los
términos más globalizadores, con la ambición de referirnos con
él a los modos de vida de las sociedades humanas, tenía sin
embargo en las sociedades europeas mediterráneas otro sentido
bien distinto hasta el siglo XIX. Los Diccionarios de la lengua
castellana, por ejemplo, de los siglos XVII, XVIII y XIX son
bien explícitos. En ellos aparece como voz que designaba
primero y en general el cultivo del campo, y debe entenderse
entonces, el trabajo y cuidado de la tierra y específicamente el
conjunto de procesos productivos relacionados con los cereales.
El gran producto de la cultura era pues principalmente el pan.
En segundo lugar y por extensión metafórica la cultura
designaba «el cuidado y aplicación para que alguna cosa se
perfeccione, como la enseñanza en un joven, para que pueda
lucir su entendimiento» (Diccionario de Autoridades, 1969). Es
decir, el esfuerzo, aplicación y cuidado que se tenía como
normativo en el trabajo de la tierra servía de modelo para todo
otro proceso de perfeccionamiento y en particular para la
crianza y educación de los jóvenes. Ser hombre, y hombre culto,
- y no es difícil ver en ello una influencia del modo de entender
la educación característico del mundo latino - era pues el otro
gran resultado de la cultura. Al introducir el término en el
vocabulario de la antropología al fin y al cabo no hemos hecho
otra cosa que generalizar, pero ya por extensión metonírnica y
con la pretensión de abarcar a las muy diversas sociedades
humanas, un término gestado en una sociedad agricola
cerealista, pero que había adquirido ya en ella la posibilidad de
referirse con él a los seres humanos aprovenchando una
seguramente vieja analogía entre las plantas y los hombres.

Estas reveladoras conexiones me permiten justificar una

L”Uomo, Volume III n.s. - n. I, 1990



154

estrategia de análisis: adoptar el pan como pretexto para lograr
una más profunda comprensión de una cultura como la
española, precisamante una de las culturas cuya antigua
concepción como tal estaba ligada al pan. Siempre que hacemos
un análisis antropológico de un sector o una parcela de una
cultura pretendemos en última instancia profundizar en el
conocimiento de la cultura en cuestión como un todo. Nos lo
permite esa especie de trama, de sutiles hilos que enlazan los
elementos de toda cultura. El estudio de una "cultura del pan"
en España se convierte siempre en un estudio de la cultura
española. Pero cabe suponer que no sea el pan un elemento
cualquiera, sino uno central, aquel respecto al cual se aplicaba el
proprio término de "cultura", por eso y como pretexto puede
resultar más sugerente.

He tomado como material básico de análisis los textos de la
tradición oral castellana - principalmente refranes, cuentos,
leyendas, adivinanzas, etc. - referentes al pan, por lo que la
imagen resultante acaba siendo la del "pan proverbial", una
especie de imagen cristalizada, transparente, pero cuyo interior
lo ocupa un amplio campo semántico en el que el pan aparece
asociado a los cereales, la comida y los alimentos en general, la
división sexual del trabajo, la crianza de los hijos, la vida
doméstica y el gobierno de una casa, las relaciones sociales
extradomésticas y las normás y valores que las rigen, las
relaciones sexuales, el mercado, los viajes, el sentido de
comunidad, la valía de una tierra y de las gentes que la ocupan,
la razón de las guerras, las creencias religiosas, etc. Esa enorme
carga de denotaciones y connotaciones que tiene el pan en la
tradición oral castellana pone en evidencia hasta dónde puede
haber sido elemento central de esta cultura.

Conviene precisar previamente algo acerca de los textos de
la tradición oral que he seleccionado como material básico de
análisis. Pertenecen a distintas colecciones paremiológicas,
enigmísticas o de cuentos confeccionadas por distintos
recopiladores a lo largo de un arco temporal que va desde el
siglo XIV hasta el siglo XX y que recogen el habla de
campesinos y de burgueses, habitantes de aldeas y ciudades de
las dos Castillas, Extremadura y Andalucía. Cabe hacer pues
dos limitaciones a la pretensión de referencia a la cultura
española. Presumibilmente una buena parte de las sugerencias



155

aquí expuestas podrían ser tambien generalizables para zonas
como Cataluña, el Pais Valenciano, Baleares, el Pais Vasco,
Galicia y Canarias, pero eso conllevaría necesariamente un
continuo contraste con textos pertenencies a la tradición oral de
estas otras zonas, que en aras de una claridad expositiva he
preferido dejar por el momento a un lado. Por otra parte,
trabajar con la tradición oral no tiene que implicar
necesariamente que se entienda como acumulativa. Muchos
textos han dejado de usarse y son hoy escasamente conocidos.
Otros han permanencido en uso a lo largo del tiempo, a veces
manteniendo el mismo sentido, otras asumiendo un sentido
distinto. Pero eso les convierte en materiales aun más valiosos,
pues permiten poner de relieve tanto los aspectos cambiantes de
la cultura como aquellas pautas que permanecen constantes a
través del tiempo.

No puede pretenderse por otro lado de los textos de la
tradición oral que proporcionen una visión omnicomprensiva de
la cultura española ni siquiera de un aspecto de ella, pero si que
se manifiesten en ellos los relieves que las ideas básicas, los
valores, las normas y creencias de una sociedad han marcado
respecto a un tema dado. La proverbialización es un proceso en
el tiempo y también la cristalización de un código cultural
relativamente común y compartido que precisamente es
invocado en contextos de situación determinados bajo una
pluralidad de usos retóricos. No debe creerse que la
proverbialización es una mera reproducción por inercia, sino un
utilísimo código de negociación en las interacciones sociales.

1. Una cultura del pan

Los campos de Castilla han sido y en buena parte siguen
siendo campos de agricultura extensiva. No hace mucho tiempo
se consideraban el granero de España. En ellos se cultivaban y
se cultivan fundamentalmente cereales por el sistema llamado
de "año y vez". Un sistema en el que las propiedades se dividen
en dos hojas, de las cuales cada año sólo una es cultivada,
mientras la otra permanece en barbecho. La tierra aparece
fragmentada en parcelas no demasiado extensas que son



156

propiedad por lo general de quienes las cultivan. En la meseta
castellana el trigo era el cultivo predominante. Se reservaba sin
embargo una cierta proporción de tierra para el cultivo de la
cebada y la avena. En las zonas de montaña, el trigo estaba
sustituido por el centeno, que ocupaba laderas aterrazadas e
incluso las tierras más altas. En medio de este extenso mar de
secano y como contraste aparecen áreas limitadas dedicadas al
cultivo de la vid como la ribera del Duero en la provincia de
Valladolid, y las comarcas de Toro, de Cebreros, de Valdepeñas,
etc. Además, en muchas poblaciones y aprovechando cualquier
caudal de agua, ya sea de rios, arroyos o pozos hay huertos
pequeños plantados de frutales y hortalizas, cuya producción se
destinaba y se destina fundamentalmente al consumo doméstico,
y el escaso excedente que de ellos pudiera obtenerse se llevaba y
se lleva al mercado semanal en la ciudad cabecera de comarca.

El paisaje de Extremadura y de buena parte de Andalucía
es otro. Tierras de secano también, pero con una distribución de
la propiedad y unas características de suelo bien distintas que en
Castilla. Suelos pobres, y extensas propiedades - dehesas -
cubiertas de encinas y alcornoques y destinadas a pastos de
invierno de ganados trashumantes que retornan en verano a las
tierras altas de Castilla. En otras zonas, inmensos campos de
olivares distribuidos también en extensas propiedades. Sólo de
cuando en cuando y en terrenos cercanos a las poblaciones se
encuentran pequeñas parcelas destinadas a cereal. La
distribución de la propiedad es por lo general extremadamente
desigual. La mayoría de la población rural durante siglos la han
conformado jornaleros sin tierras o pequeños propietarios.

Pan, vino y aceite constituyen el paradigma de la
producción agrícola extensiva en la España Interior. Un
paradigma que arranca posiblemente del periodo de la
romanización de la península ibérica y que quedó firmemente
establecido en los tiempos medievales de la reconquista y
repoblación de los territorios ocupados por musulmanes
(Luengo 1976). Este paradigma está enunciado en el viejo
refrán: «Pan de trigo, aceite de olivo y de la parra el vino»
(Martínez Kleiser, n. 48508), que además enuncia un cierto
orden y una procedencia preferencial. Como han escrito los
historiadores (García Sanz 1986), el pan era el alimento básico
en la España del Antiguo Régimen, lo que justifica su posición



157

primera en el orden de prioridades y que en términos
proverbiales se enunciaba así: «Antes pan que vino, antes vino
que tocino y antes tocino que lino» (Martínez Kleiser, n. 48705).
No es tanto su posición primera sino su funcionamiento como
prototipo lo que ha de ser destacado, de forma que en esta
cultura el pan asumía y condensaba todo el ámbito semántico
del alimento. Las líneas de esta densificación semántica son
complejas.

En primer lugar y de forma singular, la palabra "pan"
designa en castellano por extensión metonímica, a los cereales y
específicamente al trigo. Es decir, la propia planta es llamada
"pan". Hay referencias tempranas (siglo XII) en la lengua
castellana que así lo atestiguan (Corominas 1982) y en las
colecciones de refranes se encuentran normas de cultivo tales
como «En Marzo, los panes alzo›› (Martínez Kleiser, n. 61476),
«En Abril, echate de ventril y si pan vieres, pan esperes»
(Martínez Kleiser, n. 61479), o «Por San Pedro y Sahelices,
quiebra el pan por las raices» (Martínez Kleiser, n. 61497), o «El
pan acostado, su dueño levantado» (Martínez Kleiser, n. 61457)
que son bien explícitas.

Tal extensión metonímica se asienta por un lado en una
concepción procesual de la producción agrícola, de la "cultura"
en sentido primigenio. En la tradición oral el pan o el trigo son
definidos indicando las etapas por las que pasan en un proceso
de transformación de colores y de sexo. He aquí dos de las
adivinanzas más conocidas:

«Verde me crié,
rubio me cortaron,
rojo me molieron,
blanco me amasaron» (Machado, n. 999).

Forma que en algunas variantes termina «... y cocido me
comieron». Y:

«Mas de cuatro mil hermanos
entran por un agujero,
sacan el nombre de hembra
que el de varon lo perdieron».



158

Las tierras de cereal se han llamado en Castilla desde la
Edad Media, "tierras de pan llevar", y se usaba la palabra
"panificar" para referirse a la roturación y cultivo de una dehesa,
pues se entiende que es la misma entidad la que sufre esa serie
de transformaciones hasta acabar en alimento.

Entre los cereales, la tradición ha impuesto una especie de
jerarquía, cuya posición preeminente la ocupa el trigo. Se
encuentran sin embargo en las colecciones de cuentos algunos
curiosos relatos de confrontaciones entre trigo, cebada y
centeno, que posteriormente y con la introducción del maíz
traido de América en el siglo XVI se extienden a éste. Tales
cuentos parecen reflejar debates campesinos sobre la
oportunidad y conveniencia de sembrar unos u otros. Uno de
ellos recogido por Aurelio Espinosa en Briviesca, Burgos, hacia
1930 dice así:

«Sembró un labrador en un prado trigo, cebada y
centeno. Y cuando ya el grano estaba maduro salió a
cortarlo. Y empezó primero a cortar al trigo. Y
empezó el trigo a quejarse con el hombre y le dijo: -
Ay, que no me cortes a mí! No quiero que me cortes.
Corta a la cebada que no vale nada. A mí no me
cortes.

Y fue el hombre entonces a cortar la cebada. Y
empezó a cortarla, cuando también empezó a quejarse
con él y le dijo: -Ay que no me cortes a mí! Corta al
centeno, que no vale nada. A mí no me cortes.

Y fue el hombre a cortar al centeno. Y cuando
empezó a cortarlo, empezó a quejarse también y dijo: -
Ay que no me cortes a mí! No quiero que me cortes.
Corta a la cebada y al trigo. El trigo es más fuerte y no
sufre y la cebada ha hablado mal de mí.

Y el hombre no sabía qué hacer, si cortar al trigo,
a la cebada o al centeno. Conque entonces empiezan a
quejarse ellos otra vez todos a un tiempo y a excusarse
unos con otros. Y el trigo se enfadó con la cebada y la
dijo: -Y tú, porretuda, qué tienes que hablar? No
tienes porqué quejarte. Porretuda, si no vales nada si
no te llenan de basura. Y la cebada como le tenía
miedo al trigo, pues no le respondió. Pero al centeno



159

que seguía quejándose con el hombre le dijo: - y tu
para qué hablas, cañas vanas, tu que tempranito
espigas y tarde granas?

Y así siguieron quejándose y peleando. Y Dios les
castigó por eso y el hombre cortó a los tres. Y después
los paleó y los molió. Y el trigo y el centeno se los
comió el hombre y la cebada se la dió a los mulos»
(Espinosa, n. 98).

El cuento tiene casi pretensiones míticas pues explica y
justifica la diferenciación entre cereales para el hombre y para
el animal. El pan de cebada, remacha el refrán «es comida de
asno disimu1ada›› (Martínez Kleiser, n. 48554). Puede hablarse
en España de una geografía del pan. El pan de trigo define las
áreas de meseta, el de centeno las áreas de montaña y el pan de
panizo (es decir, de maíz), que sustituyó al centeno e incluso a la
castaña, las zonas húmedas del Norte. Pero es más una
geografía social, pues la preferencia por el pan de trigo ha sido
casi absoluta tanto entre campesinos como en las ciudades,
considerándose el pan de centeno o de panizo propio de zonas
rurales pobres y de tiempos de hambre. Hasta tal punto es el
pan de trigo signo de excelencia, que para ridiculizar a quienes
tienen pretensiones utópicas o inalcanzables se les decía en
frase proverbial si estaban buscando "pan de trastrigo"
(Correas, p.366). En especial las preferencias se han dirigido
hacia el pan candeal - de "cande", una palabra ya desusada que
designaba el color blanco - que se elabora a partir de una masa
de harina proveniente de una determinada variedad de trigo
extendida por muchas partes, pero alcanzó particular fama la
cultivada en los campos de Palencia, Valladolid, Burgos y norte
de Avila. El desprecio por el pan de centeno o el pan de panizo
está expresado en refranes como estos: «El pan de trigo, Dios lo
hizo, el de centeno no sé quien lo habrá hecho» (Martínez
Kleiser, n.48520), «El pan de centeno, para tu enemigo es
bueno» (Martínez Kleiser, n. 48554), «El pan de panizo,
Mahoma lo hizo, y pues lo hizo Mahoma, que él se lo coma»
(Martínez Kleiser, n. 48549). Un breve comentario sobre este
último refrán. Hay en castellano una cierta confusión entre pan
de mijo y pan de maiz. La tradición popular ha sustituido como
comida característica de los "moros" el pan de maiz, de



160

proveniencia americana, por el pan de mijo, de más antigua
proveniencia africana. Esta sustitución sólo se hizo en
determinadas zonas andaluzas y entre poblaciones residuales de
moriscos.

En fin, la construcción proverbial del pan como prototipo
de alimento se centra en el pan de trigo, pan blanco, valorado
por bondad, por excelencia, respecto a otros tipos de panes y
convertido por sinécdoque, en pan por antonomasia. Hay otras
características objeto de proverbialización que se adhieren a
este prototipo: una, el olor («De los olores el pan, de los sabores
la sal» [Martínez Kleiser, n. 48670]), otra, la esponjosidad («El
pan con ojos, el queso sin ellos y el vino que salte a ellos»
[Martínez Kleiser, n. 48499]. A comienzos del siglo XVII decía
Sorapán de Rieros (1949: 134) en un famoso tratado de
medicina: «que la masa lleve su debida cantidad de sal y de
levadura y vaya bien amasado con agua cuanta pudiere sufrir la
harina, que antes se incline a masa blanda que no a dura, de
manera que después de cocido el pan sea con ojos y no de miga
tupida...››. Del pan caliente se decía que entraba fácilmente y
que se le tenía como causante de trastornos digestivos. Pero en
muchas partes de Extremadura y Andalucía era y es
considerado un bocado apetitoso untado con aceite («Pan
caliente, aceite en medio y de allí, al cielo» [Martínez Kleiser, n.
48616]). Pero la cualidad más proverbializada ha sido la
oposición tierno-duro. El tiempo es una categoría que
transforma al pan. Pan "reciente" (tierno, mollete), pan
"asentado" y pan "duro" son las tres caracterizaciones de esa
transformación. La norma la establece el pan asentado y es
enunciada así en los siglos XVI y XVII: «Pan de ayer, carne de
hoy, y vino de antaño mantienen al hombre sano» (Martínez
Klesier, n. 48590). El pan reciente abre el apetito y fomenta la
comida a deshoras como objeto de tentación para los
muchachos que pedazo a pedazo acaban con el pan entero: «Un
mollete, hambre mete, y dos, por consiguiente, tres, algo es,
pero si el cuarto asoma y el quinto sale a la plaza, ya será razón
dejar para el medio día la media hogaza» (Martínez Kleiser,
n.48656). De esa forma comer pan reciente es uno de los signos
proverbiales del mal gobierno de una casa. El pan duro, sin
embargo no pierde su condición de pan («Pan de un día, pan de
vida, pan de dos, pan de Dios, pan de tres, pan se es» [Martínez



161

Kleiser, n. 48595]) y hace aflorar la condición básica que tiene el
pan de alimento, de modo que comer pan duro es la más
mínima y fundamental respuesta ante el hambre. «A buen
hambre no hay pan duro» (Martínez Kleiser, n. 29772), «Mas
vale pan duro que no ninguno» (Campos & Barella, n.2325). El
pan sobrante de las casas generalmente en forma de fragmentos
y duro, se daba en limosna a los mendigos y recibía el nombre
de "mendrugo". Al final de la escala de valoración de los
alimentos, el pan duro sirve también para definir las situaciones
extremas de miseria o de desgracia y la última de las posiciones
sociales, la del mendigo. Pero el uso ha hecho de esos refranes
referentes al pan duro fórmulas que explican el impulso que
genera la necesidad capaz de superar cualquier tipo de
dificultades.

El contraste entre el hambre y el pan es definitivo a la hora
de poner de relieve hasta dónde es el pan alimento básico y
hasta dónde se convierte en prototipo de alimento. Pero además
la proverbialización ha hecho del pan el horizonte de la
realidad, un doble horizonte que por un lado y con el pan de
trastrigo define la utopía y por el otro y con el pan duro define
la necesidad. Y la proverbialización define a la realidad misma
como pan. Hay una expresión castellana conocida desde los
albores de la lengua y usada aun hoy y comúnmente para exigir
una condición de realidad, de verdad y es: «Al pan, pan y al
vino, vino» (Campos & Barella, n.2323), es decir, la exigencia de
llamar a las cosas por su nombre, la exigencia de que las cosas y
las personas sean auténticas.

El pan es prototipo de alimento, pero no alimento
completo. «Dura el pan con migas de al» (Martínez Kleiser,
n.48486), se decía en los siglos XVI y XVII, «Bueno es el pan
con migas de al», se sigue diciendo en el siglo XX (Martínez
Kleiser, n. 48678). Y se desprecia a quien sólo come pan: «Pan
con pan, comida de tontos» (Campos & Barella, n. 2329).
Aunque se reconoce que el pan es indispensable en la comida:
«Ni mesa sin pan, ni ejército sin capitán» (Martínez Kleiser, n.
48672). La asociación entre pan, queso, vino y carne es repetida
en los refranes castellanos: «Pan y queso, mesa puesta es»
(Martínez Kleiser, n. 48676), «Pan y vino y parte en paraíso»
(Martínez Kleiser, n. 48710), «Pan que sobre, carne que baste y
vino que no falte» (Martínez Kleiser, n. 48706), etc. Una



162

palabra ya desusada "conducho" y cuyo significado ha sido ya
olvidado pero que conviene recordarlo, pues designaba «la
comida que podían pedir los Señores a sus vasallos y estaban
obligados estos a darla cuando se la pidiesen, especialmente
yendo de tránsito» (Diccionario de Autoridades 1969), se
empleaba proverbialmente para subrayar la insuficiencia del
pan. La palabra llegó a significar "manjares", pues según parece
esa especie de impuesto feudal implicaba que los vasallos
ofrecieran a sus señores lo mejor que pudieran darles. Los
refranes no inocentemente enunciaban que «Donde entra
conducho, no entra pan mucho» (Martínez Kleiser, n. 48488) y
«Quien conducho no come, con pan se compone» (Martínez
Kleiser, n. 48490) y con ello no se hacía otra cosa que marcar las
distinciones sociales usando como signos diacríticos, el
"conducho", es decir, la comida de los pudientes y el pan, es
decir, el alimento de los pobres. El carácter de alimento no
completo que tiene el pan aun encuentra en un mensaje
evangélico de múltiples lecturas «No sólo de pan vive el
hombre», una aplicación irónica en contextos en los que se
disfruta comiendo buenos manjares. De alimento básico a
alimento incompleto el pan recorre la distancia que hay entre la
igualdad que genera un alimento común y la desigualdad social
que se decanta ante la posibilidad de disfrutar de un alimento
variado.

El pan como prototipo del alimento tiene por otro lado un
funcionamiento metafórico de enorme riqueza. Recoge también
en esta linea de desarollo semántico una concepción procesual.
En una cultura agrícola y cerealista el trabajo en el campo por
lograr el pan llega a convertirse en modelo de todo trabajo y el
pan en prototipo de todo fruto del trabajo. Las versiones
españolas de la versión latina de la Biblia que se conoce por el
nombre de Vulgata realizadas a partir del XV contribuyeron a
difundir la creencia de que Dios al expulsar a Adán del Paraíso
le impuso como castigo literalmente «ganar el pan con el sudor
de la frente». Una imagen de perfecta comprensión para los
campesinos castellanos que trabajan la tierra en una meseta
sometida a un ciclo metereológico que se definía
proverbialmente como «nueve meses de invierno y tres de
infierno». «Ganarse el pan» (Correas, p. 694) ha quedado como
fórmula proverbial para referirse a todo tipo de ganarse la vida,



163

de conseguir dinero para la subsistencia o incluso de hacerse
rico. El pan se entiende como fruto del trabajo, conseguido
necesariamente con esfuerzo: «No hay pan sin afán» (Martínez
Kleiser, n. 22464), se decía y se dice, aunque siempre se aplica a
contextos en los que se comenta el esfuerzo de alguien por
conseguir algo. O bien, «Amasando se hace el pan» (Martínez
Kleiser, n. 22466) o «Hiñendo se hace el pan» (Martínez
Kleiser, n. 22469) que expresan la misma idea con un
significativo matiz. «Ganar el pan» es tradicionalmente una
alusión al trabajo masculino fuera de casa, «amasar el pan» sin
embargo alude al trabajo femenino en casa. En el Siglo de Oro
las clases pobres empleaban la frase «ganar un pedazo de pan»
para indicar la obligación de ganarse la vida trabajando. Hoy
día, los jornaleros utilizan una frase similar para explicar
resignadamente su reclutamiento para trabajos duros. Pero «ir
por un cacho de pan» es también la frase proverbial que los
tratantes de ganado utilizan cuando acuden a las ferias y
mercados con ánimo de obtener alguna ganancia con la compra-
venta de animales. Para ellos es un completo eufemismo, pues
obtienen importantes sumas de dinero en cada transacción. La
frase sin embargo ha caido en casi completo desuso en
ambientes urbanos.

«Ganarse el pan que uno come» es también la fórmula
proverbial con la que suele justificarse todo beneficio obtenido a
base del propio trabajo. Por el contrario, «Comer la sopa boba»,
alude a la antigua costumbre de cenar sopa hecha con rebanadas
de pan, llamadas en Castilla "sopas de ajo" cuyos ingredientes
fundamentales son pan, agua, aceite o manteca de cerdo, un
huevo y condimentadas con ajo, aún vigente en muchas zonas
rurales castellanas, y es el modo de recriminar a alguien que
recibe alimento sin aportar trabajo y que en particular emplean
padres trabajadores para avergonzar a hijos holgazanes.

Además el aliento anticlerical que suele aflorar a veces en
las comunidades campesinas españolas tenía una forma
tradicional de expresarse en refranes similares a éstos: «Como
la moza del abad, que no cuece y tiene pan» o «Hija María, con
quién te quieres casar? - Con el cura, madre, que no amasa y
tiene pan» (Martínez Kleiser, n. 57021).

Pero no simplemente el fruto del trabajo, sino que el pan
formaba parte del salario básico. Los contratos tradicionales de



164

jornaleros incluían la aportación por parte de los patronos de la
comida deldía. En particular, la comida de los pastores riojanos
transterminantes y trashumantes era sufragada por los amos.
Se les entregaba el pan en hogazas y con él aceite 0 manteca,
queso, carne en adobo o seca y sal. A este conjunto se le
denominaba el "avío" o la "collera" (Elías & Muntión 1989). En
La Mancha a los pastores se les daba una fanega de candeal y
cuatro libras de aceite por mes al mayoral y a los zagales, y
media fanega y dos libras a los muchachos. Ellos -mismos debían
encargarse de moler el candeal que les daban y de amasar y
hacer las tortas para lo que el amo debía entregarle una piel
curtida donde amasar y extenderlas. El pan era el elemento
fundamental y se les daba hasta siete fanegas para toda la
temporada. La dieta de los pastores se componía en buena
medida de guisos de pan, ya sea en forma de "migas" (pan
desmenuzado) o "sopas" (rebanadas de pan) con leche y azucar
para formar las llamadas "migas canas" o con agua, ajo y
pimentón, para las "sopas caladas", e incluso con sangre para
hacer en el caldero las "tortillas de fregue". Uno de los refranes
castellanos más conocido, y mas constantemente usado a través
de los tiempos dice: «Con pan y vino se anda el camino»
(Martínez Kleiser, n. 48643) y en forma variante: «Pan y vino
anda el camino que no mozo garrido» (Martínez Kleiser, n.
48642). Con él se reclama el derecho a la manutención, al
alimento, al salario, pues todo trabajo - metafóricamente
insinuado en "camino" - exige ser equitativamente
recompensado. Con toda probabilidad este viejo refrán tenía su
primordial contexto en las antiguas fórmulas de contratación de
los pastores trashumantes.

Llevar pan era hace tiempo un bagaje necesario para quien
se disponía a hacer un viaje. Este es otro de los significados de
«Con pan y vino se hace el camino», pues para un viajero llevar
pan implicaba no verse obligado a pedirlo o bien poder seguir
alimentándose aun cuando viajara por zonas pobres. Disponer
de pan es un indicador de autonomía y no disponer de pan era
un modo de menospreciar a las comunidades, en realidad una
forma de sociocentrismo, pues con ello se trataba de mostrar
por contraste el valor de la comunidad de procedencia y la
miseria de cualquier otra comunidad vecina. Así hay muchos
refranes que recomiendan a imaginarios viajeros llevar el pan si



165

es que tienen que pasar por tierras miserables como las
de...«Cuando fueres a Linares, lleva pan en los costales»
(Martínez Kleiser, n. 27268), «Si vas a Infantes, lleva pan antes»
(Martínez Kleiser, n. 27168), «Si vas a Brenes, lleva pan que
cenes y si has de pernoctar, lleva qué almorzar» (Martínez
Kleiser, n. 26696), «A Amayas, sin pan no vayas» (Martínez
Kleiser, n. 26524), «Si vas a La Vega, lleva pan en la talega,
hallarás quien te lo coma, mas no quien te diga "toma"››
(Martínez Kleiser, n. 28052), etc. Este último no sólo muestra
desprecio hacia La Vega por mísera, sino por inhospitalaria, Si
de un pueblo se dice que es "pobre en pan", aunque sea rico en
otras cosas, se le está menospreciando: «En Alcazar de San
Juan, mucho vino y poco pan» (Martínez Kleiser, n. 26466), «En
Carrascosa del Pinar, mucha leña y poco pan» (Martínez
Kleiser, n. 26800), aunque hasta la riqueza puede servir para
ironizar sobre la miseria, como cuando se dice que «En
Navadijos, poco pan y muchos hijos» (Martínez Kleiser, n.
27507) , o «Cardeñosa, camino real, rico en piojos y pobre en
pan» (Martínez Kleiser, n. 26791) o «Esparragosa de lares, larga
de putas y corta de panes» (Martínez Kleiser, n. 26988). Para
todo este sistema tradicional de valoración, "pobre en pan" es
simple y llanamente, ser pobre, la situación óptima para aceptar
la dependencia. Curiosamente cuando se alaba el pan de alguna
población el enunciado tiene un estricto sentido literal. No es
que se quiera admirar ese pueblo por su riqueza, sino sólo por la
bondad del pan. Así cobró fama en Castilla el pan de Bamba 0
el pan de Zaratán, etc. Sin embargo, del Madrid de finales de
siglo XVII se decía que el «pan era como tierra y el vino como
agua» y no sólo pretendíase con ello vituperar el alimento o la
bebida, sino también los vicios de la Corte (Martínez Kleiser, n.
27333).

La casa y la compañia. El pan como nucleo de la relación social

Partiendo otra vez de extensiónes metonímicas para
continuar por los desplazamientos metafóricos del pan en la
cultura española, la primera alusión ha de ser al contexto
doméstico. Siendo alimento básico, el pan adopta el contorno



166

moral de la casa y se inscribe en las relaciones entre marido y
mujer, entre padres e hijos e incluso entre parientes y vecinos,
entre amos y criados y tonaliza las relaciones entre sexos para
finalmente definir esa modalidad fundamental de relación social
que es estar en compañía.

En los hogares campesinos y especialmente en las grandes
casas o en las casas aisladas era usual y también norma la
fabricación propia del pan. Exento o adosado a las casas había
un pequeño horno de cocer el pan. Un horno construido en alto,
con una sola estancia de forma cúbica o de bóveda, una sola
boca por donde introducir la leña y la masa y una salida de
humo situada en la parte opuesta a la boca o encima de ella.
Para calentarlo se empleaba leña menuda, paja, escoba e incluso
deshecho doméstico de todo tipo, pues el déficit de energía ha
sido a veces crónico. Una vez calentado el horno y preparada la
masa se retiraba el rescoldo, se limpiaba el suelo y se
introducían los panes previamente cortados, labrados y
pinchados por medio de una pala de mango largo (Villegas
1982). Ya cocidos se retiraban con la misma pala. Esta
operación está definida por una muy conocida adivinanza:

«Cien redonditos en un redondón,
un mete y saca
y un quita y pon» (Machado, n.530).

En algunas poblaciones alfareras se fabricaban pequeños
hornos domésticos de arcilla y móviles, de cabida para cuatro o
cinco panes, también calentados con leña, que conservaban muy
bien el calor y permitían comer pan reciente (de dos o tres días)
y que aun se usan para hacer dulces. Tales hornos eran más
comunes en casas acomodadas que en las pobres (Ramos 1976).

Sin embargo una situación más frecuente era la del uso
compartido de hornos comunes. En la casa sólo se hacía la
primera parte del proceso, es decir, la preparación de la masa y
luego se acudía con ella al horno, atendido por alguien cuyo
servicio era costeado por el común de vecinos o bien usado por
el sistema de vez por cada vecino. En este segundo caso, el pan
era considerado igualmente hecho en casa, "casero". De todos
modos en poblaciones de cierto rango y naturalmente en las
ciudades la fabricación del pan corría a cargo de un gremio, el



167

de los panaderos. La actividad comercial de éstos la
desempeñaban generalmente mujeres. Y en todo caso las
clientas habituales eran y en buena medida siguen siendo
mujeres. Pero todo el proceso de fabricación y consumo del pan,
incluida la ~ molienda del trigo, el cernido, el amasado, el
horneado ha sido convertido por la proverbialización en foco de
donde parten diversos hilos metafóricos para la maraña de las
relaciones sociales.

El pan era elemento tan cotidiano que la frase evangélica
del «pan nuestro de cada día» (Correas, p.718) servía y sirve
para designar la cotidianidad misma. Todo acontecimiento
ordinario, constante, ya sea pelea doméstica, actividad laboral,
suceso social de cualquier índole es eso, "pan cotidiano", pero
especialmente lo que ocurre en el ámbito de la casa. Algo que
tiene una ambigüa valoración, pues por un lado llega a producir
hastío, pero por el otro representa lo conocido, lo habitual, lo
seguro. (Por ejemplo lo expresado en: «El pan de casa, cansa»
[Martínez Kleiser, n.48568] o «Pan casero, siempre es bueno»
[Martínez Kleiser, n.48556]).

La marcha de la casa se centra en buena medida en torno
al pan. Bajo el ideal de autosuficiencia el pan hecho en casa era
considerado «barato y bueno» (Martínez Kleiser, n.48557). A
juzgar por la abundancia de refranes en las colecciones del Siglo
de Oro relativas a ello, en esa época debió de generalizarse la
costumbre de comprar el pan a las panaderas, aunque con
notables resistencias, porque ineludiblemente en el contraste
siempre se valora más el pan hecho en casa: «Con el pan casero
no vende el panadero» (Martínez Kleiser, n. 48555), «Hecho a
provecho, como pan casero» (Martínez Kleiser, n.48570), «Pan
casero, pégase al cuerpo» (Martínez Kleiser, n.48562), «Pan de
panadera, hambre verdadera» (Martínez Kleiser, n.48574), «En
la casa que se compra el pan, no se ataja un real» (Martínez
Kleiser, n.48579). Todavía en las colecciones paremiológicas de
finales del siglo XIX y comienzos del XX, se insistía en que «El
pan de panadera gusta mucho y poco alimenta» (Martínez
Kleiser, n.48575), «Pan que en la casa se amasa, hace prosperar
la casa» (Martínez Kleiser, n.48566), y sobre todo que «Quien
compra pan de panadera y vino de taberna, mantiene su casa y
la ajena» (Martínez Kleiser, n.48578), la de la panadera y la
tabernera, claro está.



168

El buen gobierno de una casa dependía pues de:
a) llevar pan a casa («Ay de quien vuelve a casa y pan no

trae» [Martínez Kleiser, n.50799]), o de que haya pan en casa
(«Donde no hay harina, todo es mohina» [M.Kleiser, n.51101]),

b) hacer el pan en casa,
c) comer pan asentado («Pan tierno y leña verde, la casa

pierde» (Martínez Kleiser, n.18587]),
d) emplear el trigo para fabricar pan y no para bollos o

tortas: «El pan de los bobos, todo en bollos» (Martínez Kleiser,
n.61205).

El ideal de independencia exigía pasar sacrificios antes de
pedir prestado al vecino: «Mas quiero pedir a mi cedazo pan
apretado, que mi vecino prestado» (Correas, p.535). La
pertenencia a la casa y la salvaguarda en ella era
suficientemente valorada como para contentarse con lo poco
que se tenga: «Más quiero en mi casa pan y cebolla, que en la
ajena comer olla» (Rodríguez Marin, p.293). «Mi casa, mi
hogaza y de mi hogar, las brasas» (Rodríguez Marín, p. 305)
como expresión suprema de valoración de lo propio.

La otra cara del pan casero es el hastío. Particularmente se
utilizaban refranes como «El pan de casa, cansa» o en su
formulación más antigua, «El pan de casa harta cedo» para
justificar maliciosa o resignadamente dos tipos de abandonos: el
del marido que sale fuera de casa en busca de otra mujer y el del
hijo que abandona la casa para buscarse la vida en otro lugar.
Para recriminar al hijo que abandona la casa se utilizaba un
refrán especialmente revelador pues el pan es empleado como
metáfora del hijo. Se decía: «Pan perdido, vuélvete a casa»
(Correas, p.459).

Una fórmula proverbial de pedir matrimonio es formular el
deseo de compartir el pan, mas exactamente: «Contigo, pan y
cebolla», por cierto muchas veces utilizada irónicamente. Pero
había hace tiempo en la tradición oral otras frases que hacían
alusión a la quiebra de la "luna de miel" tras un primer tiempo
de convivencia matrimonial. En vez de "luna de miel" se
empleaba hace tres siglos «El pan de la boda» (Correas, p.616)
para referirse al primer tiempo de casados en el que la solicitud
mutua caracteriza la relación de los esposos. En realidad era
más frecuente formular el fin del período que el periodo mismo.
«Se acabó el pan de la boda» se decía cuando se conocían las



169

primeras desaveniencias. El pan de la boda era en algunos
lugares el conjunto de aportaciones que parientes e invitados a
la boda hacían a los novios, muchas veces en celemines de trigo,
lo que les permitía mantenerse durante un cierto tiempo, luego
debían conseguirlo por sí mismos. En zonas, como Toledo, el
pan de boda lo amasaban las mozas invitadas algunos días antes
y era repartido luego entre los asistentes. En otras zonas, el pan
de la boda era en especial las tortas, bollos y dulces que se
partían y distribuían despues de la ceremonia entre los
asistentes y que debían elaborar generalmente la familia de la
novia. Otra frase proverbial «Tortas y pan pintado»
(Diccionario de Autoridades 1969) se emplea para significar por
contraste que los malos tiempos actuales son poca cosa
comparados con mayores males que pueden sobrevenir. Era
comun que la novia guardará un pedazo del pan de la boda en el
baul o el arca para que no les faltara nunca (Casas Gaspar
1947).

Varias formas eufemísticas de referirse a las relaciones
sexuales tienen en algunos de los procesos de elaboración del
pan su contexto generativo. Parecen mezclar la idea de trabajo y
la conducta sexual, de modo que pueden entenderse
ambigüamente y sólo la intención del hablante y el contexto de
la situación deslinda el significado. «Estar metidos en harina» o
"amasando" cuando se dice de un hombre y una mujer, aluden
maliciosamente al acto sexual. Una adivinanza castellana
describe el movimiento de las manos en el proceso de amasado
asi:

«Marimarta está tendida
y le meten una cuarta de carne viva».

La analogía entre la conducta sexual y el proceso de
elaboración del pan tiene como consecuencia la equivalencia
metafórica del producto y los hijos (Frigolé 1987).

La responsabilidad de los padres en la crianza de los hijos
es formulada en un principio que incluye la obligación de que en
tiempos de escasez se priven del pan para dárselo a ellos.
«Quitarse el pan de la boca» (Correas, p.707), se dice,
refiriéndose a la abnegación de aquellos que llegan a privarse de
lo necesario para poder mantenerlos. La misma frase se emplea



170

no obstante cuando los padres echan en cara la ingratitud con la
que devuelven tantos sacrificios por ellos realizados. La
disponibilidad de pan y el número de hijos que se tenga es algo
concebido en relación. Por eso una de las formas proverbiales
de expresar la pobreza es decir que se tienen «muchos hijos y
poco pan». Pero un cierto sentido providencialista aparece en la
creencia de que «Los hijos vienen con un pan debajo del brazo»,
es decir, cuando la familia aumenta, Dios provee de nuevos
modos de incrementar la renta familiar. En concreto, la frase
marca coincidencias singulares en el ciclo de los grupos
domésticos, tales como el nacimiento de un nuevo hijo y un
golpe de fortuna, una cosecha especialmente abundante o un
nuevo trabajo. De pasada, la frase además trata de contrarrestar
un posible control de natalidad, invitando a acoger a cuanto
l'lljOS «DÍOS HOS Óé».

La imagen del pan debajo del brazo de un niño es
particularmente gráfica pues el pan era considerado
fundamental para el crecimiento. A edad muy temprana se les
daba a los niños pan, pan blando o bien corteza de pan en la
época de la dentición. Aunque la diferencia entre comer pan
tierno y pan con corteza era un inequívoco indicador de la edad.
Quienes «comen pan con corteza» (Correas, p.711) son ya lo
suficientemente mayores como para trabajar y ganarse la vida.
Mientras que «comer el pan de los niños» (Correas, p. 711) era
una forma proverbial de indicar que alguien era ya tan viejo - ya
tan desdentado - que no podía comer del otro.

La intervención del pan en el crecimiento se entendía clara:
«Mucho pan a los muchachos y mucho pienso a los machos»
(Martínez Kleiser, n.48638) y «Pan puja, que no hierba mucha»
(Correas, p.459). Se pensaba que comer pan ensanchaba la cara:
«A más molletes, más mofletes›› (Martínez Kleiser, n.48636),
«Pan que presta pone la cara de fiesta» (Martínez Kleiser,
n.48633) y hace engordar: «Bollo crudo engorda el culo»
(Martínez Kleiser, n.48634), y que en la idea de que lo
semejante produce lo semejante, «El vino cria sangre, la carne,
carne, el pan panza y ande la danza» (Martínez Kleiser,
n.64228). La incidencia en el desarrollo moral era igualmente
expresada. Para la formación del caracter, la regla era ir con «el
pan y el palo» (Martínez Kleiser, n.54441) y la responsabilidad
de los padres, la obligación de cuidar de los hijos y la



171

importancia de la etapa infantil en el desarrollo futuro de la vida
adulta era expresada desde antiguo a través de una metáfora
extraída justo de la fase de hornada en la fabricación del pan.
Una vez más con la analogía pan hombre. «Al enhornar se
hacen los panes tuertos» (Martínez Kleiser, n.48758) se decía,
para explicar cómo la mala vida de los adultos se debía a
negligencia en su educación por parte de los padres. En la
fabricación artesanal del pan había al menos dos grados
profesionales el de aprendiz y el de maestro-pala. Era
responsabilidad de éste introducir los panes en el horno y
sacarlos. De él, de su habilidad con la pala depende que los
panes no queden torcidos, tuertos. La analogía se entiende más
con una forma de pan alargada que recibe distintos nombres en
las diferentes zonas españolas: "telera" en Andalucía, "torta" y
"barra" en otros lugares, etc.

Algunos aspectos de la relación amo-criados 0 ama-criadas
han sido proverbializados con el pan como mediación. Recibir el
pan es signo de dependencia igualmente aplicado a hijos y
criados. La tradición oral indica primero que es el pan lo que les
retiene en la casa y lo que les hace aparecer solícitosz «Quieres
que te siga el can? - Dale pan» (Martínez Kleiser, n.34255),
«Menea la cola el can, no por tí sino por el pan» (Martínez
Kleiser, n.34256). Pero además lamenta la ingratitud, pues
«Quien da pan a perro ajeno, pierde el pan y pierde el perro»
(Martínez Kleiser, n.33560). Explica también la aceptación
obligada de la dependencia por parte de los criados, pues «Por
dinero baila el perro y por pan si se lo dan» (Martínez Kleiser,
n.34258), e incluso la estoica actitud de soportar insultos y
vejaciones que se torna astucia pues se logra con ello vivir a
costa de otros. En las colecciones más antiguas aparece el
refrán «El porfiado albardán, comerá de tu pan» (Campos &
Barella, n.96), que en las versiones más actuales se formula
«Dame pan y dime tonto» (Campos & Barella, n.2316) En las
más antiguas, que parecen aludir vagamente a un cuento
tradicional, se utiliza la imagen del asno ("albardán", de
albarda), en las modernas, se recoge directamente el calificativo
de "tonto" (inútil) que sirve tanto para despreciar a criados que
no cumplen a satisfacción de los amos, como para referirse a
aquellos que amparados en la inocencia de la locura llegaban a
vivir de la caridad de sus convecinos sin trabajar.



172

Como j es bien conocido, en muchas sociedades
mediterráneas podían establecerse lazos de parentesco ficticio
aceptando el papel de padrino en el bautizo, lo que a la vez
convertía al padre y padrino en "compadres". Este sistema de
institucionalización de relaciones sociales antes estaba más
generalizado y hoy aun se mantiene vigente en zonas de
Extremadura y Andalucía. El padrino contraía determinadas
obligaciones para su ahijado y su figura ha sido proverbializada
como ejemplo de generosidad. El padrino venía a ser por la
actitud afectuosa e indulgente para con el ahijado el
contrapunto de la figura paterna autoritaria y exigente. Es así
como un viejo refrán zahiere precisamente la engañosa
generosidad de aquellos que en realidad usan la hacienda de
otros para ejercerla: «Del pan de mi compadre, buen zatico a mi
ahijado» (Campos & Barella, n.2317). Las obligaciones del
padrino estaban ritualizadas, en determinadas fiestas, como la
Pascua, era acostumbrado recibir del padrino un pan llamado
"hornazo" o "pan preñao", si lleva longaniza dentro, o "mona" si
lleva huevo y que se iba a comer en el campo. Estos regalos de
pan y otros alimentos comenzaban ya en el bautizo hacia la
madre y se reiteraban cada año pero destinado al ahijado hasta
que éste alcanzaba la mayoría de edad (Casas Gaspar 1947).

El pan ha sido el signo por excelencia del ejercicio de la
reciprocidad y de la comensalidad y por ello símbolo ritual. Las
coimplicaciones entre reciprocidad y comensalidad tienen
numerosos y sugerentes matices. En los rituales festivos de la
cultura española aparece el pan en muy diversas formas: "pan
bendito", "pan caridad", "bodigo", "roscas del santo", "roscas de
ramos", etc... ofrendas todas ellas aportadas por el comun de los
vecinos o por cofradías o por familiares de difuntos, bendecidas
por los sacerdotes y repartidas luego entre los propios vecinos,
los pobres, los viajeros y caminantes o recogidas por el mismo
sacerdote para su manutención. Algunas de estas ofrendas,
especialmente las destinadas a determinados santos como San
Antón, San Blas , San Gregorio o Santa Quiteria tenían la doble
función de ofrenda y amuleto, es decir, la correspondencia con
el santo por la protección recibida y a la vez la transformación
del pan, una vez bendecido y aceptado como ofrenda, en
alimento-medicina que previene contra los males de garganta o
cualquier otro tipo de enfermedades. Era creencia comun que



173

estos panes bendecidos no se ponían duros y podían comerse
siempre que se necesitara de sus virtudes.

La mayoría de los panes rituales entregados como ofrenda
a la Iglesia convertían a ésta en lugar de redistribución bajo dos
justificaciones ideológicas: la primera, la caridad, es decir, el
ejercicio del don puro; la segunda, la reciprocidad intervecinal,
es decir, el ejercicio del sentido de comunidad. En uno y en otro
caso, los panes se repartían (se reparten) incitando a la
comensalidad, pero no con el mismo significado. En los tiempos
de hambre, y hay constancia desde el siglo XVII al menos, el
pan caridad que los vecinos de una población entregaban en
determinadas fiestas era exclusivamente destinado a pobres y
mendigos que recorrían Castilla y otras tierras. Venían a ser
estos rituales como una reproducción más ocasional por parte
de las comunidades locales de lo que algunos grandes
monasterios como el de Uclés realizaban periódicamente. La
comensalidad que fomentaban estaba restringida al grupo
receptor. En los buenos tiempos y en ausencia de mendigos
estas fiestas de distribución pasaban a ser ejercicios de
ostentación y también de comensalidad entre vecinos.

Los bodigos y otros panes se empleaban por otro lado en
rituales funerarios. Eran incluso ofrendas testamentarias que los
familiares del difunto llevaban semanalmente a la iglesia,
antiguos lugares de enterramiento, y depositaban sobre un paño
alumbrado por un cabo de vela durante el tiempo de luto. Panes
y velas se situaban mientras los oficios sobre las tumbas. Estos
bodigos eran recogidos luego por el sacerdote o repartidos entre
los pobres. La práctica del banquete funerario fue muy comun
en varias partes de España. La comensalidad generada con
motivo del duelo connotaba la necesaria reestructuración del
grupo social tras la pérdida de alguno de sus miembros (Casas
Gaspar 1947). Pero ha sido el contraste entre la situación de
duelo y dolor del entierro y la posterior actitud desenfadada del
banquete lo proverbializado: «El muerto al hoyo y el vivo al
bollo» (Campos & Barella, n.2054) cuyos matices de
significación son variados y algunos evidentemente humorísticos
o sarcásticos. En el mismo contexto de la muerte y por
generalización, de la desgracia, se proverbializa la capacidad de
superarla, de hacerla más llevadera por medio del pan. Se dice y
también con sorna que «Los duelos con pan son menos»



174

(Campos &, Barella, n.1244), es decir, que la herencia recibida
borra fácilmente el desconsuelo por la muerte de un ser querido
y, por extensión, que el dolor y la desgracia siempre es menor
para aquellos que disfrutan de riquezas. Una muestra más del
humor y sarcasmo con la que las clases pobres contemplan la
desigualdad social, visible incluso en los golpes de la adversa
fortuna.

La intensa y constante inscripción del pan en las relaciones
sociales lleva en último término a la capacidad de generalización
entre todas ellas. Compartir el pan es la definición misma de
estar en compañía. El juego semántico tiene a la vez una base
metonímica y otra metafórica. Se sabe que la palabra latina
altomedieval companagium deriva de panis y designaba al otro
alimento que acompaña al pan, lo que se come con pan. En
castellano quedó "compango", pero es palabra desusada. En las
lenguas romances y en castellano y en catalán al menos,
"compañero" y "compañía" designaba la compartida relación
social de quienes parten el pan y lo comen juntos. (Sin embargo
una antigua palabra ya desusada, "compañon" era un eufemismo
para aludir a cualquiera de los dos testículos) (Corominas 1982).
La extensión metonímica lleva el pan hasta los límites del
alimento y sobre ella, el desplazamiento metafórico que lleva el
pan hasta el horizonte mismo de la relación social. Hay un viejo
refrán castellano aun vigente que lo indica de manera escueta y
profunda: «El pan comido, la compañía deshecha» (Campos &
Barella, n.881) y que se emplea en tono de crítica social para
calificar una relación social interesada. Y que tiene como
trasfondo toda esa función ritual del pan que engloba
reciprocidad y comensalidad. Parece entenderse que si la
comensalidad configura, funda la relación, la reciprocidad
debería ampliarla. El pan tiene en la proverbialización
castellana un componente de visión realista de la vida y las
relaciones humanas que se desea ver transmutada en gesto
moral, expresión simbólica del don puro, de bondad. Uno de los
desplazamientos metafóricos más relevantes y que otra vez
asume la analogía pan/hombre puede verse en la frase
proverbial con la que se solía y se suele aun describir a una
persona extremadamente bondadosa: «Es un pedazo de pan». El
asiento de la metáfora no es sólo el pan, es el pan partido, el
don. La frase sin embargo admite igualmente un leve matiz



175

peyorativo, pues ser una buena persona no es sino una forma de
señalar a una víctima.

El desplazamiento metafórico eleva el pan más allá del
ámbito humano hasta caracterizarle como «Pan, cara de Dios»
(Correas, p.718) o designarle como «La gracia de Dios». Era el
pan, y los predicadores religiosos se encargaban de advertirlo en
los sermones por medio de citas bíblicas, entre ellas las
referentes al regalo del maná del desierto al pueblo de Israel,
un don de Dios. Una creencia que se asentaba en la concepción
campesina de que la cosecha, los productos del campo,
dependían en último término de la voluntad de Dios. El «Pan
nuestro de cada día» además de oración era en cierto modo un
continuo ensalmo propiciatorio. No sólo el pan ritual, sino todo
pan se consideraba "bendito" y si se caía un trozo al suelo debía
recogerse inmediatamente y besarse.

Sin embargo, el pan, cuerpo de Cristo, sacramento
institucionalizado de la Iglesia Cristiana no ha recibido en la
tradicion oral castellana una especial atención. Sólo dos apuntes
finalmente para mostrar el uso de este último significado. Una
adivinanza, que tienen numerosas variantes y es bastante
conocida por diversas partes de España alude a ello en una
forma que parece casi una blasfemia:

«No soy Dios ni espero serlo,
ni la Virgen fue mi madre.
Y quitándome el ser que tengo,
seré tan Dios como Dios Padre».
(Machado, n.1001)

Ese tono de blasfemia y por lo tanto de palabra tabú es el
que tiene la expresión "¡Hostia!", es decir, "Cuerpo de Cristo",
expresión también blasfema en el Siglo de Oro, a la que ha
llegado a sustituir. "¡La hostia!" es una fórmula descarnada e
insolente de aludir al culmen de algo, a lo supremo, al sumum, y
comporta una descreida inversión de los valores, pues
instrumentaliza un símbolo sagrado para designar lo profano.

Este complejo juego de extensiónes metonímicas y
desplazamientos metafóricos focalizados sobre el pan dan
dimensión explícita de lo que puede llegar a ser una cultura, en
este caso, la cultura española, como cultura del pan. El mundo



176

visto a través del pan que proporciona la cultura española es
como he 1 tratado de exponer todo un mundo. La
proverbialización nos da los trazos marcados de esa visión. La
analogía básica que la recorre es la analogía entre el pan y el
hombre, a ambos los reconocemos como constructores y
constructos de esta cultura. En esta cultura el hombre hace el
pan, y le ha dotado además de sentido, de tanto sentido que
también el pan hace al hombre.

Bibliografia

Campos, J.G.' & A. Barella 1975. Diccionario de refranes.
Madrid: Real Academia Española. (Se cita por
numeración).

Casas Gaspar, E. 1947. Costumbres españolas de nacimiento,
noviazgo, casamiento y muerte. Madrid: Ed. Escelicer.

Corominas, J. 1982. Diccionario etimológico de la lengua
castellana. Madrid: Ed. Gredos.

Correas, G. (1627) 1967. Vocabulario de refranes y frases
proverbiales. Bordeaux: Institut d'études ibériques et íbéro-
américaines. (Se cita por paginación).

Diccionario de autoridades (1726) 1969. Madrid: Ed. Gredos
(edición facsimil).

Elias, L.V. & C. Muntion 1989. Los pastores de Cameros.
Madrid: Ministerio de agricultura, pesca y alimentación.

Espinosa, A. E. 1946. Cuentos populares españoles. Madrid:
Consejo superior de investigaciones científicas. (Se cita por
numeración). '

Frigole, J. 1987. Metáforas domésticas y culinarias sobre la
mujer y la reproducción en el área mediterránea;
aproximación a un sistema conceptual. Revista Española de
Investigaciones Sociológicas 40: 135-157.

Garcia Sanz, A. 1986. Desarrollo y crisis del Antiguo Régimen en
Castilla la Vieja. Madrid: Ed. Akal.

Luengo, J.L. 1976. Historia de la Agricultura. Madrid: Istmo.
Machado, A. 1880. Colección de enigmas y adivinanzas en forma

de diccionario. Sevilla: R. Baldaraque. (Se cita por
numeración).



177

Martínez Kleiser, L. 1953. Reƒranero general ideológico español.
Madrid: Real Academia Española. (Se cita por
numeración). (Esta recopilación de refranes recoge
colecciones de refranes desde el S. XIV hasta el S. XX).

Ramos Pérez, H. 1976. La cerámica popular de Zamora.
Zamora: Imp. Raúl.

Rodríguez Marín, F. 1926. Más de 21000 refranes castellanos.
Madrid: Rev. de Archivos, Bibliotecas y Museos. (Se cita
por paginación). '

Sorapán de Rieros, S. J. (1610) 1949. Medicina española
contenida en proverbios vulgares de nuestra lengua. Madrid:
Cosano (edición facsimil).

Villegas, A. 1982. "Panadería tradicional", en Molinos y
panaderías tradicionales, por J. Escalera y A Villegas,
pp.179-318. Madrid: Editora nacional.

Resumen

El A. adopta el pan como pretexto para lograr una más
profunda comprensión de una cultura como la española,
precisamente una de las culturas cuya antigua concepción como
tal estaba ligada al pan. Y como material básico de análisis
toma los textos de la tradición oral castellana referentes al pan,
por lo que la imagen resultante acaba siendo la del "pan
proverbial", una especie de imagen cristalizada, transparente,
pero cuyo interior lo ocupa un amplio campo sémantico en el
quel el pan aparece asociado a los cereales, la comida y los
alimentos en general, la división sexual del trabajo, la crianza de
los hijos, la vida doméstica y el gobierno de una casa, las
relaciones sociales extradomésticas y las normas y valores que
las rigen, etc.

Sommarìo

L'A. utilizza il pane come pretesto per giungere ad una
maggiore comprensione di una cultura come quella spagnola,



178

cioè una delle culture la cui antica concezione come tale era
legata al pane. Come materiale di base per l'analisi utilizza i
testi della tradizione orale castigliana che si riferiscono al pane,
e la immagine che ne risulta di conseguenza è queUa del "pane
proverbiale", una specie di immagine cristallizzata, trasparente,
il cui interno però è occupato da un ampio campo semantico nel
quale il pane appare associato ai cereali, al pasto e agli alimenti
in generale, alla divisione sessuale del lavoro, all'allevamento dei
figli, alla vita domestica e alla conduzione della casa, alle
relazioni sociali extradomestiche e alle norme e ai valori che le
guidano, ecc.


