
DE L'IDEOLOGÎ[E DANS L'EPOPEE DE BUBU ARDO GALO:
LECTURE D'UNE EPOPEE TRADITIONNELLE ZARMA
(NTGER)

Sandra Bornand
Université de Lausanne

La fiction comme élément d'étude anthropologique

Etudier des fictions narratives culturellement différentes recèle
un grand intérêt pour 1'anthropo1ogie, le récit révélant - sous ses
dehors de fiction - des aspects de la société qui a produit ce texte.
L'ana1yse de texte est donc un excellent moyen d'aborder, de lire
pourrais-je écrire, un société. Ceci est particulièrement vrai dans le
cas des récits oraux qui, pour être proférés aujourd'hui, ont dû être
mémorisés autrefois. Or la mémoire peut être comprise cormrie la
"prise de conscience du passé comme tel, qui implique: a) la
fixation; b) l'évocation ou rappel, qui en réalité est souvent
reconstruction volontaire; c) la reconnaissance et la localisation du
souvenir" (Cuvillier 1956: 144). Cette dimension reconstructive de
la mémoire, évoquée par Cuvillier, est un aspect important qu'il
s'agit de développer. Pour cela, il faut lui opposer la notion d'oubli,
non comme notion opposée mais complémentaire. L'oubli est
habituellement défini comme une défaillance normale de la mémoire
qui ne parvient pas à rappeler un souvenir. Ce souvenir serait en
réalité conservé (dans les cas non pathologiques du moins) et
simplement refoulé par le Surmoi dans l'inconscient pour se protéger
contre des phénomènes désagréables. La notion de refoulement
montre l'aspect sélectif de la mémoire lié à une histoire individuelle
"douloureuse", mais dans tous les cas il ne peut y avoir de mémoire
sans oubli, car l'oub1i a un sens:

Toute mémoire est, par définition, sélective. Elle
choisit et, par conséquent, elle élimine ce qui est plat,
ce qui paraît sans intérêt, mais qui, peut-être, dix ans,
vingt ans, cinquante ans plus tard, prendra, au
contraire, du relief (Vidal-Naquet 1994: 727).

L'U0m0, Volume IX n.s. - rm. 1/2, 1996



120

L'oubli contribue donc à la constitution de la mémoire en lui
conférant une dimension dynamique: la mémoire donne alors un
sens à la réalité passée, au présent et aux projets (à l'avenir donc) en
éliminant ce qui paraît sans intérêt pour le moment présent. La
mémoire est par conséquent choix.

Lorsqu'il s'agit de "mémoire collective" comprise à 1'instar de
Gérard Namer (19882 111-112) connue "mémoire d'un groupe qui
fonctionne dans la société sous forme de courant de pensée", la
reconstruction du passé s'appuie sur un contexte socioculturel
particulier et sur les motivations du présent. En fait, la société
organise la mémoire de chacun par des éléments fixateurs différents
selon les types de société:
- dans les sociétés occidentales, écrites, ces éléments sont par
exemple les objets et l'organisation des musées ou bibliothèques, les
monuments ou simplement les noms inscrits sur les plaques des rues.
- dans la société zarma qui nous intéresse ici, sa, base orale modifie
les éléments; ici ce sont les témoignages, les proverbes et les
différents récits oraux (notamment et surtout les épopées).

Mais dans les deux cas, l'Histoire et donc la mémoire indiquent
aux membres d'une société ce qui vaut la peine d'être fixé. On assiste
donc autant à une construction de la mémoire collective (ou
individuelle) qu'à une construction de l'oubli. Dans le cas des
épopées ou encore des généalogies, certains oublis permettent ou
d'asseoir un pouvoir et d'assurer ainsi une légitimité ou de réhabiliter
l'honneur de la société en question en omettant certains faits honteux
ou gênants. La tradition est ainsi essentielle, puisqu'elle donne une
signification au présent et légitime l'avenir. En fait, mémoriser
signifie reconstruire le passé en fonction du présent et, si l'épopée
nous donne des renseignements sur ce passé, elle nous révèle
beaucoup plus sur la société actuelle, puisqu'elle en exprime les
aspirations.

L'approche pragmatique

Cette réflexion sur le sens de l'épopée ne peut être menée sans
1'aide de la pragmatique. Cette méthode, élaborée par Malinowski
puis étendue, a l'avantage de réunir tous les aspects de l'énoncé,



121

puisqu'elle tient compte aussi bien de la forme que du contenu et du
contexte. Elle se distingue par conséquent des autres "écoles" qui
s'intéressent à l'étude des textes oraux, mais qui ne réalisent pas à
elles seules une approche vraiment globale de ces textes; en effet, la
méthode structurale n'est pas attentive à la forme dans laquelle sont
livrés ces textes, tandis que l'école formaliste est peu efficace pour la
découverte du sens. La méthode pragmatique pratiquée ici réalise
ainsi la synthèse de ces différentes "écoles". Elle tient en effet
compte de l'emploi des signes, c'est-à-dire aussi bien du contexte
social que de l'expression linguistique. Cette double approche est
très importante, puisque langage et société sont intimement liés et
s'impliquent réciproquement: d'une part, le langage n'existe que dans
et par une société qui le structure et d'autre part, il en est le ciment
indispensable puisqu'il n'y a pas de société sans langage. Il convient
donc d'associer l'approche linguistique à l'anthropologique. L'objet
de mon article, L'Ep0pée de Bubu Ardo Gala, illustre parfaitement la
nécessité de ne pas dissocier l'approche du langage de celle de la
société.

Par cette approche qui considère les textes et la culture dans
leur globalité, j'ai donc pu accomplir ce qu'Umberto Eco (1985: 7)
appelle <<l'activité coopérative qui amène le destinataire à tirer du
texte ce que le texte ne dit pas mais qu'il présuppose, promet,
implique ou implicite, à remplir les espaces vides››. Devant faire face
à de banales difficultés de compréhension, j'ai pris conscience de
l'activité interprétative demandée par le narrateur et j'ai dû accomplir
ce chemin vers la connaissance, reconstituer une mémoire qui n'était
pas la mienne: une activité plutôt inconsciente lorsque le texte est
issu de sa propre culture. Car chez l'auditeur étranger qui a dû
acquérir consciemment cette connaissance du monde, la direction
interprétative est un peu moins efficace: d'une part, il possède une
autre conception du monde qui lui offre plusieurs voies
interprétatives que l'auditeur idéal ne possède pas. Il doit par
conséquent effectuer un choix (plus ou moins conscient) parmi les
différentes interprétations possibles. D'autre part, l'auteur canalise
l'auditeur par une structuration de son récit qui amène ce demier à
faire des déductions logiques dans le cadre du monde de référence
postulé. Or la logique du griot et de son auditeur indigène n'est pas
celle de l'étranger. Celui-ci dispose donc d'un inconvénient et d'un
avantage àla fois. _



122

Présentation du texte

Le texte que j'analyse ici s'intitule L'Ep0pe'e de Bubu Ardo
Galo. Il raconte le processus d'islarnisation du Macina au XIXème
siècle, une région située dans le Delta intérieur du Niger (dans
l'actuel Mali), à travers la rencontre de trois personnages historiques.
L'épopée est ici narrée par un griot (traditionaliste) nigérien de
souche zarma, Jado Seku. A l'occasion de cette lecture, j'ai été
amenée à particulièrement m'intéresser aux implications
idéologiques de ce texte traditionnel. L'enjeu d'une telle recherche
est important, car le griot dit raconter la vérité, alors que l'épopée
cache - sous une apparence de véracité - une véritable leçon. Miroir
de la société nigérienne qui vit constamment cette opposition entre
animisme (religion traditionnelle) et islam (religion "importée"),
cette épopée peut aussi devenir enseignement: elle est en effet narrée
à une génération qui a actuellement à subir une nouvelle tentative
d'invasion culturelle venant, cette fois-ci, de l'Occident. Je tenterai
donc de dégager l'idéologie transmise par le griot et les moyens mis
en oeuvre afin qu'elle le soit le plus efficacement possible.

Résumé

Ahmadu Ahmadu, chef peul musulman, veut convertir Bubu
Ardo Galo, chef traditionnel du Macina et animiste. Dans ce but, il
lui donne sa fille, Takadé Waldé, en mariage pensant que, pour la
main de celle-ci, Bubu Ardo Galo se convertirait. Malheureusement,
ce dernier devient plus mécréant encore. Ahmadu Ahmadu change
alors de tactique et tente de capturer son beau-fils. La guerre toume
largement à l'avantage de ce dernier qui humilie son beau-père en le
faisant esclave de son griot. Après deux années d'esclavage, Bubu
Ardo Galo libère son beau-père. Pour venger son père, Takadé
Waldé amène, par la ruse, son mari à s'opposer à El Haj Umaru
Futiu, grand guerrier toucouleur musulman. La bataille tourne cette
fois-ci à l'avantage du musulman grâce à 1'intervention de forces
supérieures, musulmanes et anirnistes. L'épopée ne narre cependant
pas la défaite de Bubu Ardo Galo (celui-ci disparaît en effet du récit
lorsqu'il fuit) mais celle d'Ahmadu Ahmadu qui, respectant ses

J "` '_



123

devoirs familiaux, protège son beau-fils dans sa fuite. El Haj Umaru
Futiu finit par tuer Ahmadu Ahmadu et s'empare d'Hamdallahi, la
capitale du Macina.

Suite à cette épisode, et pour laver ses péchés (il a tué un
musulman), El Haj Umaru Futiu se rend à la Mecque où il affronte
les marabouts de la ville (qui représentent l'imam, Faidherbe, un
Français) lors d'une joute oratoire et religieuse dont il sort
vainqueur. Sur le chemin du retour, il s'arrête à Sokoto où il a laissé
sa femme qui, entre-temps, a accouché. Il songe un moment à
s'emparer de cette ville, pourtant déjà aux mains des musulmans. Ses
projets avortent cependant, car Seku Dan Fodio, grand chef peul
musulman décédé, lui a écrit une lettre peu avant sa mort, l'inforrnant
de sa volonté de voir le trône rester aux mains de sa descendance. El
Haj Umaru Futiu s'exécute et s'en va...

Problèmes de traduction

L'Ep0pe'e de Bubu Ardo Galo contée par Jado Seku a été
transcrite et traduite par le professeur Ousmane Mahamane Tandina
de l`université de Niamey (Niger). La transcription a été effectuée à
partir d'un enregistrement réalisé à la Maison de la Radio le 27 mai
1987. Cette traduction s'inscrit dans la collecte systématique des
récits de Jado Seku par le professeur Tandina. Se voulant
respectueux de la source, il reste proche du texte; mais il ne peut
respecter le rythme de la narration en zarma, la musicalité des mots
et la recherche du beau langage. Dans l'optique d'une analyse de
l'idéologie, ces problèmes restent toutefois mineurs. Les difficultés
posées par la traduction des figures de rhétoriques telles que la
métaphore ou la métonymie sont quant à elles plus ennuyeuses: elles
sont en effet' des véhicules possibles de l'idéologie, des indices dont
je ne pourrai tenir compte dans ce travail. L'oralité pose en fait plus
de problèmes, puisqu'il s'agit d'une double traduction: tout d'abord,
de l'oral à l'écrit, puis du zarma au français.

D
_.`



124

L'Epopée de Bubu Ardo Galo, épopée transethnique

Ce travail permettra - je l'espère - de découvrir une littérature
dont la richesse est trop souvent oubliée: la littérature traditiormelle
et orale d'Afrique occidentale. Car - mis à part certains articles et
quelques parutions dans la collection des Classiques africains - on
ne trouve que peu d'études sur l'épopée traditionnelle. Concernant
les Zarma, cette constatation est encore plus marquée, puisqu'à ma
connaissance, il n'existe qu'une publication, la thèse de Madame
Fatima Mounkaïla, aujourd'hui professeur à l'université de Niamey,
sur la Geste de Zabarkane (1989).

Une épopée narre des événements qui semblent déterminants
selon le point de vue d'une collectivité. Au XIXème siècle, les
épopées sont nombreuses et variées. Cette prolifération est justifiée
par les profondes mutations survenues dans les sociétés d'Afrique
occidentale: le succès de l'islam et les conquêtes coloniales ont en
effet remis en question la culture traditionnelle, ses valeurs sociales
et religieuses. Pour réintroduire ces valeurs, la société choisit un
personnage historique existant qui les symbolise (Bubu lutte contre
l'envahisseur pour son identité culturelle) et le transforme en mythe,
c'est-à-dire lui attribue la quintessence des valeurs autour desquelles
elle aimerait que le clan se rallie. Bubu Ardo Galo fait partie de ces
personnages-clé du XIXème siècle autour desquels s'organise un
discours collectif. L'épopée est alors, comme le dit le professeur
Tandina, le lieu où une société procède au traitement du savoir
collectif et, surtout, à la reconstruction de la réalité en vue de ses
objectifs idéologiques. L`épopée a donc une importante fonction
sociale, et le personnage de Bubu Ardo Galo y apparaît
véritablement signifiant: il vient tout d'abord du Macina au Mali,
«l'un des berceaux les plus riches et les plus vivants de la tradition et
de la culture peules. Ses immenses plaines s'étendant à perte de vue
éveillent au coeur de tout Peul l'écho profond de son ancestrale et
double vocation: pasteur et conquérant, il reconnaît en ces vastes
espaces herbeux tout à la fois une offrande somptueuse
providentiellement dédiée à ses troupeaux et le théâtre glorieux des
batailles victorieuses ou douloureuses qui fondèrent puis ébranlèrent
l'empire peul du Mãssina. Et, à ce seul spectacle, on conçoit
aisément que l'épopée ait ici jailli à profusion dans 1'exaltation
nostalgique d'un passé prestigieux, mêlant sans la moindre réticence
les événements historiques les plus contradictoires (...), mais

n



125

retraçant pour tout Peul (...) l'image héroïque et noble de ce que
furent ses ancêtres et de ce qu'il rêve d'être›› (Seydou 1972: 9). Bubu
Ardo Galo va cependant dépasser le caractère habituellement
ethnique et politique de l'épopée sahélienne dynastique pour se
propager, par la bouche des griots, à travers toute la boucle du Niger,
traversant les ethnies et les langues: il existe, en effet, des versions
peule, soninké, bambara, targui et zarma de l'histoire de ce
personnage. Les griots, s'emparant du récit, l'adaptent à leurs
origines et à leur formation, aux circonstances de l'énonciation et à
leur public. Le caractère transethnique de L'Epopée de Bubu Ardo
Galo s'explique probablement par le thème traité - la lutte entre une
société traditionnelle et une société musulmane - la majeure partie
des ethnies ayant vécu cette confrontation. Certains passages sont
donc plus développés d'une version à l'autre.

Présentation de l'énonciateur, Jado Seku

La version étudiée dans ce travail est celle de Jado Seku, un
griot Zarma. El Haj Jado Seku est né vers 1929 à Gomno dans le
canton d'Hamdallahi (Niger). Le titre d'El Haj indique qu'il a
effectué le Haj (grand pèlerinage) de la Mecque. Jado était
cependant resté plus animiste que musulman, même s'il devait
pratiquer le syncrétisme religieux à l'image de Zarma. Jado Seku a
été formé en compagnie de Jibo Bajé par le père de ce dernier, Bajé
Bangna, un griot de Liboré (canton du Niger). Griot zarma, il n'était
pas pour autant affilié à une famille particulière, comme l'aurait
pourtant voulu la tradition. Jado Seku était un généalogiste qui ne
faisait que narrer. Accompagné par Alu Mogobiri au moolo (luth à
trois cordes) et par Karimu Saga qui lui servait d'aide-mémoire, il se
distingue dans sa manière de travailler de Bajé Bangna et Jibo Bajé
qui jouent en même temps du moolo. Il se différencie aussi dans sa
narration par une tendance à romancer l'histoire pour plaire au
public, alors que les deux autres restent plus fidèles à la source
historique. Jado Seku accorde une grande place au développement
d'un style particulier fait principalement d'humour et d'exagérations.
Cette optique fait de lui un "littéraire", au contraire de Jibo Bajé
(l'historien) qui néglige le style au profit de l'histoire. Le style

Q › l



126

plaisant de Jado l'a rendu très célèbre; la Maison de la culture a
d'ailleurs été baptisée de son nom le 27 mars 1992. J'ai aussi constaté
que le marché regorge de cassettes constituée de ses récits. Il n'a en
effet pas composé que L'Epopée de Bubu Ardo Galo, puisqu'on lui
attribue sept autres oeuvres. El Haj Jado Seku a été pris d'une crise
cardiaque àla Maison des Jeunes et de la culture de Niamey pendant
que les artistes de l'ensemble lyrique répétaient. Il est mort le lundi
premier février 1988 à l'âge d'environ 61 ans. Marié à trois femmes,
il laisse seize enfants.

Les circonstances de la narration de cette épopée

Un griot ne raconte que des épopées (wangaarideedey), des
généalogies (boreykaykay) ou des "mythes"(1) (Folleydeedey) qui
sont les genres majeurs de la littérature orale. Les circonstances
traditionnelles de la narration d'une épopée sont les veillées d'am1es,
les cérémonies funèbres et d'intronisation d'un roi, les mariages et les
baptêmes. Le griot s'accompagne alors du moolo dont la forme et la
taille varient en fonction des récits et surtout des circonstances.
L'Epopée de Bubu Ardo Galo est souvent racontée lors de
l'intronisation d'un roi, car elle s'adresse à lui. Ce dernier doit en
effet connaître les actions de ses prédécesseurs qui ont valeur
d'exemple. Bubu Ardo Galo peut être loué lors de l'intronisation d'un
Peul; il est le héros peul par excellence et le roi se sent alors
directement concerné, même s'il n'est pas de la même descendance.
L'impact exercé est donc direct. Lorsqu'il est loué chez les Zarma,
l'impact reste indirect, puisque l'ethnie du héros diffère de celle de
l'auditoire: le héros est certes glorifié, mais l'accent est mis sur la
recréation d'une atmosphère héroïque et ancestrale.

Ne pouvant être dite n'importe où ni n'importe quand, l'épopée
possède un caractère rituel puissant. Or l'épopée analysée ici a été
enregistrée à la Maison de la Radio le 27 mai 1987. Si cet
enregistrement s'inscrit dans un programme de sauvegarde du
patrimoine et de revalorisation de la culture traditionnelle nigérienne
et ouest-africaine en général, il participe simultanément à un
processus de dé-ritualisation de l'épopée: elle devient en effet



127

accessible à tous en tout lieu, à tout moment et en toutes
circonstances.

IL'epopée, miroir de la société

Dépositaire de la tradition orale et historique de sa
communauté, le griot quitte donc sa position traditionnelle auprès
des chefs de canton, de province et de village ou des sultans, pour
raconter cette épopée à la Maison de la Radio. Déritualisée, l'épopée
ne perd cependant pas sa fonction sociale principale: le renforcement
de la tradition morale et la perpétuation de l'ordre social. L'épopée -
qui raconte les deux vagues d'islamisation du Macina durant la
première moitié du XIXème siècle - décrit une société en pleine
mutation à l'image de celle du narrateur et de ses auditeurs. Jado
Seku met ici en scène les confrontations successives entre les
partisans de la culture traditionnelle (tant du point de vue du pouvoir
- les Ardo - que de la religion, l'animisme) et les partisans de l'islam,
ainsi que la première guerre entre musulmans. Deux lectures se
dégagent: d'une part, on assiste à la glorification de l'islam par un
griot musulman pratiquant (il est El Haj) et, d'autre part, une analyse
plus approfondie révèle une apologie de l'animisme et de son
représentant Bubu Ardo Galo. Cette seconde lecture se justifie par la
biographie même de l'énonciateur qui, sous des apparences
musulmanes, pratiquait encore les cultes traditionnels; ce qui ne le
distinguait en rien de ses auditeurs: la majeure partie des Zarrna
pratiquent en effet le syncrétisme religieux. L'islam y apparaît alors
moins comme la religion dominante que comme l'élément d'un tout
religieux (lui-même formé par des influences diverses) auquel il s'est
mélangé. Ainsi, même à l'intérieur du récit, on retrouve la
confrontation présente dans la société: l'épopée est alors miroir de ce
qui se déroule chez les auditeurs et le narrateur. L'islam ne domine
que superficiellement: il n'a pu faire disparaître la religion du terroir,
même s'il tend à la conquérir. Cet effet de miroir se retrouve non
seulement dans le thème principal mais aussi dans les
développements secondaires. L'épisode concernant Takadé Waldé -
la femme de Bubu Ardo Galo et le fille d'Ahmadu Ahmadu - est
particulièrement intéressant, puisqu'il reflète la position ambiguë de



128

la femme: elle apparaît d'abord comme une femme soumise, mais se
révèle ensuite particulièrement émancipée, occupant une place de
choix dans l'épopée.

Les deux niveaux d'interprétation proposés par Jado Seku lui
permettent donc de représenter la situation de chacun qui pratique un
animisme caché sous un islam en apparence irréprochable. Ce sujet
délicat (puisque touchant aux croyances) nécessite toute la
diplomatie du griot: maître de la parole et fin psychologue, il sait en
effet présenter les faits et les événements de manière à atténuer les
tensions sociales qui peuvent naître de l'évocation d'un tel sujet. Ces
deux niveaux d'interprétation lui permettent en outre de se retrancher
au cas où on lui reprocherait l'une ou l'autre lecture.

Analyse thématique

J'ai décidé d'exemplifier cette double lecture par une analyse
thématique de l'épopée. Concernant L'Epopée de Bubu Ardo Galo
narrée par Jado Seku, on retrouve en toile de fond le processus
d'islarnisation du Macina et la description de cette société en pleine
mutation: celle-ci est apparemment dominée par l'islam, sans
toutefois que disparaisse la société traditionnelle. Cette description
de la société peule du Macina au XIXème siècle permet à Jado
d'inscrire son récit dans une atmosphère et un contexte particuliers,
même si cette description s'adapte plutôt bien à ce qui se passe dans
la société nigérienne actuelle. Mais cette recréation d'une
atmosphère héroïque et ancestrale n'est pas l'enjeu principal du récit.
Il convient donc de voir comment s'opère le glissement entre
Histoire et idéologie d'un point de vue thématique.

Le thème important de cette épopée est la confrontation de ces
deux cultures que sont l'animisme et l'islam. En première lecture, on
peut prendre ce récit pour un récit à caractère historique dans lequel
Jado raconte le processus d'islarnisation du Macina à travers la
biographie de trois personnages historiques: Bubu Ardo Galo,
Ahmadu Ahmadu et Umaru Futiu. Mais le griot ne précise pas
totalement son optique: pour lui, il s'agit de livrer au public ce qu'il
sait du passé. Ce récit est en tout cas présenté comme un discours de



129

vérité, le griot ne relativisant à aucun moment ses dires (si ce n'est
très implicitement dans la structure).

Cette lutte entre islam et animisme se retrouve au fond du récit
lui-même, puisqu'en apparence on assiste à la glorification de l'islam
par un griot musulman (El Haj). Cependant, lorsqu'on écoute très
attentivement et très pointilleusement ce récit, on remarque que les
tendances s'inversent; si faire l'apologie de l'islam est une nécessité
sociale, derrière ce premier message se cache un deuxième discours
qui, lui, fait l'apologie de l'animisme: au-delà de la raison, ce n'est
plus le rationnel mais l'indémontrable. Ce n'est plus le social mais le
culturel, les attaches profondes, les racines.

Afin d'expliciter cette double lecture, je montrerai comment est
perçu le musulman et de quelle façon il est positivé; ensuite
j'analyserai la façon dont est mis en valeur l'animisme et, en dernier
lieu, je montrerai que cette synthèse des deux n'est pas
contradictoire: elle n'est que l'illustration de l'affrontement de ces
deux cultures.

La glorification de l'islam est transmise aux auditeurs à l'aide
d'isotopies fortement contrastées de ces deux courants et par leur
mise en opposition presque constante:

L'animiste le musulman
“ll ne priait pas" (v. 51) "11 a continué à leur apprendre à prier" (v. 78)

"Il leur faisait apprendre des versets du Saint Livre" (v.
69)

"Un vrai cafre" (v. 52) un "Saint" (v. 84)
"mécréant" (v. 277)
"Il ne jeûnait pas" (v. 54) "Ils surent jeûner" (v. 149)
"Il ne payait pas la dîme" (v. 56) "Ensuite ils connurem la dîme. ils connurem tout" (v.

150)
"I1 ne payait pas l'aumône" (v. 55) (v. 150)
"ll ne payait pas le zakat" (v. 57)
"ll ne prononçait pas le nom de Dieu" (v. 58) "Il aime Dieu et Dieu l`aime" (v. 374)
Il commet l'adultère (v. 293.298) Il punit Fadultèrc (v. 159-160 et 175-190)
"Ainsi il ñt de nouveaux fétiches Il ne croit qu'en Allah
De nouvelles gourdes "Au nom de Dieu..." (v. 906)
De nouveaux cauris" (v. 278-280)
Il siffle (v. 287) Il est interdit de siffler (v. 284-285)
ll invoque la terre et les cauris (v. 779-780) Il invoque Allah (v. 906) et les Jinn (v. 895)
ll est insoumis (v. 550-562) "en signe de soumission à lui et à Dieu" (v. 570)
Il voit une voyante (v. 781-790) C'est un marabout (v. 567-570, 866)
Il combat pour lui (v. 47-49) Il combat au nom de Dieu (v. 567-570; 866)
Il n'a pas besoin de se faire pardonner Il va en pèlerinage (v. 1052) à la Mecque (v. 1089)

pour laver ses péchés (v. 1053)

Ces deux pôles s'opposent donc presque dialectiquement. On
remarque que la majeure partie des critiques adressées à Bubu Ardo
Galo sont faites à l'aide de l'auxiliaire de la négation "ne...pas". Ces



130

formulations renvoient au monde de référence posé ici (2), soit le
musulman, et à son système de valeurs. Il suffit alors de changer de
monde de référence pour en changer les valeurs. On pourrait donc
imaginer le tableau inverse où invoquer les cauris et ne pas payer la
dîme serait la norme. Tout ceci pour montrer que cette
dichotomisation n'empêche aucunement le renversement de
signification décrit par la suite. Cette dichotomisation résulte donc
de l'idéologie superficielle qui sous-tend ce récit; il n'y a qu'à
remarquer les termes caractérisant Bubu Ardo Galo ("Un vrai cafre"
v. 52) et les deux musulmans ("Saint" v. 84). Jado Seku distingue
d'un point de vue linguistique les deux pôles ou contextes du récit:
l'anirniste (mot en fulfuldé [3]) et les musulmans (mots en arabe).
Pourtant le griot fait une exception, puisqu'il traite Bubu de
"cafre"(4), un mot arabe. Cette exception semble indiquer le
prochain renversement de signification de ce terme invalidant dès le
début sa connotation.

L'animisme est mis en valeur grâce au personnage de Bubu
Ardo Galo. Il ressort comme le vrai héros de l'épopée: courageux,
effronté et sympathique, il domine le récit, même lorsqu'il en est
absent, alors qu'historiquement il est beaucoup moins important
qu'El Haj Umaru Futiu. L'absence de chronologie, la symbolique des
chiffres et les anachronismes ajoutent une valeur transcendante à ce
récit: Bubu représentant l'animisme, son héroïsation est par
conséquent celle de l'animisme. Toute l'histoire "réelle" est alors
remaniée au profit de Bubu Ardo Galo et le terme de "cafre" qui le
caractérise perd sa connotation négative. Examinons maintenant ce
processus d'inversion de la signification: le tenue "cafre" vient de
l'arabe et signifie "infidèle". En milieu musulman (premier
contexte), il acquiert donc une connotation négative. Si on observe
maintenant la description de ce "cafre", on remarque que Jado lui
dédie un air (v. 11) et qu'il lui chante sa généalogie et ses louanges
(v. 1-9). Le cafre se révèle ensuite vaillant (v. 20-34), hardi (v. 13-
19), brave, sympathique et craint (v. 39-49). Le co-texte contamine
alors le contexte (la propagation de traits sémantiques permet
l'unification du sens et la réduction de l'opposition entre le premier
sens du terme et sa signification dans le récit), puisqu'il crée une
isotopie héroïque autour de Bubu Ardo Galo, et renvoie l'auditeur à
un second contexte: l'animisme. Ainsi le terme de "cafre" perd sa
connotation négative et devient drôle, puisqu'être traité d'infidèle en
milieu animiste ne signifie rien. La référence à ces deux contextes



131

(musulman et animiste) est typique de la société nigérienne où ces
deux cultures s'opposent et s'allient parfois depuis la grande vague
d'islarnisation du XIXème siècle. Or ces deux contextes
correspondent à deux mondes de référence; le changement de
signification à l'intérieur même du récit devient normal, puisqu'il
renvoie à deux mondes totalement différents. De cette inversion de
sens naît par opposition une seconde, celle du terme "saint": d'abord
connoté positivement - ce mot vient du Coran et correspond grosso
modo au bienheureux catholique - il perd sa signification et devient
neutre: si le co-texte le définit en effet comme "croyant, courageux
et respectueux", son opposition face au "cafre", revalorisé
auparavant, lui fait perdre sa connotation positive pour éviter une
hétérogénéité des sens: il apparaît alors comme l'ennemi du vrai
héros.

Ces deux lectures paraissent au premier abord incompatibles,
mais leur synthèse n'est pas contradictoire: elle est symptomatique
de la lutte entre ces deux cultures, une lutte présente dans les esprits
nigériens. Cette lutte est le thème principal de cette épopée et leur
synthèse se trouve exemplifiée à l'intérieur même du récit. Prenons
les vers 899-902:

El Haj Umaru Futiu avait un sabre qui pouvait
abattre tout individu même celui qui est protégé contre
le fer. Même musulman rien ne l'empêcherait d'abattre
l'individu si ce n'est sa seule volonté (5).

Cette citation met en scène El Haj Umaru Futiu, le grand héros
musulman. Jado parle de protection contre le fer: pour les animistes
on peut, à l'aide de la "sorcellerie", se protéger contre toute arme
métallique. Or El Haj Umaru Futiu possède ici une force supérieure
aux protections animistes (<<un sabre qui pouvait abattre tout
individu même celui qui est protégé contre le fer››) et musulmanes
(«Même musulman rien ne l'empêcherait d'abattre l'individu si ce
n'est sa seule volonté››). Cette citation illustre donc d'une manière
fort convaincante le syncrétisme pratiqué dans la région, puisqu'E1
Haj Umaru Futiu, personnification de l'islam, possède un sabre
magique, une arme d'origine animiste.

Ainsi, à l'intérieur même de la thématique, on retrouve la
confrontation de ces deux cultures. Miroir de la société, l'épopée
exprime la lutte qui se déroule dans l'esprit des Nigériens. Une lutte
entre religion originelle et religion "importée", entre tradition et



132

"progrès": l'islam ne fait que se greffer sur une base animiste
omniprésente. Le glissement de l'un à l'autre s'opère dans le texte par
un changement de signification des tenues clé "cafre" et "saint".
Ainsi l'animisme, immortel, surgit en se mélangeant à l'islam,
comme l'exprime Jado en réunissant dans sa phrase conclusive les
deux pôles:

Ainsi s'achève l'histoire de Bubé Ardo Galo et d'El
Haj Umaru Futiu (v. 1443).

Et peut-être qu'il y a derrière tout cela un enseignement, celui
de la voie à suivre qui mêle tradition et nouveauté: revaloriser la
culture traditionnelle, c'est aussi redéfinir les valeurs morales et
religieuses de toute une société en pleine mutation. Ainsi s'explique
peut-être la culture transethnique que porte cette épopée.

L'épisode de La Mecque: exemple d'une réénonciation de
l'Histoire

Cette revalorisation se voit dans un autre épisode où la tradition
est représentée cette fois-ci par l'islam: l'épisode de La Mecque. Ce
passage - dans l'optique de la confrontation entre Bubu Ardo Galo et
El Haj Umaru Futiu - est secondaire, mais il exprime d'un point de
vue idéologique quelque chose de capital qui ne m'était pas apparu
connue tel au début de mon analyse; ce qui est une nouvelle preuve
de la richesse de cette épopée qui multiplie les niveaux de
signification.

Cet épisode (v. 1089-1373 4) opère une "réénonciation" de
l'Histoire, dans la mesure où le griot modifie le lieu de la rencontre
entre Faidherbe et Umaru Futiu, la fonction et le nom du
colonisateur. '

Du Sénégal et d'un lieu aux consonances chrétiennes - Saint-
Louis - l'événement est en effet déplacé à La Mecque. Ce
changement est particulièrement significatif, La Mecque étant le
centre religieux de l'islam et, par conséquent, un lieu sacré. Cette
présence à La Mecque du colon Faidherbe et surtout son règne sont
alors vécus comme intolérables, un lieu sacré devant rester aux



133

mains de la tradition. Ce changement de lieu symbolise aussi peut-
être un événement important dans la vie de la communauté
musulmane, puisque c'est au dix-neuvième siècle justement que
l'accès à la ville a été autorisé aux non-musulmans. La présence de
Faidherbe à La Mecque marque ainsi le sacrilège qu'ont alors
ressenti les musulmans.

Faidherbe change non seulement de lieu d'habitation mais aussi
et surtout de fonction: de gouverneur du Sénégal et donc de
représentant du pouvoir colonial français en Afrique, il devient
imam (chef spirituel). Que ce soit dans le lieu sacré de La Mecque
ne fait que renforcer ce changement, puisque de colonisateur il
devient colonisé (par sa conversion). Cet épisode montre ainsi peut-
être que la France a trouvé l'islam sur son chemin et, par conséquent,
que la colonisation fut plus économique et politique que religieuse.

Ce changement de fonction s'accompagne d'un changement de
nom: Faidherbe 'est africanisé et islamisé en Fadarba. Or changer de
nom, c'est appartenir à une autre communauté: avoir un nom aux
consonances arabes signifie d'une certaine façon être arabe; ce qui se
vérifie très bien dans la réalité où l'intégration se marque par un
"baptême" symbolique. Ce changement de nom renvoie ainsi à deux
significations possibles: d'une part, Fadarba est le représentant d'un
islam blanc. L'intégration est alors limitée, puisqu'il n'est pas
circoncis. Mais que signifie cet islam blanc? le christianisme ou
l'islam des Arabes? D'autre part, cette islamisation du nom permet de
réunir en un personnage les principales invasions vécues par les
Zarma: arabe (pillage de l'empire Songhay par les Marocains),
musulmane (par les Peuls) et européenne (colonisation du Niger par
les Français).

Il n'y a pas ici de véritable changement d'événement: le récit
substitue seulement à la convention signée par Umaru Futiu et la
France un affrontement verbal et intellectuel entre le chef toucouleur
et les marabouts de La Mecque, Fadarba ayant eu la sagesse de se
retirer auparavant. Cette version diffère légèrement des faits
historiques, puisque la convention déterminait les territoires de
l'empire toucouleur et ceux des Français. Ils se côtoient donc et leurs
successeurs respectifs s'affronteront: l'empire toucouleur de Segu
sera détruit (en 1890) et les descendants d'Umaru Futiu seront tués
ou devront s'enfuir. Le retrait de Fadarba réfère aussi à mon avis à
un événement postérieur de l'Histoire du Niger: Findépendance (en
1960) où la France fit certaines propositions avant de se retirer (du



134

moins partiellement)... Fadarba s'est donc effacé devant le symbole
de l'islam africain; El Haj Umaru Futiu est en effet symbole dans la
mesure où il réunit tradition (manifestée par la présence constante du
griot à ses côtés) et islam (il suffit de se rappeler sa bataille contre
Bubu Ardo Galo). Cette union entre tradition et islam est d'ailleurs
marquée par la possession d'un double pouvoir, animiste et
musulman (v. 899-902 [6]). L'omniprésence du griot aux côtés d'El
Haj Umaru Futiu n'est d'ailleurs mentionnée que depuis la
disparition de Bubu Ardo Galo. Dans la première partie, ce privilège
était accordé au héros animiste (Umaru Futiu et surtout son griot - le
petit maabo - étaient alors en retrait par rapport à Bubu et à son griot
qui, d'ailleurs, a pris la défense du petit maabo). Le griot crée donc
un lien entre les deux épisodes et fait d'El Haj Umaru Futiu le double
musulman de Bubu Ardo Galo dans sa volonté de résistance face à
l'invasion. Cette hypothèse confirmerait la double signification
accordée au nom de Fadarba. La remarque d'un colon, cité par Jean-
Pierre Olivier de Sardan, semble d'ailleurs appuyer mes dires:

Les Djermas, qui étaient autrefois fétichistes, se
sont tous convertis à l'islamisme, ce dont nous ne
pouvons que nous féliciter. Cette religion a
certainement atténué leurs mauvais instincts (sicl),
mais le mal qu'elle porte en elle-même dépasse le bien
qu'on peut en attendre (...) Il crée une appartenance qui
transcende la famille, le village, l'ethnie, la langue tout
en excluant le colonisateur. (Monographie de la
subdivision de Dosso 1912-196?, 1984: 279-280)

La présence du griot aux côtés des musulmans lui permet aussi
de se montrer comme musulman et d'évacuer les critiques qui lui
sont aujourd'hui faites par les marabouts, soit d'être animiste.

Le départ de Fadarba est décrit par Jado Seku comme une
sagesse. Or cette sagesse est exprimée par le représentant du pouvoir
colonial français. Etre sage, c'est donc se retirer du continent
africain, c'est alors laisser l'Africain s'assumer et ne plus se
comporter comme son tuteur. On peut y voir une critique implicite
de la politique africaine de la France et surtout un avertissement
adressé au peuple nigérien, car, même si la France s'est retirée, elle
est toujours présente et crée la menace d'une colonisation plus
subtile. A ce propos, il suffit de penser à l'épisode - non mentionné
par Jado mais connu de tous les Zarma - de la destruction de l'empire



135

toucouleur de Segu par les Français et la fuite du descendant
d'Umaru Futiu. L'émancipation de l'Africain est d'abord justifiée d'un
point de vue divin: Fadarba est récompensé par Dieu (il est envoyé
au Paradis: v. 1201-1202). Elle est ensuite développée par une
comparaison entre El Haj Umaru Futiu et Fadarba qui fait du
premier l'égal du second en intelligence et en sagesse, deux vertus
très importantes pour les Africains. De plus, El Haj Umaru Futiu
prouve sa supériorité sur les marabouts de La Mecque dans la
connaissance du Coran. Outre la revalorisation de l'Africain noir -
montré et reconnu comme adulte et capable - cet épisode semble
présenter une réappropriation de l'islam par l'Afrique noire.

Le passage de La Mecque glorifie donc aussi et à nouveau la
tradition, les racines. Cette glorification de la tradition par l'épopée
est graduelle. En voici les différents niveaux:

TRADITION MODERNITE
1) Bubu Ardo Galo symbolise la tradition
première et l'animisme auxquels s'oppose El Haj Umaru Futiu
2) El I-laj Umaru Futiu symbolise la tradition seconde et
l'islam auxquels s'oppose Fadarba le colon blanc, représentant

d'un islam blanc. Mais qu'est-ce cet islam? un islam
travesti, puisque la circoncision y est abandonnée, ou le
christianisme? De cette hypothèse en naît une seconde
qui, quoiqu'improbable. me paraît importante à poser:
Saint Louis est un roi français qui mena une croisade
contre les musulmans pour récupérer Jérusalem, autre
ville sainte. Le passage de la cité d'Israël à La Mecque
se fait alors par association d'idées, d'une ville sainte à
une autre. Cette modification serait peut-être l'indice
d'une histoire semblable mais antérieure, et permettrait
un parallèle entre croisade et colonisation. Une
question reste toutefois en suspens: les Zarma étaient-
ils au courant des croisades? Ce n'est pas improbable,
car le Mali était alors un carrefour culturel et
commercial extrêmement important.

Ce nivellement de la tradition correspond tout à fait à l'Histoire
officielle, puisque les Zanua ne sont devenus véritablement
musulmans que lors de la colonisation. L'islam a en fait servi
d'exutoire pour tous et a permis aux Zanua de se rassembler autour
d'un symbole. L'islam a donc créé, au moment de la colonisation, un
processus d'identification qui, auparavant - et cela malgré le jihad
(7) peul - était impossible. Cette échelle graduelle de la tradition se
retrouve en outre dans leur conception de la religion: celle-ci y est
vécue comme la superposition de l'islam (niveau 2) sur un fonds
résiduel animiste (niveau 1 [8]).

Le griot concrétise donc sous forme imagée les processus
abstraits de l'Histoire et de la conscience nigérienne. Or concrétiser,
c'est révéler et donc réveiller la conscience du peuple zarrua. Cette



136 p

concrétisation entre complètement dans l'optique de la littérature
négro-africaine qui ne supporte pas l'abstraction (vécue comme
ennuyeuse). Cette analyse renforce en outre l'hypothèse selon
laquelle cette épopée servirait de modèle de réaction face à l'actuelle
"colonisation" culturelle et économique occidentale. Elle nous
propose deux modèles de résistance: le premier est symbolisé par
l'aniruiste Bubu Ardo Galo, le second par le musulman El Haj
Umaru Futiu, ce qui permet d'obtenir l'approbation de tous les
Zarma. On assiste donc à un double mouvement: d'une part, la
glorification de la tradition et de l'animisme, identité originelle
africaine et, d'autre part, la réappropriation de l'islam comme
religion traditionnelle africaine. Ainsi est justifiée la position de
résistant d'El Haj Umaru Futiu.

Tout ce développement exemplifie la richesse de l'oral
(différent de l_'écrit qui fixe à jamais sur le papier) qui se nourrit des
événements présents et les transpose dans le passé pour en extraire la
signification et l'enseignement. La vie n'est alors qu'un étemel
recommencement, ce qui recouvre la conception africaine du passé.
Temps cyclique et donc mythique, l'épopée met alors en évidence
non l'événement lui-même mais les mécanismes de l'Histoire. Les
griots ré-énoncent l'Histoire, la modifient donc, car leur but n'est pas
descriptif mais démonstratif: soit montrer l'importance et démonter
les mécanismes, afin d'enseigner au peuple la sagesse.

Dans cette optique, fixer par écrit les épopées africaines - si
cela permet de conserver la tradition - constitue quand même une
perte, car l'épopée ne pourra plus se nourrir du présent (comme le
conte est enrichi par les expériences du conteur) et par conséquent se
dénaturera, se stérilisera; elle perdra de son identité africaine et
d'une part de sa fonction d'enseignement par le symbole en perdant
son rapport au présent. Et le texte s'éloignera progressivement de sa
base ce qui impliquera inévitablement une perte de la compréhension
symbolique. L'oral est donc nécessaire ã de tels textes, et les griots
sont bien plus que la citation d'Amadou Hampâté Ba qui en fait
l'égal de nos bibliothèques:

En Afrique, quand un vieillard (n.a.. et surtout un
griot) meurt, c'est une bibliothèque qui brûle.



137
IL'epopée comme enseignement

Dans l'optique de l'enseignement, deux questions se posent:
- Pourquoi une épopée zarma glorifie-t-elle un héros peul?
- Pourquoi un griot zarma parle-t-il d'événements qui se sont

déroulés au Macina? A
Une épopée zarma glorifie un héros peul; voilà qui peut

sembler étrange. Cette épopée n'était pas originellement une épopée
zarma: les personnages peuls (et toucouleur concernant Umaru
Futiu) étaient des modèles de leur société; ils devinrent par la suite
des modèles des sociétés envahies par l'islam. C'est la raison pour
laquelle on retrouve cette épopée en milieu zarma. Il serait
intéressant de comparer notre version à la (aux) version(s) peule(s):
on y décèlerait certainement des différences inhérentes au contexte
socioculturel.

Ce récit zarma glorifie Bubu Ardo Galo en tant que héros
animiste. Il n'est donc pas le héros peul, mais le héros de toute une
région (zarma et peule); ainsi il représente un héros général qui,
d'ailleurs, possède tous les archétypes du héros zarrua: le courage, la
bravoure et - non la moindre - l'animisme. Tout ceci s'inscrit dans un
contexte ethnico-religieux, puisque les Zarrua trouvaient la présence
musulmane (symbolisée par le marabout qui les commandait)
insupportable: elle les obligeait en effet à aller régulièrement à la
prière, à ne pas boire leur boisson favorite, l'hydromel, et à s'abstenir
de toutes les pratiques défendues par la loi musulmane (ce qui était
contraire à leur façon de vivre).

Dans sa fonction d'enseignement, l'épopée se doit d'être modèle
(sans connotation positive ou négative). Le choix du Macina paraît
dans cette optique particulièrement approprié, puisqu'il associe
différences et similitudes. Différence, car le Macina (Mali) ne fait
pas partie du pays zarma et ses habitants sont en majorité peuls.
Similitudes quant aux situations géographique (tous deux se trouvent
au ,bord du fleuve Niger), historique (autrefois l'empire malien
recouvrait l'actuel Niger et, au temps de l'apogée de l'Empire
songhay, Gao, dans l'actuel Mali en était la capitale) et religieuse
(cet affrontement entre animisme et islam est une réalité pour les
Zarma). Ces deux régions ont en outre un chef-lieu du nom
d'Hamdallahi, ce qui facilite l'identification de l'auditoire. Ainsi les
Zarma, n'étant pas impliqués directement par ce récit, peuvent
réfléchir sans peine sur la situation de Bubu Ardo Galo, d'Ahmadu



138

Ahmadu et d'El Haj Umaru Futiu; tandis que les parallèles peuvent
les amener à réfléchir sur leur propre Histoire et leur situation
actuelle. Cette réflexion est d'autant plus facilitée que l'on retrouve
dans l'Histoire même des Songhay-Zarma une situation semblable. A
Sonni Ali Ber, l'animiste qui renversa l'empire malien alors
musulman, succéda en effet l'Askya Mohammed, un farouche
musulman. Comment ne pas y voir un parallèle avec le récit narré
par Jado Seku?

Pale Hasan Pare musulmm 1 GENRE
Emtlfã
Quay: Son.niAliBer --- As1<yaMoham.med Histoire

Peul: Bubu Ardo Galo-- El Ha) Umaru Puuu Récit

Et les parallèles ne s'arrêtent pas là, puisque Sonni Ali (9) mit
les musulmans sous sa coupe comme le fit Bubu avec Ahmadu
Ahmadu. Ils eurent en outre tous deux pour successeurs de farouches
musulmans: l'Askya Mohammed pour le premier et El Haj Umaru
Futiu pour le second (10), ceci à une différence près: si Bubu est
défait par Umaru, 1'Askya ne succède à Sonni qu'une fois ce demier
mort.

De cette épopée naît donc un enseignement: au-delà d'une
simple louange du pouvoir traditionnel et de son représentant, Jado
nous fait part de ses inquiétudes face au présent. Confronté à la
culture occidentale, la tradition perd du terrain:

Avec la modernisation de la société et les
difficultés économiques ayant entraîné des mutations
d'attitude, la caste de griot, s'est non seulement
désagrégée, mais aussi commence à être dénigrée par
la société qui l'a sécrétée; de plus dangereusement,
l'authentique tend vers la disparition au profit d'une



139

nouvelle catégorie de musiciens se réclamant des
"griots" (Garba 1992: 120)

L'apologie du pouvoir traditionnel devient alors apologie de la
tradition (et de ses représentants [11]). Jado nous montre que le non-
respect de celle-ci est durement sanctionné:

Seuls les plus durs d'oreille restent pour affronter
Bubu Ardo Galo

Seuls les plus durs d'oreille
D'ailleurs, il en existe de nombreux dans cette

contrée
il y a des gens qui refusent de croire à tout ce

qu'on leur dit
Il faut qu'ils en soient témoins
( )
C'est ce genre d'homme qui l'affronte
C'est ainsi qu'avait fait Bubu Ardo Galo pour

dominer le monde (v. 35-46).

Jado Seku, ainsi que le griot de Bubu Ardo Galo, nous
avertissent donc des dangers que provoque le non-respect de la
tradition. Cet avertissement franchit l'espace (du Macina à Niamey et
ses alentours) et le temps (du XIXème siècle au moment de
l'énonciation et de l'écoute, puisqu'il existe aujourd'hui des cassettes
de cette version) et fait de Jado le défenseur de la tradition et le
représentant de la sagesse, la connaissance de la première étant signe
de la seconde (12). Ces deux rôles ne sont pas le seul fait de Jado,
mais s'étendent à toute la caste des griots: il serait donc dangereux
qu'elle disparaisse, semble dire notre griot. Ainsi retrouve-t-on, au-
delà de la fonction apparente de ce récit qui est de divertir (par
l'humour principalement), ce besoin de redéfinir les valeurs
culturelles et religieuses ainsi que la perpétuation de l'ordre social.
Cette conclusion confirme la thèse de Malinowski selon laquelle tout
récit serait au service de la société qui le produit.

Malinowski a en effet établi une pragmatique du récit qui
s'oppose au courant structuraliste initié par Vladimir Propp et sa
Morphologie du conte (1928). Malinowski s'intéresse
particulièrement à la fonction du récit et démontre qu'elle réside
principalement dans le renforcement de la tradition morale de la
tribut et dans la perpétuation de l'ordre social. ll établit donc
clairement des liens entre récit et pouvoir, et le récit, lorsqu' <<(il)

1



140

s'empare des éléments, réels ou fictifs, (...) instaure un ordre du sens,
c'est-à-dire de la vérité, qui semble dépasser les catégories
vériconditionnelles (Vrai vs Faux) usuelles» (Adam 1990: 265-266),
au point de mêler fiction et Histoire. La fonction du récit historique
consiste donc à «faire faire en faisant oublier l'opération de
manipulation et en instaurant du réel, en hiérarchisant les pratiques
sociales par valorisation des uns et dévalorisations des autres (...).
En transmettant les règles constitutives des liens sociaux, les récits
définissent ce qui peut légitimement être dit et fait dans un groupe››
(Adam 1990: 266). Le récit mythique met quant à lui en évidence ce
qu'Umberto Eco appellera plus tard "la coopération interprétative",
puisque du fait de sa quasi-immuablilté il peut être raconté avec des
ellipses, ce «qui (le) rend totalement opaque à l'auditeur/lecteur
étranger›› (Adam 1990: 267). Malinowski, en étudiant la dimension
interprétative, aborde donc un autre aspect de la pragmatique
particulièrement utile lors d'une analyse d'un récit oral, puisque «la
plupart des obstacles observés sont caractéristiques de toutes les
formes de narration orale: ainsi non seulement le rôle essentiel de la
mémoire commune aux interlocuteurs en présence (le narrateur et
son auditeur/ auditoire), mais également la nécessité des digressions
dictées par l'interférence des circonstances liées directement à la
situation d'énonciation, ainsi enfin la nécessité des interventions
évaluatives destinées à mettre en valeur tel ou tel élément de la
narration» (Adam 1990: 268). La réflexion sur le récit menée par
Malinowski se révèle donc elle aussi pragmatique, puisqu'elle tient
compte dans son analyse aussi bien de la situation d'énonciation que
des aspects interprétatifs de l'opération narrative. Avant tout le
monde, Malinowski montre donc que la seule étude linguistique ne
suffit pas.

Idéologie et transmission

Je ne pense pas que l'apologie sous-jacente de l'animisme faite
par Jado Seku soit totalement consciente, cette attitude étant ancrée
et inhérente au contexte socioculturel du griot. Il ne faut pas oublier
non plus que contenu et structure lui ont été transmis oralement et
que cette transmission se répète depuis des générations. Jado se



141

distingue cependant de Jeliba du point de vue de la structure, alors
même qu'ils ont eu le même maître. Il serait intéressant d'étudier la
version de Jeliba, afin de voir si cette différence de structure se
vérifie et si elle détermine une différence interprétative. Au service
de l'idéologie transmise par Jado, on découvre à l'analyse, un art de
la narration particulièrement développé. Celui-ci se révèle tout
d'abord par une stratégie narrative qui n'a pour but que de
transmettre une vision du monde: Jado postule l'objectivité et la
véracité de son récit en se plaçant hors des événements (à l'image
donc de la fonction d'arbitre que la société lui a dévolue) comme
narrateur omniscient (connaissance du passé et des proverbes,
utilisation de la troisième personne, incursions dialogales,
connaissances linguistiques et généalogiques). Ainsi l'auditeur ne se
méfie pas et peut être plus facilement influencé (13). Cette
apparence de véracité se trouve toutefois contredite lors d'une lecture
plus approfondie: la métaphorisation et la symbolisation du récit font
de l'épopée un mythe. Une opération facilitée en outre par tout un
jeu temporel (le récit est tissé d'anachronismes et de répétitions, et la
narration consiste en un éternel va-et-vient entre le temps du récit et
celui de l'énonciation). Le temps cyclique fait de la vie un étemel
recommencement et montre l'enseignement à tirer du passé. La
notion de mythe nous renvoie une nouvelle fois à la fonction sociale
du récit, puisque <<le mythe possède le pouvoir normatif de fixer la
coutume, de sanctionner des modes de comportement, de conférer de
la dignité et du poids à une institution» (Malinowski 1993: 390). Il
est en fait métaphorisation d'une réalité au profit d'un enseignement.

Ces notions de mythe et d'enseignement se retrouvent lors de
l'étude de la structure de l'épopée. Si celle-ci apparaît au premier
abord peu structurée, elle se révèle rétrospectivement comme un
récit encadré à structure temaire. L'encadrement, s'il peut être
formulé de deux manières (titre/vers introductifs et vers final),
permet le déplacement entre le monde de l'auditeur et celui du récit.
Ainsi la structure ancre le récit et le héros dans un passé commun
(grâce notamment à la généalogie) à celui de l'auditeur, afin que ce
dernier s'inspire des actes héroïques de Bubu et le rejoignent aussi
dans l'avenir (glorification). Il n'y a donc plus d'autre définition
temporelle que celle de l'avant et de l'après, ancrant en cela l'épopée
dans un temps mythique. La structure est aussi le lieu privilégié de
l'idéologie, puisqu'elle n'apparaît pas au grand jour (et n'est par
conséquent pas détectable pour l'auditeur) et doit rester irmuuable



142

(14). Une structure est idéologique, parce qu'elle hiérarchise les
épisodes en raison d'un système de valeurs: on découvre en effet
l'enchâssement de l'histoire d'El Haj Umaru Futiu dans celle de Bubu
Ardo Galo, ainsi que la position en retrait des épisodes de Sokoto
(cf. le résumé en début d'article) et de La Mecque. Cette
hiérarchisation est confirmée lors de l'étude des rôles
narratologiques des différents personnages. On remarque en effet
une transition entre le monde des dieux et celui des hommes, une
transition interne entre récit mythique et récit historique: Bubu a été
mandaté par les dieux, tandis que les épisodes ayant pour sujet El
Haj Umaru Futiu se sont progressivement éloignés du mythe pour
rejoindre les horruues. L'épopée est donc un genre hybride qui mêle
Mythe et Histoire. Ce caractère hybride correspond à la conception
africaine du temps qui distingue un temps mythique (touchant au
passé et aux croyances) et un temps empirique (concemant le présent
et le futur). Cette transition du récit mythique au récit historique
marque en outre une hiérarchisation des deux principaux épisodes de
l'épopée, «l'histoire de Bubu Ardo Galo et d'El Haj Umaru Futiu›› (v.
1443), tant temporellement (à l'origine, on retrouve la religion
animiste) qu'idéologiquement (primauté du mythe - pôle divin - sur
l'Histoire - pôle humain). Le héros animiste se retrouve ainsi à
nouveau valorisé.

L'idéologie - qui opère dès qu'il y a identification au héros - est
donc transmise le plus discrètement possible de façon à éviter le
rejet en bloc de l'enseignement de l'épopée par les auditeurs et à
respecter une certaine neutralité, du moins en apparence, confiée au
griot par la société. L'oralité semble être un avantage dans cette
transmission discrète, puisque son immédiateté ne permet pas à
l'auditeur de se distancier. La stratégie narrative de Jado et Karimu -
qui consiste à garder un rythme narratif rapide et varié tout en
produisant la redondance nécessaire à l'oral - est d'ailleurs élaborée
pour captiver l'auditoire. L'analyse narrative montre une maîtrise des
stratégies narratives extrêmement poussée. Ainsi l'introduction du
récit narré par Jado (v. 1-19) ressemble à une introduction de théâtre
classique. Il conuuence le récit par une généalogie et une devise
introductive (v. 1-9). Cette généalogie a une fonction phatique,
puisqu'elle attire l'attention de l'auditoire: une généalogie annonce
généralement le début de la narration d'une épopée. Cependant, elle
a une autre fonction: celle de stimuler l'auditeur (dont on évoque
l'ascendance) et de l'inciter à des actes héroïques par la seule



143

évocation de ses ancêtres (c'est ce qu'on appelle la force illocutoire
du récit). Cette stimulation relève de la fonction d'incitation où «tout
acte de cormnunication (...) transforme ou vise à transformer la
réalité ou les êtres, (...) vise à affecter le cours des événements ou le
comportement des individus» (Yaguello 1981: 25) (15).

A la suite de la généalogie et de la devise introductive (qu'on
pourrait nommer, à l'instar du "Jaru"[16].qui la commence,
l'exclamation d'arrivée [17].), Jado s'adresse à Karimu:

Karimu Saaga,
Cet air que tu écoutes est celui de Bubu Ardo Galo

(v. 10-11)

L'auditeur est ici explicitement désigné ("Karimu Saaga" v. 10)
et interpellé ("Cet air que tu écoutes" v. 11). Cette intervention
correspond à un préambule (Entrée-préface), par lequel «le récitant
réclame toute l'attention de son (ses) auditeur(s)›› (Adam 1992: 185).
L'auditeur montre alors son attention et fait une demande de récit:
"Oui Jado, on t'écoute" (v. 12). On peut remarquer que Karimu ne
parle pas en son nom, mais au nom du public ("On t'écoute" v. 12). Il
se pose et apparaît clairement connue le représentant du public.

Après une courte présentation de son héros (v. 13-19) - c'est ce
qu'on appelle l'annonce du fait - qu'il conclut par une exclamation
("Bubu Galo! v. 19), Jado s'adresse à Karimu

Ce Bubu Ardo Galo, Karimu!(v. 21)

Cette adresse, faite sur le mode exclamatif, a pour but d'attirer
l'attention de l'auditeur en rompant le cours du récit par un
changement dans le ton et une adresse directe ("Karimu!" v. 21).

On remarque donc que nos deux griots établissent toute une
stratégie de communication (probablement inconsciente) pour
transmettre de la meilleure manière possible leur savoir et la
tradition. Jado et Karimu varient leurs interventions en fonction de
l'attention du public; le contexte jouerait alors un rôle direct dans le
déroulement du récit, un récit que l'on pourrait qualifier d'interactif.
Karimu interviendrait en fonction et comme représentant du public:
il le matérialiserait en quelque sorte en lui prêtant sa voix.

La musique est un facteur supplémentaire: elle crée une
ambiance qui implique l'auditeur, en faisant naître en lui des
sentiments qui l'emportent. La musique occupe donc une fonction



144

importante dans les sociétés africaines, ce qui fait dire aux Yacubas
de Côte d'Ivoire qu'<<(un) village où il n'y a pas de musicien n'est pas
un endroit où l'ho1nme puisse vivre» (Zemp cité par Garba 1992:
111)

Enfin l'humour - trait propre à Jado Seku - est particulièrement
développé. Cette notion est très importante, il n'y a d'ailleurs qu'à
observer les gens de Niamey écoutant les récits de Jado. Il exprime
l'humour par des remarques ironiques et moqueuses, par des
expressions de la part de Bubu Ardo Galo et des exagérations, par
des situations comiques et par des actes effrontés, par des formules
humoristiques et des expressions tirées de l'oral. L'humour peut aussi
être créé, lors d'une comparaison, par une rupture entre les niveaux
sémantiques:

Ses yeux ne sont pas rouges
comme ceux d'un pigeon (v. 246-247)

Comparer ce qui est l'idéal peul de la beauté féminine à un
pigeon (1) paraît pour le moins étonnant, même si la comparaison se
fait à l'avantage de la femme. Ce décalage entre les niveaux (idéal /
oiseau tout à fait courant à Niamey) fait rire.

Si l'humour donne du charme au récit et au personnage central
autour duquel il toume en majeure partie, là n'est pas sa seule
fonction. Il est un outil -particulièrement subversif de l'idéologie,
puisqu'il permet de faire passer des idées sans avoir à les assumer (je
plaisante, pourra toujours dire Jado): tout d'abord, l'humour oriente
l'interprétation de l'auditeur, puisqu'il rend celui qui le possède (et
par conséquent Bubu Ardo Galo) sympathique. Ensuite Jado peut se
permettre de faire rire l'auditeur sur un sujet sacré et qui lui tient à
coeur: l'islam. Qui pourra reprocher à Jado de rire et de faire rire de
l'islam, alors qu'il le fait par l'intermédiaire d'un personnage,
animiste de surcroît, et que lui-même comme tout bon musulman a
effectué le Haj?

L'approche stylistique confirme donc que l'idéologie se trouve
transmise à chaque niveau du texte, sans que l'auditeur puisse s'en
apercevoir au cours de la narration elle-même. Rappelons-nous que
l'oral ne permet pas la même distanciation que l'écrit.



145

Notes

1. Le tenue de mythe utilisé ici ne recouvre pas tous les récits compris dans les
Folleydeedey, ceux-ci racontant parfois des histoires d'arnour entre un ganji (esprit de la
brousse) et un être humain.

2. Le terme "ici" est un peu vague: il comprend le texte et le moment de l'énonciation.
3. La langue des Peuls.
4. Les talibés d'El Haj Umaru Futiu le traitent aussi de cafre (précédé en cela par Takadé

Waldé qui désigne ainsi son mari comme leur ennemi). Cet emploi est contextuellement
déterminé, puisque cette nomination correspond à leur monde de référence. Or Jado est aussi
musulman: on peut donc se demander si cette appellation n'est pas une sorte d'indice montrant
son appartenance à l'islam et qui peut lui servir de "couverture" au cas où on lui reprocherait
de faire l'apologie de l'animisme, ceci d'autant plus que le public auquel il s'adresse est aussi
musulman (environ 95% des Nigériens se déclarent musulmans).

5. Cette citation est le seul exemple d'un syncrétisme entre animisme et islam, puisqu'El
Haj Umaru Futiu semble être doté d'un double pouvoir.

6. Citation mentionnée à la page 9 de mon article.
7. Guerre sainte musulmane.
8. Ceci explique la nécessité de donner une origine arabe et musuhnane à l'ancêtre des

Zarma, Zabarkane (cf. Mounkaïla 1989).
9. Sonni Ali Ber est un grand chef songhay.
10. Un empire que les deux successeurs portèrent à leur apogée.
11. Voir à ce propos le rôle important accordé dans ce récit au griot.
12. Chez les Peuls Wodaabe (ou Bororo), on dit que «la tradition est le bonheur. Elle est

ce que le coeur veut, et vouloir, c'est la vie›› (Van Offelen 1983: 18).
13. C'est la raison du pouvoir idéologique du griot et la définition même de toute

idéologie que d'être implicite (représentation du monde supposée partagée).
14. Jado ne respecte toutefois pas cette loi. Et peut-être qu'il n'est pas le seul...
15. Cette citation nous renvoie une fois de plus à la théorie de Malinowski.
16. C'est le premier mot prononcé par Jado: il indique le nom de la mélodie jouée au

moolo au cours de cette épopée.
17. Cf. Adam 1992: chapitre sur le monologue narratif

Bibliographie

Adam, J .-M., Borel, M.-J. & Kilani, M. 1990. Le discours
anthropologique. Paris: Méridien Klinksieck

Adam, J .-M. 1992. Les textes: types et prototypes. Paris: Nathan.
Cuvillier, A. 1956. Vocabulaire philosophique. Paris: Armand Colin.
Eco, U. 1985. Lector in Fabula, traduit de l'italien par M. Bouzaher.

Paris: Grasset.
Garba, M. 1992. La musique des Hawsa du Niger. Strasbourg:

Université des sciences humaines.
Malinowski, B. 1993. Les Argonautes du Pacifique occidental.

Paris: Gallimard.



146

Mounkaïla, F. 1989. Mythe et Histoire dans la geste de Zabarkane.
Niamey: CEHLTO.

Namer, G. 1988. La mémoire collective comrue pratique de mémoire
sociale. Revue de l 'Institut de sociologie 3-4: 111-114.

Olivier de Sardan, J_-P. 1984. Monographie de la subdivision de
Dosso 1912-19.7.

Propp Vladimir, 1970, Morphologie du conte. Paris: Seuil (coll.
Points no 12).

Seku, J. 1987. L'Epope'e de Bubu Ardo Galo (inédit).
-- -- 1993. L'Epope'e de Bubu Ardo Galo, transcrite et traduite par

Ousmane Mahamane Tandina (extraits). -Ecriture no 42: 91-97.
Seydou, C. 1972. Sîlamaka et Poullôri. Paris: Classiques africains.
Van Offelen, M. 1991. Nomades du Niger. Paris: Chêne.
Vidal-Naquet, P. 1994. Mémoire et Histoire. La Recherche 25

(267): 726-729.
Yaguello, M. 1981. Alice au pays du langage: pour comprendre la

linguistique. Paris: Seuil.

Sommario

Studiare narrazioni culturalmente differenti è di grande
interesse per l'antropologia, giacché - nonostante il suo carattere
fittizio - la narrazione rivela aspetti importanti della società che ha
prodotto il testo. Nel corso del saggio, propongo un'analisi
pragmatica di un'epopea zarrua (etnia nigerina) che parla di un eroe
peul del Macina, nell'attuale Mali. Nell'Ottocento, le società
dell'Africa occidentale subiscono profondi cambiamenti, la cultura
tradizionale vienne rimessa in questione. Per reintrodurre i valori
tradizionali, la società sceglie dunque un personaggio storico
esistante che li incami e lo trasforma in un mito. Bubu Ardo Galo fa
parte di questi personaggi vissuti nell' Ottocento intomo ai quali si
organizza un discorso collettivo. Raccontata oggi ad una generazione
in pieno cambiamento, quest'epopea diventa specchio della società
zarma e serve d'insegnamento alle generazioni future. Il dialogo tra il
presente e il passato puö poi corninciare...



147

Summary

The study of culturally different fictions is highly interesting
from an antropological point of view, as a narrative will always
reveal many aspects of the society which produced it. This article
proposes a pragmatic analysis of a zarma epic (Zarma being an
ethnic group of Niger). The epic relates the story of a peul heroe
from Macina, currently a region in Mali. During the nineteenth
century, West-African societies were affected by deep
transformations, as the traditional culture was put into question. In
an attempt to reintroduce the traditional values, society singles out
an historical character symbolizing these values and tums him into a
myth around whom a collective discourse is organized. Related
today to a generation which itself is deeply affected by
transformations, the epic becomes a mirror of the zarma society and
a tool to teach the right way to follow. The dialogue between the
present and the past can begin...


