
USANZE SINISTRE E PROFONDE. WITTGENSTEIN
E LA COMPRENSIONE ANTROPOLOGICA

Fabio Dei
Università di Siena

Il nome di Wittgenstein ricorre con frequenza sempre mag-
giore nel dibattito antropologico - da qualche anno, anche in
quello italiano. Ma non è ancora abbastanza chiaro quale sia la
rilevanza generale del suo pensiero per la disciplina: si può par-
lare di una antropologia Wittgensteiniana, definita da un metodo
peculiare di comprensione dell'alterità culturale?

Cercherò di affrontare questo problema focalizzando
Pattenzione su un punto che mi ha sempre colpito molto nella
lettura di quell°ormai ben noto testo wittgensteiniano che sono
le Note sul "Ramo d'oro di Frazer" (1). Discutendo gli esempi
frazeriani delle feste del fuoco europee, in cui si celebrano ri-
tuali che sembrano ricordare antiche forme di sacrificio umano,
Wittgenstein osserva come queste pratiche ci impressionino per
la loro "sinistra profondità". E fa in proposito due affermazioni
in apparenza enigmatiche:

1) questa profondità fa parte del carattere interno delle
pratiche, e non deriva da ipotesi sulla loro origine in reali prati-
che di sacrificio;

2) per comprendere questa profondità, occorre collegarla ai
nostri pensieri e sentimenti, a un'esperienza nell°intimo di noi
stessi.

Cosa vuol dire Wittgenstein?
Rispondere può forse aiutarci a chiarire non solo il pen-

siero del filosofo, ma anche qualcosa della natura della com-
prensione antropologica. E tuttavia, si tratta di una risposta dif-
ficile. In discussioni di questo tipo, infatti, si corre continua-
mente il rischio di attribuire a Wittgenstein delle soluzioni gene-
rali ai problemi, laddove il suo obiettivo è proprio quello di evi-
tare teorie totalizzanti e di fornire invece una guida a pensare i
singoli problemi nella loro peculiarità. Quindi, se da un lato oc-
corre cercare di leggere Wittgenstein nel quadro di alcuni grandi

L'U0m0, Volume IV n.s. - rt. I, 199]



96

problemi della filosofia delle scienze umane, dall°altro si deve
continuamente sfuggire alla tentazione di invischiarlo in discus-
sioni teoretiche e metodologiche che gli sono profondamente
estranee. Un fraintendimento assai diffuso, in particolare, ri-
guarda la troppo diretta traduzione antropologica della nozione
di "forme di vita". Una certa "vulgata Wittgensteiniana", com'è
stata definita (Taylor 1981), ha visto in questa nozione la possi-
bile fondazione di un approccio radicahnente relativistico allo
studio delle culture umane: finendo per pervenire a una tesi di
incommensurabilità tra "universi di significato" che poco ha a
che fare col senso della filosofia di Wittgenstein.

D'altra parte, per affrontare direttamente questo tipo di
problemi sarebbe necessario compiere un lungo percorso e ap-
profondire nodi interpretativi sui quali esiste una letteratura cri-
tica sterminata; il che non è ovviamente possibile nei limiti e per
il taglio di questo intervento. Non posso dunque far altro che
cercare di inquadrare e mettere a fuoco i termini del problema.
Perché almeno sia chiara la linea che intendo seguire, vorrei an-
ticipare in sintesi le conclusioni. Wittgenstein allude a un ge-
nere di comprensione dei fenomeni culturali che non è conside-
rato rilevante nella tradizione dell”antropologia scientifica. Egli
tenta di indirizzare la nostra attenzione non tanto su un metodo
alternativo, quanto sulla distinzione tra tipi diversi di problemi
che possiamo porre di fronte a pratiche e credenze aliene o ap-
parentemente tali. In particolare, distingue da un lato i pro-
blemi che possiamo definire di natura scientifica, e che richie-
dono una soluzione empirica e/o teorica, una estensione quanti-
tativa della nostra conoscenza sul mondo; e dall'altro quelli di
natura filosofica, che richiedono invece uno sforzo di chiarifica-
zione concettuale, una sistemazione descrittiva di ciò che già
sappiamo. `

Vorrei sottolineare con forza come la riflessione su questo
secondo tipo di problemi conoscitivi non vada in direzione di
una concezione puramente empatica o introspettiva del sapere
antropologico, saltando a pie' pari quei criteri di rigore analitico
e di controllabilità intersoggettiva che ad esempio A. M. Cirese
sottolinea come valori epistemologici guida della disciplina. Al
contrario, l'analisi dello statuto logico dei problemi compiuta da
Wittgenstein supera proprio sul piano del rigore certe confu-
sioni positivistiche tra l°empirico e il concettuale, tra ciò che in



97

una certa situazione è presupposto e ciò che dipende
dall°esperienza.

1. Anti-intellettualismo

Furio Jesi (1979: 158) ha scritto una volta che le Note sul
"Ramo d'oro " sfondano porte aperte, nel senso che le critiche di
Wittgenstein a Frazer ricalcano argomenti già largamente acqui-
siti dall'antropologia moderna. In effetti, alcuni aspetti delle
Note sembrano concentrarsi su questioni metodologiche ben
note e non particolarmente originali. Fra queste, possiamo co-
minciare col citare la critica dell°attribuzione di errore alle cre-
denze e alle pratiche rituali di altre culture. Scrive Wittgen-
stein: «Il modo in cui Frazer rappresenta le concezioni magiche
e religiose degli uomini è insoddisfacente perché le fa apparire
come errori». Ma allora, si chiede, errava Sant'Agostino
nell°invocare Dio, o il Santo Buddista nelle sue diverse conce-
zioni? «Nessuno di essi sbagliava se non quando enunciava una
teoria». E prosegue:

E' dawero strano che tutte queste usanze - p. es. Puccisione
del re del bosco etc. - finiscano per venir presentate come scioc-
chezze. Ma non sarà mai plausibile che gli uomini facciano tutto
questo per mera sciocchezza (BGB: 18).

Ci sono dei casi in cui un uomo abbandona un'usanza per-
ché si rende conto che si fonda su un errore. Ciò accade quando
basta fargli notare che si tratta di un errore; ma questo non è
certo il caso dei costumi religiosi di un popolo. «L'errore nasce
solo quando la magia viene spiegata in termini scientifici»
(BGB: 22). E ancora: «Frazer sarebbe capace di credere che un
selvaggio muoia per errore›› (BGB: 28).

Fin qui, gli antropologi possono non trovare nulla di nuovo.
Si pensi ad esempio alle posizioni espresse già dalla scuola so-
ciologica francese, che fin dal saggio di Hubert e Mauss sulla
magia, del 1901, e poi con Durkheirn e Lévy-Bruhl, aveva fatto
rimarcare, contro Frazer e Tylor, come Pattribuzione di errore
fosse fondata su un pregiudizio etnocentrico, che ci impedisce di



98

cogliere la logica interna dei sistemi mitico-rituali. Temi troppo
noti alla storia dell'antropologia perché vi sia bisogno di soffer-
marvisi.

Un'ulteriore critica, connessa alla precedente, su cui insiste
Wittgenstein è quella ad un approccio intellettualista, che tenti
di spiegare gli atti rituali sulla base di credenze o opinioni.

Un simbolo religioso non poggia su un'opinione [...] Bruciare
in effigie. Baciare Pimmagine dell'amato. Questo naturalmente non
poggia su una credenza in un determinato effetto sulla persona rap-
presentata dalfimmagine [...] Agiamo così e ci sentiamo soddisfatti
(BGB: 21).

[...] La caratteristica del1'atto rituale non è una concezione,
un'opinione, vera o falsa che sia, benché un'opinione - una credenza-
possa anche essere rituale, appartenere al rito (BGB: 27).

[...] Credo che l'uomo primitivo si contraddistingua perché non
agisce in base a opinioni (BGB: 33). \

Anche in questo caso non sembra che le osservazioni di
Wittgenstein siano particolarmente originali. E' fin troppo
semplice richiamarne la convergenze con un intero filone anti-
intellettualista dell”antropologia novecentesca, che si muove
lungo linee argomentative analoghe. Già ai primi anni del se-
colo e all'interno della stessa "scuola" frazeriana, ad esempio, R.
R. Marett (1909) negava la natura puramente speculativa
dell'atteggiamento magico-religioso, ricercandone invece le ori-
gini in una tensione emozionale che, nell'impossibilità di essere
risolta o placata, troverebbe sfogo su oggetti simbolici o in atti-
vità sostitutive. Un punto di vista che già contiene in germe le
più celebri teorie di Malinowski e di Freud.

Più specificamente, sembra esservi uno stretto collega-
mento (almeno in apparenza) tra alcune osservazioni di Witt-
genstein e la cosiddetta teoria simbolista o espressivista degli
atti rituali, sviluppata nell'antropologia sociale britannica da au-
tori come (tra i molti altri) Beattie, Lienhardt e il primo Leach.
Una teoria che, com'è noto, separa nettamente le pratiche ri-
tuali, di natura espressiva, per l'appunto, da quelle di carattere
pragmatico e cognitivo; negando che le prime richiedano spiega-
zioni in termini di efficacia pratica o di coerenza logica. «Lo
stesso selvaggio che trafigge l”immagine del nemico, apparente-



99

mente per ucciderlo, costruisce realmente la propria capanna di
legno e fabbrica frecce letali, non in effigie››, scrive Wittgenstein
(BGB: 22), echeggiando certe notazioni di Malinowski (1976: 38
sgg.) sul rapporto tra magia e tecnica nella coltivazione e nella
costruzione delle canoe alle Trobriand, volte a mostrare come la
magia intervenga dove finiscono le possibilità della tecnica. E
prosegue:

Si potrebbe quasi dire che l'uomo è un animale cerimoniale
[...] Si potrebbe cominciare così un libro di antropologia: se si
osserva la vita ed il comportamento degli uomini sulla terra, si vede
che essi, oltre ad azioni che si potrebbero chiamare "animali", come
nutrirsi etc., svolgono anche azioni che hanno un carattere peculiare,
che si potrebbero chiamare "rituali" e che sarebbe assurdo far
poggiare su un'errata concezione della fisica delle cose (BGB: 26).

Ma la continuità tra Wittgenstein e la tradizione
dell”antropologia sociale simbolista non dev'essere sopravvalu-
tata. Nonostante Pargomentazione appena citata, non si può le-
gittimamente attribuire a Wittgenstein una teoria volta a suddi-
videre a priori le pratiche umane in due tipi, l'uno pragmatico e
l”altro meramente espressivo. Tutta Pargomentazione wittgen-
steiniana è al contrario volta a negare la possibilità di categoriz-
zare a priori gli usi linguistici e le pratiche umane, di stabilirne
in anticipo l'essenza (cfr. Phillips 1986: 169). Dire che i rituali
sono "essenzialmente espressivi" significherebbe ricondurre la
"grammatica" del linguaggio rituale - anzi, di quel particolare
linguaggio rituale - a un fondamento extralinguistico, che per
Wittgenstein risulterebbe mitologico quanto le stesse credenze
indigene (ad esempio il "bisogno" di simbolizzare, etc.). La
grammatica di un linguaggio non può derivare da un'ontologia
indipendente: piuttosto, essa esprime un'ontologia.

Wittgenstein non è un espressivista più di quanto non sia
un intellettualista. Certo, contesta la tendenza a spiegare ogni
comportamento come basato su credenze scientifiche o quasi-
scientifiche; ma ciò non implica che certe credenze ed azioni
siano pragmatiche perché "corrispondono" alla realtà, mentre al-
tre che (per noi) non vi corrispondono non possono che risultare
mere forme di comunicazione, emozioni travestite da credenze
o parole travestite da azioni. L'uomo si rapporta al mondo in



100

una varietà di modi, la cui grammatica va analizzata caso per
caso, concentrando l'attenzione sui particolari. In questo conte-
sto è da intendersi la celebre esortazione «non pensare ma os-
serva›› (PU: 66): si tratta appunto di "osservare" senza lasciarsi
fuorviare da teorie generali sull”essenza di questo rapporto - ad
esempio il fatto di avere una mente, la capacità di teorizzare e di
ipotizzare, oppure quella di simbolizzare (cfr. Eldridge 1987:
236). .

2. Reazioni primitive

L°attacco di Wittgenstein all°intellettualismo assume dun-
que portata molto ampia, e non pare riducibile nell'ambito di
una "teoria" del rituale. In un certo senso, esso è ancor più radi-
cale di quello dell°antropologia malinowskiana ed espressivista:
si applica non solo all'ambito del rituale ma anche a quello del
senso comune e della scienza, pratiche cioè per le quali Mali-
nowski e Beattie si accontentano di un resoconto ingenuamente
empirista.

Frazer è criticato come esponente di una concezione assai
più generale (razionalista, cartesiana, e ancora prevalente nello
stesso Wittgenstein del Tractatus) secondo cui la funzione pri-
maria e fondamentale - l”essenza - della coscienza è la rappre-
sentazione delle cose, e la natura di questa relazione rappresen-
tativa, la relazione tra parole e cose, può esser spiegata dalla
psicologia. Il linguaggio sarebbe la manifestazione di un pro-
cesso di rappresentazione che avviene nei segreti recessi della
mente individuale, e che opera indipendentemente dalla sua
eventuale risoluzione linguistica. Per Wittgenstein, al contrario,
la "rappresentazione" non fonda un gioco linguistico, ma ne di-
pende (cfr. PU § 370).. Nella sua prospettiva, il linguaggio non
emerge dal ragionamento, non riposa su un sapere (UG: § 475,
477) ma, come abbiamo già visto, su un "modo d'agire" non fon-
dato, primitivo.

Troviamo un buon esempio di questa prospettiva in alcune
osservazioni del 1937 sull°uso delle espressioni causali (UW).
Secondo la filosofia classica, il linguaggio causale avrebbe ori-
gine dal seguente processo cognitivo: a) Possen/azione di se-



101

quenze regolari di eventi, b) la formulazione di una regola uni-
versale di connessione tra gli eventi, c) il dubbio se tale regola
sia soddisfatta dagli eventi in questione. Si ricorderà anche che
per Frazer (1973: 23-25, 81-83) le "leggi" della magia simpatica
poggiano su un simile meccanismo di generalizzazione causale,
differenziandosi dalle leggi scientifiche solo per una insoddisfa-
cente soluzione del punto c), vale a dire del dubbio. Per
Wittgenstein, invece, questi processi di pensiero sono solo ela-
borazioni secondarie di un nesso preconcettuale, che poggia su
una reazione immediata ed istintiva.

Pensiamo al caso (Pesempio è tratto da Malcom 1982: 5
sgg.) di un bambino che si scontra con un altro facendolo cadere.
Quest°ultimo probabilmente reagirà in modo aggressivo verso il
primo: possiamo dire che «reagisce alla causa» (UW: 392) della
sua caduta. Ma quanta componente di riflessione intellettuale vi
è in questo riconoscimento della causa? Il bambino si pone
forse un dubbio su cosa lo ha fatto cadere? Naturalmente no. Il
bambino non reagisce all'altro perché sa o crede che egli sia la
causa della sua caduta, né perché possiede i concetti di causa ed
effetto e li applica a questo caso particolare. La sua reazione
non è il frutto di congetture, inferenze, conclusioni generaliz-
zanti: semmai, questi processi possono seguire la reazione. «La
forma primitiva del gioco linguistico è la certezza, non
Pincertezza», scrive Wittgenstein (UW: 404); intendendo non
tanto una certezza proposizionale (il bambino afferra mental-
mente la verità dell'enunciato "l'altro bambino mi ha fatto ca-
dere") o intuitiva, quanto una certezza istintiva. Il gioco lingui-
stico del rintracciare la causa riposa su un modo di agire
"primitivo"; e questo, a sua volta, «è un prototipo del pensiero e
non il risultato del pensare›› (Z: § 541). In questo senso va letta
la celebre annotazione: «il linguaggio - direi - è un affinamento:
in principio era Fazione» (UW: 403; cfr. UG: § 402 e VB: 67).

Come hanno suggerito alcuni interpreti di Wittgenstein, la
nozione di "reazioni primitive" può risultare molto feconda per
la comprensione del comportamento rituale e simbolico. H. O.
Mounce (1973: 353), ad esempio, propone di riflettere su alcuni
casi di simbolismo privato. Immaginiamo di chiedere a qual-
cuno di infilare degli spilli sul ritratto della propria madre, mi-
rando con attenzione agli occhi. Chi sarebbe disposto a farlo in
tutta tranquillità? E chi potrebbe resistere al senso di colpa se,



102

qualche tempo dopo, la madre perdesse la vista? Vi sarebbe in
questo caso la percezione di una connessione tra i due eventi,
che tuttavia non avrebbe nulla di causale. Il senso di colpa non
scaturisce da una riflessione sulle conseguenze dell'atto com-
piuto, né da una credenza nella sua efficacia magica. Siamo
piuttosto di fronte ad una reazione morale primitiva, pre-razio-
nale: «non concordiamo di reagire in questo modo: piuttosto, il
fatto che concordiamo si mostra in questa reazione» (Phillips
1986: 174).

Dobbiamo però resistere alla tentazione di considerare le
reazioni primitive una spiegazione del rituale. Il fatto che Witt-
genstein le definisca "istintive" non deve farci pensare ad un
fondamento biologico, naturalistico: esse alludono semmai a un
fondo di precomprensione, a un piano dell'"elementarmente
umano" sul quale possiamo "ritrovarci" in pratiche aliene e ap-
parentemente irrazionali (cfr. PU: § 292, Z: § 390).

Possiamo così capire meglio quanto Wittgenstein sia
lontano da una tesi di incommensurabilità tra forme di vita. Ne
è tanto lontano che è costretto ad inventarsi esempi di forme di
vita radicalmente altre per produrre effetti di estraneamento
concettuale: la tribù in cui i bambini sono educati a non
mostrare la benché minima espressione di sentimento (Z: §
382); quella in cui vi sono due concetti di dolore, uno applicato
alle lesioni visibili e trattato con cura e compassione, l'altro
applicato ad esempio ai dolori di stomaco e connesso con la
derisione di chi se ne lamenta (Z: § 380), etc. E' qui,
nell'espressione dei sentimenti, nella manifestazione e nella
reazione al dolore, etc., che Wittgenstein scorge
Pelementarmente umano, il fondo comune di comprensione fra
gli uomini, la "testa di ponte" interculturale: e non, come af-
ferma il razionalismo, in un nucleo necessario e universale di
credenze proposizionali sul mondo e di relazioni logico-formali,
che costituirebbero per così dire il corredo cognitivo e computa-
zionale di base del genere umano. A

Da notare che l'approccio di Wittgenstein appare invece
perfettamente compatibile con Paffermazione di un
"elementarmente umano" nel senso di Cirese, coincidente cioè
con «fatti molto generali della natura›› (ad esempio, uomini
devono mangiare per sopravvivere etc.) ai quali è legata la for-
mazione di certi concetti. Non a caso quando vuol evocare con-



103

figurazioni concettuali aliene, Wittgenstein inventa esempi che
rovesciano alcuni di questi fatti: si pensi alla società composta
esclusivamente di sordi (Z: § 371), alla tribù di uomini che non
conoscono il sogno (Z: § 530), etc. Tuttavia, avverte
Wittgenstein, «il nostro interesse non ricade su queste possibili
cause della formazione dei concetti; noi non facciamo scienza
naturale, e neanche storia naturale - perché, per i nostri scopi,
una storia naturale potremmo anche inventarla›› (PU: 298).
L'interesse di Wittgenstein è volto a mostrare la naturalezza del
nostro linguaggio e dei nostri concetti contro le speculazioni
della metafisica: il richiamo a fatti generalissimi della natura
(«tali che per lo più non ci sorprendono a causa della loro gene-
ralità››) non serve come spiegazione della formazione dei con-
cetti, ma come terapia contro il bisogno di una spiegazione.

Nelle Note sul "Ramo d'oro ", alla stessa terapia è sottoposto
il linguaggio del rituale e della magia, contro i tentativi di sotto-
porlo a una spiegazione razionalistica. Si sottolinea infatti come
Pidioma espressivo del rituale, per così dire, sia perfettamente
naturale e in quanto tale immediatamente comprensibile anche
da noi - baciare Pimmagine dell°amato, lo "smembramento" delle
partiture di Schubert dopo la sua morte etc. (BGB: 21, 24).
Dall°altro lato, si accostano le credenze connesse al rituale (nella
misura in cui le dottrine magiche sono effettivamente sostenute
dagli attori rituali, e non meramente attribuite loro da Frazer)
alle credenze metafisiche. Entrambe sarebbero prodotte dagli
incantesimi del linguaggio, dalla "forte tendenza" a frainten-
derne il funzionamento; ed entrambe - credenze magiche e me-
tafisiche - possono svanire se guardate nella giusta luce
(Mounce 1973). Da qui Paffermazione dell'omologia tra
Pargomentazione frazeriana e il "pensiero selvaggio" (BGB: 28),
da prendere alla lettera e non come una semplice battuta.

L'anti-intellettualismo di Wittgenstein consiste dunque
nell'affermazione di un rapporto diretto, non mediato, tra il lin-
guaggio e il mondo - o meglio, mediato dall'azione prima ancora
che dal pensiero. Al contrario, la tradizione dell'antropologia
scientifica non mette mai seriamente in discussione il punto di
vista "metafisico", che la conduce a spiegare le pratiche umane
in relazione a entità intermedie di natura intellettuale, come le
leggi del pensiero, il funzionamento della mente - o quello della
società (in quella versione sociologica del kantismo che è stata



104

elaborata da Durkheim). Per Wittgenstein queste nozioni
hanno carattere mitologico, non diversamente da quelle sel-
vagge di anima, spirito etc. Del resto, come egli osserva, il fatto
che per descrivere le credenze dei selvaggi lo stesso Frazer uti-
lizzi nozioni che fanno parte del nostro linguaggio come ghost o
shade, dimostra la prossimità fra la nostra e la loro mitologia
(BGB: 30). Ma Frazer - e con lui, una intera stagione del razio-
nalismo antropologico - invece di concentrarsi su queste affinità
come terreno di reciproca comprensione, preferisce assumere
un atteggiamento distanziante, fingendo, per così dire, di non
sapere ciò che già sappiamo.

Torniamo qui a un punto importante, già accennato in pre-
cedenza. L'antietnocentrismo della antropologia moderna de-
nuncia il rischio di distorcere le pratiche di altre culture, quando
siano lette nei termini delle nostre ingenue ed acritiche nozioni
di senso comune; e vede la soluzione al problema dell'alterità
culturale - una soluzione etica e scientifica al tempo stesso -
nella messa a punto di strumenti descrittivi e teoretici, in qual-
che modo oggettivi, neutrali, non contestuali, che ci consentano
uno sguardo scevro da pregiudizi. Questo è tutto sommato un
terreno comune sia ai relativisti e ai teorici dell'incom-
mensurabilità, che scorgono in certe pratiche un'alterità
irriducibile, sia ai razionalisti (più o meno forti), che tentano
invece di spiegarle riconducendole ad un modello teorico
universale, per quanto ampio, di umanità e ragione umana.
Wittgenstein sembra spingersi oltre. Per lui è proprio questo
linguaggio scientifico e teoretico con pretese di oggettività a
ostacolare la comprensione - l'«ottusa superstizione della nostra
epoca», come si esprime (BGB: 25). Abbiamo ancora a che fare
con un esempio di come il pensare possa impedirci di vedere.
Accade infatti che siamo portati, prima ancora che a spiegare, a
identificare e descrivere le pratiche in questione in relazione
alle entità teoretiche intermedie (mente, ragione etc.), configu-
randole così come totalmente "strane", non familiari, aliene, e
passando poi all'operazione caritatevole e progressista di
"spiegarle", di ridurle cioè alle nostre teorie sul rapporto tra
uomo e mondo.

Si coglie qui una critica profonda a Frazer, che coinvolge
però anche buona parte dell'antropologia moderna: Frazer
ostenta una iniziale estraneità e incomprensione delle pratiche



105

selvagge, fingendo poi di scoprire empiricamente ed ipotetica-
mente la loro natura comunque umana. Questo atteggiamento
distanziante preclude però l'accesso a quel terreno di pre-com-
prensione che è l'"affinità" primitiva, per così dire, la concor-
danza nelle pratiche tra Frazer e il selvaggio. Wittgenstein sot-
tolinea invece la nostra continuità con il passato e con il
"primitivo" (cfr. Cherry 1984b). Nella sua prospettiva, non par-
tiamo mai senza alcuna comprensione:

Quanto siano svianti le spiegazioni di Frazer è dimostrato, se-
condo me, dal fatto che potremmo benissimo inventarci noi stessi
delle usanze, e sarebbe un caso se in qualche luogo non si trovassero
dawero. Vale a dire che il principio che regola queste usanze è
molto più universale di quel che dichiara Frazer ed è presente nella
nostra anima, tant'è vero che noi potremmo escogitarci tutte quelle
possibilità [di pratiche magiche] [...] anzi, le spiegazioni di Frazer
non sarebbero affatto spiegazioni se in ultima istanza non facessero
appello a una tendenza in noi stessi (BGB: 23-24).

Anche in noi qualcosa tende verso il comportamento dei sel-
vaggi (BGB: 27).

3. Spiegazione ipotetica vs. descrizione

Possiamo capire ancora meglio questo punto focalizzando
un aspetto del testo Wittgensteiniano cui non si è finora accen-
nato: la critica alle spiegazioni genetiche ed ipotetiche. Com'è
noto, Wittgenstein contrappone la descrizione di una pratica alla
sua spiegazione: «basta comporre correttamente quel che si sa,
senza aggiungervi altro, perché subito si produca quel senso di
soddisfazione che si ricerca mediante la spiegazione [...] Qui si
può solo descrivere e dire: così è la vita umana›› (BGB: 19).
Questa idea di descrizione è poi sviluppata nel concetto di
"rappresentazione perspicua":

La spiegazione storica, la spiegazione come ipotesi di sviluppo,
è solo un modo di raccogliere i dati - della loro sinossi. E' ugual-
mente possibile vedere i dati nella loro relazione reciproca e riassu-
merli in un'immagine generale che non abbia la forma di una ipotesi



106

sullo sviluppo cronologico [...] Tale rappresentazione perspicua
media la comprensione, che consiste appunto nel "vedere le
connessioni". Di qui Pimportanza del trovare anelli intermedi (BGB:
28-29; cfr. PU § 122).

L'ipotesi evolutiva, in questa logica, può esser considerata
un mero travestimento di una connessione formale: come
quando si tenta di illustrare la relazione interna tra cerchio ed
ellisse trasformando gradualmente l'uno nell'altro. Non lo fac-
ciamo certo per affermare una reale ipotesi evolutiva, il fatto
che una determinata ellisse sia effettivamente scaturita da un
cerchio, ma solo per addestrare il nostro occhio a cogliere una
connessione formale (BGB: 30).

E' quasi superfluo osservare che, parlando di descrizione,
Wittgenstein non sta qui certo facendo valere le ragioni dei meri
dati empirici contro la speculazione teorica, o esaltando un ap-
proccio idiografico e radicalmente anticomparativo. Né sta
compiendo, come è stato talvolta scritto (p. es. in Rudick &
Stassen 1971), una svalutazione complessiva del sapere storico e
delle connessioni diacroniche, a favore di un metodo puramente
sincronico, morfologico o strutturale. Sarebbe del resto fuor-
viante cercare nelle Note su Frazer Pindicazione di un metodo
antropologico. Dove cada invece Pinteresse di Wittgenstein è
mostrato dal ricorrere del citato passo sulla rappresentazione
perspicua nelle Ricerche filosofiche, nel contesto di una discus-
sione sul carattere per l'appunto descrittivo dell'intelligenza filo-
sofica tout court. Vale la pena di citare per esteso il celebre pa-
ragrafo 109:

[...] E a noi non è dato di costruire alcun tipo di teoria. Nelle
nostre considerazioni non può esserci nulla di ipotetico. Ogni spie-
gazione dev'essere messa al bando, e soltanto la descrizione deve
prendere il suo posto. E questa descrizione riceve la sua luce, cioè il
suo scopo, dai problemi filosofici. Questi non sono, naturalmente,
problemi empirici, ma problemi che' si risolvono penetrando
Foperare del nostro linguaggio in modo da riconoscerlo: contro una
forte tendenza a fraintenderlo. I problemi si risolvono non già pro-
ducendo nuove esperienze, bensì assestando ciò che da tempo ci è
noto. La flosofia è una battaglia contro Pincantamento del nostro
pensiero per mezzo del nostro linguaggio (PU: § 109; cfr. BB: 163).



107

La descrizione è qui contrapposta alla formulazione di teo-
rie e di ipotesi ed all°atteggiamento sperimentale ("guardare
cosa suocede"), per il fatto di non implicare problemi empirici.
La descrizione non è una riproduzione di fatti, ma una elucida-
zione di concetti a partire dall'uso che ne facciamo nel nostro
linguaggio; pone in gioco non una estensione quantitativa della
nostra conoscenza del mondo, ma un "assestamento" di ciò che
già sappiamo (cfr. Schulte 1991: 37 sgg.). Vorrei cercare di svi-
luppare questo punto in relazione al "caso" etnografico su cui
Wittgenstein si sofferma più a lungo, quello delle feste del fuoco
di Beltane; non prima di un breve riepilogo del percorso fin qui
seguito.

Abbiamo accennato all'inizio ai limiti delle letture naturali-
stiche e relativistiche di Wittgenstein - le forme di vita come
concrete entità socio-culturali, l”idea di un'umanità imprigionata
in una molteplicità di incommensurabili universi semantici ed
epistemici. Lontano dall'affermare Pincomunicabilità tra cul-
ture, Wittgenstein concentra il proprio interesse proprio su
quello sfondo di pre-comprensione, per così dire, che è comune
a tutta Pumanità; la sua antropologia immaginaria ne sonda i
confini, inventando improbabili casi limite nei quali la possibilità
di intendersi reciprocamente pare venir meno. Tale sfondo,
come abbiamo visto, non consiste in una comune dotazione co-
gnitiva che opera sulla base di un nucleo universale e necessario
di principi logici e di asserzioni proposizionali: consiste semmai
in una "primitiva" concordanza di azioni. E' inoltre importante
capire che di questo sfondo, che struttura i rapporti tra linguag-
gio e realtà, non si può parlare nel senso ordinario in cui il lin-
guaggio parla della realtà; si può semmai mostrarlo, attraverso
una descrizione o rappresentazione perspicua - ed è questo il
compito che Wittgenstein assegna alla filosofia.

I problemi di comprensione possono talvolta richiederci di
giungere a vedere ciò che per così dire è da sempre sotto i nostri
occhi, che giace nel nostro linguaggio e sottende il nostro modo
di agire, ma che ci è oscurato da una qualche forma di metafi-
sica. Ho già ricordato Posservazione di Wittgenstein sul fatto
che Frazer, nel descrivere le concezioni animistiche, utilizza
termini del tutto familiari come ghost o shade, che trova bell°e
pronti nel nostro linguaggio ordinario. E che dire, aggiunge
Wittgenstein, della presenza nel vocabolario colto occidentale di



108

parole come "anima" e "spirito"? Questo «mostra meglio di ogni
altra cosa la nostra affinità con i selvaggi [...] in confronto a ciò è
un'inezia se non crediamo che la nostra anima mangi e beva››
(BGB: 30-31). Tylor e Frazer sembrano ignorare tutto questo, o
almeno vogliono ignorarlo; ci presentano invece le concezioni
primitive dell'anima come esotiche ed astruse e ne propongono
complicate nozioni intellettualistiche, basate su concetti compa-
tibili con la metafisica scientifica di fine Ottocento (processi psi-
cologici etc.). Il punto è che non sono le loro spiegazioni a ren-
derci intelligibili le nozioni animistiche; al contrario, solo la
precomprensione che abbiamo di quelle nozioni ci rende intelli-
gibili le spiegazioni. Queste ultime finiscono così per apparire
come razionalizzazioni, espresse in idioma "scientifico", di con-
nessioni di” senso già presenti nei nostri concetti. Si pensi alla
notissima teoria di E.B. Tylor sull'origine dell'idea di anima
dall'esperienza del sogno e della morte; ci viene così presentata
sotto forma di relazione empirico-causale una relazione concet-
tuale, che enuclea componenti del significato che "anima" ha già
per noi. In casi come questo, nella prospettiva di Wittgenstein,
il problema di comprensione interculturale non richiede una
soluzione positiva, ma una terapia; risolverlo equivale a non sen-
tire più il bisogno di porlo.

Questa concezione terapeutica della comprensione po-
trebbe esser letta - di fatto, spesso è stata letta - come un blocco
imposto alla ricerca e all”analisi teorica. Se anche riconosciamo
una tendenza generale degli uomini - noi compresi - a parlare di
anima e di spirito, perché non dovremmo andar oltre e interro-
garci sulle cause di questa credenza, sulle sue determinanti co-
gnitive, emotive, sociologiche, etc.? In filosofia della religione,
ad esempio, il severo limite posto da Wittgenstein alle domande
che è lecito porre è stato considerato come assunzione di una
prospettiva fideistica ed acritica. Non è proprio nello sforzo di
andar oltre che la ragione si distingue dal dogmatismo? Tutta-
via, da quanto finora detto dovrebbe apparir chiaro che in
Wittgenstein non vi è alcuna delegittimazione a priori della ri-
cerca empirica sui fenomeni culturali; ciò da cui egli vuol met-
tere in guardia è piuttosto la confusione tra le domande che pos-
sono avere una risposta empirica e quelle che non possono
averla - tra le indagini sulle possibili cause della formazione dei
concetti e quelle sul loro significato.



109

4. Le feste del fuoco: usanze sinistre e profonde

La seconda parte delle Note sul "Ramo d'oro " è quasi inte-
ramente dedicata alla trattazione frazeriana delle feste del fuoco
di Beltane. Le feste di Beltane (Frazer 1973: 945 sgg.) sono ri-
tuali di primavera praticati nelle highlands scozzesi almeno fino
al XVIII secolo, che paiono serbare traccia di antiche pratiche
di sacrificio umano. Al centro di queste cerimonie festive vi è
un sorteggio che designa una "vittima" sottoposta a simboliche
pene: e Frazer, come del resto le sue fonti settecentesche, non
ha dubbi sulla antichissima origine di questo gioco in effettive
pratiche sacrificali, volte ad assicurare la fertilità dei campi e a
combattere le influenze malefiche. Non si può sfuggire alla im-
mediata impressione di trovarci di fronte a simulazioni giocose
di quelli che "un tempo" dovevano esser stati eventi drammatici.
Si tratta di un esempio tipico del "tono" dominante del Ramo
d'oro: pratiche apparentemente innocenti, quasi infantili, celano
il ricordo di un agghiacciante passato, di una umanità arcaica e
pre-morale in cui il ritorno della primavera è connesso al sacri-
ficio cruento di una vita umana.

Leggendo il Ramo d'oro, queste come molte altre pratiche
ci appaiono sotto una luce inquietante; ci impressionano, ci tra-
smettono un senso di sinistra profondità - sensazioni che Frazer
non esplicita ma che sottolinea attraverso il trattamento stili-
stico e letterario dei suoi materiali. Nella prospettiva fraze-
riana, ciò appare direttamente connesso all'ipotesi della loro
origine arcaica e cruenta. Le feste di Beltane ci impressionano
non in sé, ma in virtù dell°intelligenza storiografica che ne ab-
biamo: penetrando l'opacità dell'evoluzione culturale, siamo in
grado di scorgere al fondo di questi rituali - che ci sembrereb-
bero altrimenti banali e insignificanti - la terrificante pratica di
bruciare un uomo. Il loro significato coincide con la loro remota
origine.

Wittgenstein si oppone frequentemente a questo punto di
vista, sostenendo che la "sinistra profondità" evocata dalle feste
del fuoco non dipende dalla ipotesi della loro antichità o della
loro effettiva origine in un sacrificio umano. Se l'ipotesi fosse
smentita empiricamente, infatti, le pratiche in questione non
perderebbero nulla del loro carattere profondo e inquietante.



110

Le ipotesi storico-evolutive non costituiscono dunque il signifi-
cato delle pratiche, né spiegano le impressioni che esse susci-
tano. E” semmai vero il contrario: vale a dire che la nostra for-
mulazione di quel genere di ipotesi - Pantichità delle pratiche,
etc. - dipende dalle impressioni che abbiamo. E' la loro pro-
fondità che ci appare come prova della loro antichità, e non vi-
ceversa (cfr. Cherry 1984b). In altre parole vi è nel carattere in-
terno delle feste di Beltane qualcosa che suggerisce irresistibil-
mente una loro antichissima e terribile origine: il loro aspetto
sinistro e profondo inerisce non alla loro effettiva origine, ma al
pensiero di essa, a ciò che ci dà motivo di supporla (BGB: 44-
45). La sinistra profondità è per così dire la forma primaria,
immediata, che assume la nostra relazione con le feste di
Beltane. ~

L'atteggiamento di Frazer, che vuol spiegare il carattere in-
terno del fenomeno radicandolo causalmente in fatti empirici,
confondendo dunque causa e significato, è del resto una forma
di "superstizione" molto diffusa. Si pensi ad esempio ai tentativi
che talvolta facciamo per spiegare la sensazione di sublime bel-
lezza suscitata dal cielo stellato: siamo portati ad avanzare ar-
gomenti, legati a nozioni astronomiche, come la lontananza e la
grandezza delle stelle, oppure alla possibile presenza di altre
forme di vita nel cosmo etc. Cerchiamo di persuaderci che le
emozioni provate dipendono da questi fatti "empirici": ma è
chiaro che questi fatti sono più un commento o una "glossa" alle
nostre emozioni che non alla loro causa (G. Santayona, cit. in
Cioffi 1981: 219). O pensiamo ancora a un caso cui allude lo
stesso Wittgenstein (VB: 83): «quelli che continuano a doman-
dare "perché" sono come dei turisti che davanti a un monumento
leggono il Baedeker - e proprio la lettura della storia della sua
origine, ecc. ecc. impedisce loro di vedere il monumento».

Analoghe considerazioni sono fatte valere da Wittgenstein
nei confronti di certi argomenti caratteristici della psicanalisi e
dell'evoluzionismo. A suo parere, ad esempio, Darwin cade in
un errore analogo a quello di Frazer, quando sostiene che il
fatto che i nostri antenati, quand°erano arrabbiati, sentivano il
bisogno di mordere, è una spiegazione sufficiente del fatto che
noi, uomini di oggi, quando siamo arrabbiati mostriamo i denti
(Moore 1970: 349). Se le teorie di Darwin ci sembrano plausi-
bili, e persino affascinanti, è perché, sfruttando un fondo di pre-



111

comprensione già presente nel senso comune, ci offrono la pos-
sibilità di "mettere in ordine i fatti in un unico sistema" (ibidem:
350). Questa osservazione è perfettamente simmetrica a quella
contenuta nelle Note su Frazer, a proposito del gesto di colpire la
terra con il bastone quando siamo in collera: «una spiegazione
storica che per esempio affermasse che in tempi passati io o i
miei antenati abbiamo creduto che colpire la terra serva a qual-
cosa sarebbe un imbroglio, perché queste sono ipotesi superflue,
che non spiegano niente›› (BGB: 34). Si tratta cioè di spiega-
zioni mitologiche, della stessa natura delle storie (di solito attri-
buite ai "primitivi") del tipo "come al leopardo vennero le mac-
chie".

Lo stesso si può dire della spiegazione freudiana del motto
di spirito, dei sogni o di sensazioni come Pangoscia (LC: 122
sgg.). Freud individua delle cause di questi fenomeni psichici,
ma non le stabilisce riferendosi all'evidenza, né potrebbe farlo.
Le regole che guidano la sua analisi dei sogni non hanno nulla di
analogo a quelle che ci spiegano le cause del nostro mal di sto-
maco. Sotto la parvenza di leggi scientifiche, le sue asserzioni
costituiscono soltanto una «meravigliosa rappresentazione»,
fatta di «eccellenti similitudini» (Moore 1970: 350; cfr. AL 39-
40). La fortuna delle sue teorie è dovuta non tanto al loro va-
lore esplicativo, quanto al "fascino" che esercitano:

Le connessioni che [Freud] stabilisce interessano moltissimo la
gente. Hanno un fascino [...] Molte di queste spiegazioni sono
adottate perché hanno un fascino particolare. Immaginare che la
gente abbia pensien' inconsci ha un fascino. L'idea di un mondo
sotterraneo, di una cantina segreta. Qualcosa di nascosto,
inquietante [...] Si è pronti a credere molte cose perché sono
inquietanti (LC: 88, 89).

Ma non è che giungiamo a vedere certi nessi (p. es. la sim-
bologia sessuale dei sogni) in virtù di quelle teorie; piuttosto,
siamo portati ad accettare quelle teorie perché comprendiamo
già potenzialmente i nessi simbolici. Li comprendiamo in modo
"naturale", insiste Wittgenstein. A proposito del simbolismo ses-
suale onirico, ad esempio, giudica le spiegazioni freudiane as-
surde non perché sbagliate, ma perché superflue, non necessa-
rie: è infatti «la cosa più naturale del mondo›› che un cilindro



112

possa rappresentare un simbolo fallico etc. (LC: 125). Se le
spiegazioni ipotetiche di Freud si dirnostrassero false (ma la
loro caratteristica, del resto, è proprio quella di non poter essere
accolte o respinte nello stesso senso, ad esempio, delle spiega-
zioni in fisica), non cesseremmo per questo di vedere quella re-
lazione analogica. Ciò che accade non è che identifichiamo
prima un oggetto come simbolo, e poi lo interpretiamo disve-
landone la logica soggiacente, il senso nascosto; piuttosto,
quando accettiamo una data interpretazione l'oggetto diviene
per noi un simbolo (cfr. Bouveresse 1982: 167). L'aspetto del
pensiero di Freud e di Darwin, come di Frazer, che più interessa
a Wittgenstein non è la verità delle storie che essi raccontano
(peraltro basate su speculazioni per principio non verificabili),
ma che cosa ci spinge a credere alla probabilità di quelle storie,
o almeno a sentirci affascinati o turbati da esse.

5. Comprensione antropologica e comprensione estetica

La formulazione di ipotesi non è dunque rilevante per que-
sto tipo di problemi - anche se può essere un espediente utile,
per così dire, euristicamente, o didatticamente, per giungere a
vedere le connessioni formali tra certi fenomeni (come nel caso
del cerchio e dell'ellisse: «giusto e interessante non è dire:
"questo è nato da quello", ma: "questo potrebbe esser nato così"
[BGB: 50]). La profondità della pratica dipende piuttosto da un
suo carattere interno, che si mostra in una descrizione o rappre-
sentazione perspicua. Nelle lezioni tenute a Cambridge nel 1933
- secondo il resoconto di Moore - Wittgenstein osservava:

La nostra perplessità riguardo al motivo per cui questa festa
popolare [Beltane] ci ímpressiona tanto non diminuisce affatto se noi
stabiliamo le origini o le cause della festa, bensì se noi troviamo altri
casi consirnili di feste popolari; è trovare questi altri esempi che ci
può far sembrare "naturale" la festa di Beltane, mentre lo scoprire le
sue lontane origini e cause non ci può aiutare in nessun modo.

E aggiungeva che la domanda «perché questo ci impres-
siona tanto?›› è una domanda di carattere estetico; tant°è vero



113

che queste osservazioni si collocano proprio all°interno di una
discussione dedicata alla natura dei problemi estetici, che
Wittgenstein intende separare radicalmente dai problemi di
causalità. Dare ad esempio una risposta causale
all'interrogativo "perché il profumo di una rosa è piacevole?"
non rimuoverebbe affatto il nostro "imbarazzo estetico" (ibidem:
347); laddove scopo della "spiegazione" estetica è appunto
quello di eliminare o almeno diminuire la perplessità,
Pimbarazzo (cfr. LC: 83).

Ma in cosa consiste questa perplessità? Abbiamo anche qui
a che fare con una sorta di reazione primitiva di natura estetica,
che si manifesta attraverso sensazioni di soddisfazione o
insoddisfazione, di appagamento o di disagio, e che
Wittgenstein giunge ad accostare all'atto di ritrarre la mano da
un piatto che scotta (LC: 71-72). Egli fa spesso riferimento, ad
esempio, al caso in cui avvertiamo che in un'opera d”arte
qualcosa non va, o al contrario abbiamo la sensazione, per così
dire, che l'opera sia "giusta", che tutto in essa sia precisamente al
suo posto, senza tuttavia saper spiegare perché. Q ancora, ai
casi in cui proviamo forti impressioni che tendiamo a definire
"indescrivibili", o a quelli in cui propendiamo a fare certi
accostamenti o percepiamo certe somiglianze che non sappiamo
però giustificare, etc. (Bouveresse 1982: 157; cfr. Mackenzie
1987; Cioffi 1976). A questi problemi, il giudizio estetico
risponde portando ragioni e non cause: ragioni che hanno la
natura di «descrizioni ed elucidazioni ulteriori», e che
procedono «indirizzando l'attenzione su qualcosa, mettendo le
cose a fianco a fianco» (Moore 1970: 348). Questo accostare le
cose non è un mezzo per scoprire una essenza segreta, ma un
atto che ha in sé il proprio compimento, intrinsecamente
capace di produrre soddisfazione. Il problema estetico è
questione di vedere le cose in un certo modo, più che di saperne
di più; non è risolto da un accrescimento della nostra
conoscenza, dal disvelamento di un senso nascosto etc., ma dal
fatto di non avvertirlo più come problema, di non desiderare di
spingersi oltre nella nostra indagine.

Dunque, Pimpressione che suscita in noi la descrizione
delle feste del fuoco non è un problema sollevato dalla nostra
ignoranza fattuale, risolvibile attraverso Pacquisizione di sapere
empirico. Rappresenta invece una questione di tipo estetico, cui



114

si reagisce formulando accostamenti e analogie, mettendo le
cose fianco a fianco finché non ci sentiamo soddisfatti. Ma la
rappresentazione perspicua può non essere sufficiente per
questo. Vi è un passo ulteriore cui Wittgenstein accenna.
Consideriamo ancora un esempio già citato: l'atto di colpire la
terra con un bastone quando siamo in collera. Wittgenstein non
si limita a criticare una spiegazione storica che faccia appello
alle credenze dei nostri antenati. Afferma anche che ciò che
importa è la somiglianza di questo atto con un atto di punizione,
e aggiunge: «Se poi colleghiamo un tale fenomeno con un istinto
che io stesso possiedo, allora sarà proprio questa la spiegazione
desiderata: cioè quella che risolve questa particolare difficoltà»
(BGB: 34).

Questo* concetto è ripreso in altri passi delle Note.
Parlando delle somiglianze di famiglia tra i diversi riti descritti
da Frazer, Wittgenstein afferma: «Verrebbe voglia di tracciare
linee che connettano le parti comuni. Ma mancherebbe ancora
una parte dell'osservazione, quella cioè che collega questa
immagine con i nostri sentimenti e pensieri. Questa parte dà
all°osservazione la sua profondità» (BGB: 39). E ancora:
«questo carattere profondo e sinistro non si comprende da sé, se
conosciamo soltanto la storia dell'azione esterna: siamo noi che
riproiettiamo questa luce sinistra da un'esperienza nell'intimo di
noi stessi» (BGB: 45).

La comprensione deve dunque passare attraverso la nostra
relazione con i rituali osservati; occorre chiarire come
colleghiamo i nostri sentimenti alla pratica di sacrificare esseri
umani. E' difficile pensare che Wittgenstein si riferisca qui a
qualche forma di empatia, o a una misteriosa corrispondenza
inconscia. Al contrario il suo appello a un collegamento con
un'esperienza nell'intimo di noi stessi è volto a diradare ogni
alone di mistero, mostrandoci come siano già presenti in noi le
possibilità di quanto ci appare strano e distante, segnalandoci
modi di agire e di sentire comuni con altri uomini. Occorre
sottolineare come la comprensione - ed è forse la caratteristica
di ogni problema estetico - tende qui a coincidere con l'auto-
comprensione (cfr. Bell 1978, 1984 e Sachs 1988); per di più, con
un auto-comprensione terapeutica. Le feste di Beltane mettono
in risonanza delle corde dentro di noi, e ci spingono così ad
un'autoanalisi che può liberarci da alcune superstizioni e

l



115

renderci consapevoli di alcuni aspetti del nostro essere umani.
Giungiamo per così dire a distinguere i confini dello "strato di
roccia", di quelle basi della nostra vita che non possono esser
dette: tocchiamo il punto in cui «si può solo descrivere e dire:
così è la vita umana›› (BGB: 19). In questo senso si può forse
intendere il suggerimento di P. Winch (1990: 155), che sviluppa
il concetto wittgensteiniano di comprensione come forma di
saggezza più che di conoscenza.

Potremmo a questo punto sollevare una importante
obiezione. Se ciò di cui si occupa Wittgenstein sono problemi
etici od estetici, cos'ha a che fare la sua argomentazione con
Frazer e con Pantropologia, cioè con una disciplina che ha come
obiettivo la conoscenza e non la saggezza? In altre parole,
potremmo obiettare, a Frazer non interessa il problema estetico
del carattere profondo e sinistro dei fuochi di Beltane, ma il
problema empirico della loro origine. Gli interessano fatti e
spiegazioni di fatti; e le risposte che dà, per quanto possano
rivelarsi false o non verificabili, sono in linea di principio
perfettamente legittime.

Ma le cose non sono così semplici. La critica di
Wittgenstein, infatti, riguarda proprio le domande che Frazer
pone, ancor prima che le sue risposte; in particolare, la
possibilità di porre sensatamente domande sul perché gli uomini
praticano certi rituali, sulla causa di certe connessioni
simboliche, etc. Domande che generano confusione, non tanto o
non solo per una difficoltà contingente di scoprire dati e prove
in proposito, ma perché non si capisce neppure cosa potrebbe
valere come dato e come prova. Le risposte che Frazer dà sono
infatti di natura speculativa più che empirica: si limitano ad
asserzioni assai generali sull°essenza del rituale, sulla sua
derivazione da certe credenze, e così via. Abbiamo visto come
per Wittgenstein simili speculazioni siano prive di senso, frutto
di inganni metafisici: allo stesso modo, ad esempio, delle "teorie"
sull°"essenza" del linguaggio, o delle spiegazioni sul perché gli
uomini giocano. Ma se riusciamo a disfarci di queste confusioni
metafisiche, applicando l”esortazione a osservare piuttosto che a
pensare, ciò che resta dei materiali di Frazer è per l”appunto il
problema estetico delle impressioni che essi suscitano in noi.
Come abbiamo visto, stessi interrogativi storico-filologici -
dunque empirici - sulla remota origine delle feste del fuoco sono



116

prodotti dall”evidenza non-ipotetica della loro sinistra
profondità, e non viceversa. La domanda "perché questi riti ci
impressionano?" è per così dire la forma primaria della nostra
relazione con essi, del nostro tentativo di comprenderli.

Ma c'è di più. Possiamo davvero affermare che a Frazer
non interessava la natura estetica (la sinistra profondità) dei
suoi materiali? Questo interesse non è presente nelle
enunciazioni teoriche contenute nel Ramo d'oro, certo, ma
emerge con grande forza dal tono del libro. Quando Frazer
racconta la storia del re del bosco, osserva Wittgenstein, «lo fa
con un tono che indica che qui avviene qualcosa di strano e
terribile» (BGB: 19). Ogni lettore del Ramo d'oro sa bene che
cosa Wittgenstein intenda. Nessuno può sottrarsi al fascino
dell'idea di riti antichissimi e terribili, che premono al di sotto
della fragile crosta della nostra ragione di uomini "civilizzati".
Possiamo forse dire che il testo del Ramo d'oro, in quanto
distinto dalle esili speculazioni che gli fanno da cornice, è
incentrato sul problema della profondità. Le procedure
discorsive (quelle del Frazer autore, contrapposto al Frazer
scrittore, secondo una nota distinzione barthesiana) lavorano
per così dire contro la teoria. In fin dei conti, una parte minima
del libro è dedicata alle spiegazioni razionalistiche con cui
Wittgenstein se la prende: per il resto, il lettore è catturato da
un susseguirsi di storie traboccanti di suggestioni immaginative,
legate da una logica sotterranea di tipo analogico e figurale,
molto diversa dalla logica di superficie di una "geografia della
superstizione". Ne derivano effetti di senso che smentiscono sul
nascere le rassicuranti affermazioni sulla sciocchezza delle
credenze e dei riti primitivi, sottolineandone invece la terribile
serietà, il loro legame con aspetti molto profondi della vita
umana.

Vi è dunque una grammatica profonda del testo frazeriano,
che lo rende molto più simile di quanto non appaia ad una
"rappresentazione perspicua". Wittgenstein stesso sembra
riconoscerlo quando afferma:

E così il coro accenna a una "legge segreta": ecco come vien
voglia di commentare la raccolta dei dati in Frazer (BGB: 29).



117

Se lo consideriamo in questa luce, del resto, il Ramo d'oro
non fa che applicare alla perfezione quel metodo estetico che
Wittgenstein raccomanda: trovare altri casi simili di feste,
mettere le cose fianco a fianco, tracciare linee che connettano i
tratti comuni. Se solo rimuoviamo una leggera patina di
evoluzionismo positivista, ciò che resta è un ottimo esempio di
rappresentazione perspicua (cfr. Sbisà 1984). E' evidentemente
questa legge segreta, questa grammatica profonda che ha fatto
del Ramo d'oro (diversamente dalla gran parte delle opere di
antropologia "scientificamente". più avvertite) uno dei libri più
famosi del nostro secolo, una fonte di suggestioni che hanno
influenzato a fondo l°arte e la letteratura novecentesche (v.
Vickery 1973). Ed è su questa base che Frazer sta suscitando
oggi nuovo interesse (contro le frettolose liquidazioni
funzionaliste) in antropologi particolarmente attenti alla
dimensione testuale della propria disciplina (v. p. es. Mangonan
1990).

Possiamo a questo punto tentare qualche conclusione. Le
Note sul "Ramo d'oro" mettono a fuoco la distinzione (che sarà
approfondita nel testo Sulla certezza) tra conoscenza ipotetica e
non ipotetica; in particolare, il ruolo che in quest”ultima gioca
"ciò che già sappiamo", vale a dire quel fondo di
precomprensione che informa il nostro linguaggio, e che come
abbiamo visto affonda le radici in concordanze di pratiche, nella
storia naturale del genere umano. E' questo sfondo (e non una
ipotetica testa di ponte epistemologica) a funzionare
spontaneamente da interfaccia tra noi e altre culture o altre
epoche storiche. Si potrebbe quasi dire che si tratta di un
patrimonio comune a tutti gli uomini, se ciò non suonasse come
un°assunzione universalistica di tipo empirico: il "già saputo" non
fonda infatti la comprensione interculturale, ma si manifesta nel
fatto che comprendiamo; non possiamo enunciarlo attraverso un
metalinguaggio, ma solo mostrarlo in esempi pratici di
comprensione (o di incomprensione).

Il problema del significato dei rituali magici mette in gioco
in buona parte questo secondo tipo di conoscenza. Il principale
errore di Frazer, per così dire, è quello di stupirsi di fronte ad
essi, ricercandone una spiegazione in termini di ipotesi
empiriche di valore causale: ad esempio, la credenza nelle leggi



118

della magia simpatica, etc. Accecato da una metafisica
mentalista (che Wittgenstein considera più mitologica delle
stesse credenze primitive), Frazer non vede ciò che è sotto i
propri occhi, non riconosce la propria continuità, la propria
diretta relazione col significato di quei rituali, e tenta invece di
ricostruirlo all'interno di una teoria altamente speculativa
sull'evoluzione intellettuale del genere umano. Ma il significato
non va scoperto, è già là, si mostra: solo che non è un codice
segreto che possa esser decifrato e tradotto in un
metalinguaggio.

Per Wittgenstein, la spiegazione causale del rituale e del
simbolismo magico è uno di quegli pseudo-problemi prodotti
dalla metafisica, capaci di generare interminabili confusioni
filosofiche; Ciò non vuol dire affatto che siano insensate
indagini di natura genealogica, esplicativa, causale su fenomeni
empirici legati ai rituali: ad esempio le istituzioni in cui essi sono
inglobati, la loro funzione sociale, etc. In questo senso
Wittgenstein non dice nulla sull°antropologia in quanto
disciplina empirica che si occupa di problemi fattuali e teorici.
Ma è importante capire come questi problemi - il modo in cui
certe istituzioni rituali sostengono il potere politico, poniamo -
siano distinti dal problema di cosa i rituali possano significare
per noi.

Non che Wittgenstein si ritragga e imponga di tacere di
fronte a quest'ultimo problema. Lo considera tuttavia un
interrogativo di natura estetica, che riguarda cioè non tanto i
rituali in sé, ma le sensazioni che essi ci provocano - il fascino,
Pinquietudine, il senso di sinistra profondità. Anzi, sono proprio
queste sensazioni - che rappresentano la forma primaria,
immediata del nostro rapporto con quei rituali - a segnalarlo
come interrogativo. Come abbiamo visto, questo problema
estetico si risolve producendo descrizioni perspicue (che
evidenzino analogie, che mettano le cose fianco a fianco), e
collegandole quindi con un'esperienza nell'intimo di noi stessi,
fino a quando non ci sentiamo soddisfatti, non avvertiamo più il
bisogno di spingere oltre la nostra indagine.

Note

1. Si tratta di note scritte in due tempi diversi - la prima parte nel 1931, la seconda



119

probabilmente alla fine degli anni '40 - e pubblicate per la prima volta nel 1967 a cura di Rush Rhees.
Sappiamo anche che Wittgenstein discusse questi temi nelle lezioni tenute a Cambridge nei primi anni

'30 (cfr. Moore 1970: 344, 348-349, e AL: 33). Per un commentario analitico del testo da parte del
curatore v. Rhees (1976).

Per motivi di spazio, ho eliminato nella presente stesura una serie di commenti sulla ricezione

delle Note su Frazer tra gli antropologi e i filosofi: mantengo comunque in Bibliografia Pindicazione di

alcuni tra i contributi più rilevanti in merito.

Bibliografia

(L'indicazione delle pagine si riferisce alla traduzione
italiana, quando esistente)

1. Opere di Wittgenstein

AL l«Vttgenstein's Lectures, Cambridge 1932-1935 (a cura di
A. Arnbrose). Oxford: Blackwell 1979.

BB The Blue and the Brown Books. Oxford: Blackwell 1958
[trad. it. Libro blu e libro marrone. Torino: Einaudi 1983].

BGB Bemerkungen über die Grundlangen der Mathematik.
Oxford: Blackwell 1956 [trad. it. Osservazioni sopra i
fondamenti della matematica. Torino: Einaudi 1971].

LC Lectures and conversation on aesthetics, psychology and
religiuos belief Oxford: Blackwell 1966 [trad. it. Lezioni e
conversazioni. Milano: Adelphi 1982 (4 ed.)].

PU Philosophische Untersuchungen. Oxford: Blackwell 1953
[trad. it. Ricerche ƒìlosofiche. Torino: Einaudi 1968].

UG Uber Gewissheit. Oxford: Blackwell 1969 [trad. it. Della
certezza. Torino: Einaudi 1978].

UW Ursache und Wirkung: intuitives Erfassen. Philosophia
6, (3-4), 1976: 391-408.

VB Vermischte Bemerkungen. Frankfurt a.M.: Surkamp 1977
[trad. it. Pensieri diversi. Milano: Adelphi, 1980].

Z Zettel. Oxford: Blackwell 1967 [trad. it. Zettel. Torino:
Einaudi 1983].

2. Altre opere citate

Ayer, A. J. 1986. lflfzttgenstein. Bari: Laterza [ed. orig.
Wittgenstein. London: Weinfeld &.Nicolson 1985].



120

Beattie, J. 1975. Uomini diversi da noi. Bari: Laterza [ed. orig.
-Other cultures. London: Cohen and West 1964].

Bell, R. H. 1978. Understanding the fire-festivals: Wittgenstein
and theories in religion. Religious Studies 14: 113-124.

-- -- 1984. Wittgenstein's anthropology: self-understanding and
understanding other cultures. Philosophical Investigations 7,
4: 295-312.

Bouveresse, J. 1975. "Wittgenstein antropologo", in L.
Wittgenstein, Note sul "Ramo d'oro " di Frazer, pp. 57-92.
Milano: Adelphi.

-- -- 1982. Wittgenstein. Scienza etica estetica. Bari: Laterza. [ed.
orig. Wittgenstein: la rime et la raison. Paris: Edition de
Minuit 1973].

Cherry, C. 1984a. Meaning and the idols of origins.
Philosophical Quarterly 35, 138: 58-69.

-- -- 1984b. Knowing the past. Philosophical Investigations 7, 4:
265-280.

Cioffi, F. 1969. "Wittgensteirfs Freud", in P. Winch (ed.), Studies
in the philosophy of lflftttgenstein, pp. 184-210. London:
Routledge and Kegan Paul.

-- -- 1976. Aesthetic explanation and aesthetic perplexity. Acta
Philosophica Fennica 28: 417-449.

-- -- 1981. "Wittgenstein and the fire-festivals" in I. Block (ed.),
Perspectives on the philosophy of Wittgenstein, pp. 213-237.
London: Blackwell.

Cook, J.W. 1983. Magic, witchcraft and science. Philosophical
Investigatìons 6, 1: 2-37.

De Vecchi, C. 1985. Valore, immaginazione, simbolo nella
"Conferenza sull'etica" e nelle Note al "Ramo d'oro" di
Wittgenstein. Fenomenologia e scienze dell 'uomo 1: 127-
145.

Eldridge, R. 1987. Hypotheses, criterial claims, and perspicuous
representations: Wittgenstein's "Remarks on Frazer”s The
golden bough". Philosophical Investigations 10, 3: 226-245.

Frazer, J. G. 1973. Il ramo d'oro. Torino: Boringhieri [ed. orig.
The golden bough: a study in magic and religion (abridged
edition), London: MacMillan 1922].

Jesi, F. 1979. "Wittgenstein nei giardini di Kensington", in
Materiali mitologici, pp. 158-173. Torino: Einaudi.

Lillegard, N. 1984. "Wittgenstein on primitive religion", in



121

Religionsphilosophie. Akten des 8° Intemationalen
Wittgenstein Symposium, pp. 170-172. Wien: Hölder-Pichler-
Tempski.

List, E. "Zum Problem des Verstehens fremder Kulturen:
Wittgenstein Bemerkungen zu James G. Frazer's “Golden
Bough”', in lVttgenstein und sein Einfluss auf die
gegenwärtige Philosophie. Akten des 2° Intemationalen
Wittgenstein Symposium, pp. 471-474. Wien: Hölder-Picher-
Tempski.

MacDonald, H. 1986. The normative basis oƒ culture. Baton
Rouge and London: Louisiana State University Press.

Mackenzie, I. 1987. Wittgenstein and aesthetic responses.
Philosophy and Literature 11, 1: 92-103.

Malcom, N. 1982. Wittgenstein: the relation of language to
instinctive behaviour. Philosophical Investigations 5, 1: 3-22.

-- -- 1988. Ludwig Wittgenstein. Milano: Bompiani [ed. orig.
Ludwig Wittgenstein: a memoir. London: Oxford University
Press 1984 (seconda edizione includente le lettere di
Wittgenstein)].

Malinowski, B. 1976. Magia, scienza e religione. Roma: Newton
Compton. [ed. orig. "Magic, science and religion", in J.
Needham (ed.), Science, religion and reality. London:
Sheldon Press, 1925].

Manganaro, M. (ed.) 1990. Modemist anthropology. From
fielwork to text. Princeton: Princeton University Press.

Marett, R. R. 1909. The threshold ofreligion. London: Methuen.
Moore, G. E. 1970. "Le lezioni di Wittgenstein negli anni 1930-

33", in G. E. Moore, Saggi filosofici, pp. 325-359. Milano:
Lampugnani Nigri [ed. orig. Wittgenstein's lectures in 1930-
33. Mind 64, 1955: 1-27].

Mounce, H. O. 1973. Understanding a primitive society.
Philosophy 48: 347-362.

Needham, R. 1985. Remarks on Wittgenstein and ritual", in
Exemplars, cap. VII. Berkeley: University of California
Press.

O'Hear, A. 1978. "Wittgenstein's method of perspicuous
representation and the study of religion", in Wittgenstein
und sein Einfluss aufdie gegenwãrtige Philosophie. Akten des
2. Intemationalen Wittgenstein Symposium, pp. 521-524.
Wien: Hölder-Picher-Tempski.



122

Phillips, D. Z. 1976. Religion without explanation. Oxford:
Blackwell.

-- -- 1979. Alienation and the sociologizing of meaning.
Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary
Volume 53: 95-116.

-- -- 1986. Primitive reactions and the reactions of primitives: the
1983 Marett Lecture. Religious Studies 22: 165-80.

Piana, G. 1981. Limmaginazione sacra. Milano: Unicopli.
Redding, P. 1987. Anthropology as ritual: Wittgenstein's reading

of Frazer°s "The Golden Bough". Metaphilosophy 18: 253-
269.

Rhees, R. 1976. Language and ritual. Acta Phlisophica Fennica
28, 1-3: 480-484.

Rudick, N. & Stassen, M. 1971. Wittgenstein implied
anthropology: remarks on Wittgenstein's notes on Frazer.
History and Theory 10, 1: 84-89.

Sachs, D. 1988. On Wittgensteiifs "Remarks on Frazer”s Golden
Bough. Philosophical Investigations 11, 2: 147-150.

Sbisà, M. 1984. Frazer e Wittgenstein. Pathos delle spiegazioni
causali e mistica della descrizione fisiognomica. La ricerca
ƒolklorica 10: 33-40.

Schulte, J. 1991. Descrizione. Intersezioni ll, 1: 27-40.
Tambiah, S.J. 1990: Magic, science and the scope of rationality.

Cambridge: Cambridge University Press.
Taylor, C. 1981. "Understanding and explanation in the

"Geistewissenschaften", in Holtzmann S. & C. Leich (eds.),
lVtttgenstein: to follow a rule, pp. 191-210. London:
Routledge and Kegan Paul.

Vickery, J. B. 1973. The literary impact of the "Golden Bough".
Princeton: Princeton University press.

Winch, P. 1987. Trying to make sense. Oxford: Blackwell.
-- -- 1990. "Comprendere una società primitiva", in Dei F. & A.

Simonicca (a cura di), Ragione e forme di vita, pp. 124-160.
Milano: Angeli [ed. orig. Understanding a primitive society.
American Philosophical Quarterly 1, 1964: 307-324].


