
IL PROBLEMA DELLA REALTA' ETNOGRAFICA.
LA CONTROVERSIA MEAD-FREEMAN

Fabio Dei

1. I restudies e Poggettività etnografìca

Se l°antropologia sia questione di scienza o di letteratura, di
fatti o di fictions; che rapporto vi sia tra Pesperienza sul campo
del ricercatore e la produzione di resoconti descrittivi; a quale
livello di oggettività possa aspirare la descrizione etnografica, e
quali forme di verifica vi siano applicabili. Negli ultimi dieci
anni, il dibattito epistemologico sulla natura del sapere
antropologico si è addensato attorno a domande come queste. Il
problema dell'oggettività, dell”aderenza al reale, resta alla base
dell°intera discussione sulla razionalità e sul relativismo, del
cosiddetto approccio interpretativo di Clifford Geertz, delle
suggestioni decostruzioniste e "post-moderne" sulla scrittura
etnografica.

Non si tratta solo di problemi di moda, importati
all”ultim'ora dagli Stati Uniti; al contrario, essi hanno radici pro-
fonde nella stessa tradizione italiana degli studi. Come ai tempi
di Ernesto De Martino, la discussione si addensa intorno al
tema del naturalismo - anche se oggi usiamo il termine in senso
un po' diverso rispetto agli anni '40 e '50, e comunque non più
come contrapposto a storicismo. Il problema è quello della costi-
tuzione e identificazione dell”oggetto antropologico; e intorno
ad esso si polarizzano due tipi di posizioni. Da un lato, per citare
un punto di vista estremo, vi è chi mette in dubbio la stessa no-
zione di rappresentazione come obiettivo epistemologico
dell'antropologia (cfr. ad esempio Tyler 1986). La corrispon-
denza alla realtà, si fa notare, assume qui un senso molto di-
verso da quello che ha nelle scienze naturali. Ciò che si deve
rappresentare sono interi modi di vita, o "universi di significato",
come si dice, che non appaiono riducibili ad asserzioni empiri-
che chiaramente definite in termini di valori-di-verità. Per que-
sto, Fattenzione si concentra piuttosto sul compito "pratico" (in

L'U0mo, Volume IV n.s. - n. 2, 1991



210

quanto contrapposto a "logico") di rendere immaginativamente
accessibile quel mondo vitale a chi non ne ha esperienza diretta,
attraverso tecniche e strategie "creative"; da qui Pattenzione, da
Geertz in poi, all'antropologia come forma di scrittura e di lette-
ratura.

Dall'altro lato, di fronte a questa che non è una svolta epi-
stemologica, ma una vera e propria uscita dall'epistemologia, nel
senso indicato da Rorty (1979), vi è chi esprime una preoccupa-
zione di "perdita dell'oggetto". Se si abbandona una idea chiara,
per quanto complessa, di legame tra rappresentazione e realtà,
se si lascia troppo spazio alla creatività individuale del-
Petnografo, si finisce per non saper più bene di che cosa
Petnografia stia parlando. I fantasmi delfautoriflessività si sosti-
tuiscono al mondo reale o vi si confondono. Di fronte a questo
rischio, si esprime Pesigenza di conservare la verità come ideale
regolativo dell'etnografia e, di conseguenza, di individuare un
metodo che consenta di raggiungere la verità. Tornerò più
avanti sulla natura - induttiva o deduttiva - di questo metodo.

Per il momento interessa ossservare come il tema dei
restudies possa rivelarsi un buon osservatorio per questo tipo di
problemi. Quando etnografi diversi studiano lo stesso oggetto -
la stessa cultura, persino lo stesso villaggio - i risultati sono
spesso contrastanti, talvolta clamorosamente contraddittori; e
non solo su questioni interpretative, ma nella stessa descrizione
dei fatti etnografici. Si ha cioè quello che è stato chiamato un
"effetto Rashomon" (Heider 1988): versioni di una stessa realtà
che mutano radicalmente a seconda del punto di vista. Come si
spiegano queste differenze, e soprattutto su quale base neutrale
ed oggettiva si può decidere chi ha ragione e chi torto?

Come è noto, i restudies non sono stati praticati con
sistematicità nell'antropologia novecentesca. Sembra che
Malinowski, il padre fondatore della disciplina, li scoraggiasse
esplicitamente, in base a un'argomentazione del seguente tipo.
Una grande quantità di culture tradizionali sembra sul punto di
scomparire o di trasformarsi radicalmente di fronte alla spinta
dell'occidentalizzazione. E' necessario documentare, salvare
cioè nel nome della scienza, queste culture, prima che sia troppo
tardi; dunque, sarebbe assurdo perdere tempo con società già
studiate, ed è invece una specie di dovere morale concentrarsi
su quelle ancora sconosciute. Argomento molto interessante,



211

che sottende una intera concezione della disciplina: la
conoscenza antropologica procede cumulativamente, come una
griglia catalogatrice che si sviluppa non in profondità ma in
estensione, aspirando a coprire ogni angolo di mondo; le culture
sono qualcosa che può scomparire, come una specie naturale, e
che dev”essere catturato e preservato, come in uno zoo o in un
museo. (Naturalmente, è possibile pensare che questa idea del
salvataggio culturale non fosse la vera o l'unica ragione che
spingeva Malinowski a sconsigliare i restudies: e che egli fosse
invece mosso dalla consapevolezza del carattere altamente
soggettivo e idiosincratico dei resoconti etnografici - un punto
sul quale torneremo).

Nonostante Malinowski, la storia dell'antropologia ha
comunque visto alcuni casi piuttosto clamorosi di dissenso
etnografico. Fra questi, la cosiddetta controversia Mead-
Freeman intorno alle isole Samoa si segnala all'attenzione per
una serie di motivi. E” il caso più recente, essendosi sviluppato
negli anni '80; ha avuto una risonanza molto ampia (perlomeno
negli Stati Uniti, mentre in Italia ne sono giunti solo deboli echi;
cfr. Massa 1988), e anche al di fuori di un ambito strettamente
specialistico, ponendo quindi in gioco anche il problema dell'uso
sociale dell'antropologia, del suo rapporto con Pimmaginario
collettivo; infine, ha esplicitamente messo a fuoco nodi
epistemologici di ampia rilevanza.

2. I fatti

In questa vicenda, gli unici fatti certi su cui basarsi sono i
viaggi e i libri degli etnografi. Cercherò di darne una descrizione
"esile".

Margaret Mead partì per le isole Samoa nel 1925, a soli
ventitre anni. Com'è noto, la Mead era allieva di Boas alla
Columbia University, e lavorava ad un progetto di ricerca
incentrato sullo studio interculturale dell'adolescenza. In
particolare, il maestro le aveva affidato il compito di verificare
fino a che punto i problemi psicologici legati all'adolescenza
fossero determinati biologicamente, e quindi universali, oppure
dipendessero dalle attitudini particolari di una cultura. Si



212

trattava di un punto cruciale nella discussione, decisiva per
Pantropologia americana dell'epoca, sul rispettivo ruolo della
natura e della cultura nella determinazione del comportamento
umano. Sembrava allora che lo stesso futuro dell'antropologia
culturale come scienza autonoma fosse legato al riconoscimento
del determinismo culturale contro, o almeno accanto, a quello
psico-biologico: ed era su questo fronte che si batteva lo stesso
Boas, assieme alla Benedict, a Kroeber ed a altri esponenti di
primo piano della scuola statunitense.

La Mead, quindi, partì sapendo già che cosa voleva
trovare. Se fosse riuscita a dimostrare che in una società
"primitiva" l'adolescenza è immune da quei problemi psicologici
che la caratterizzano invece nella società occidentale moderna,
avrebbe fornito un controesempio decisivo alla tesi naturalistica.
E, in effetti, questi furono i suoi risultati. La Mead restò nelle
Samoa per circa nove mesi, gran parte dei quali passati in un
villaggio (Ta'u) dell'isola di Manu'a. Scelse di vivere assieme
all'unica famiglia bianca residente nel villaggio, e non tra i
nativi, anche se manteneva con loro un contatto quotidiano. Pur
non padroneggiando correntemente il linguaggio locale, stabilì
approfonditi rapporti con un gruppo di alcune decine di ragazze
adolescenti, che furono le sue principali informatrici. A causa
del suo sesso e della sua giovane età, non fu invece ammessa a
partecipare alla vita politica del villaggio.

La Mead tornò in America nel 1925 e cominciò a scrivere il
libro che sarebbe uscito due anni dopo, nel 1928, col titolo
Caming of age in Samoa. Concepì il libro in modo non
strettamente specialistico, come rivolto a insegnanti, psicolologi,
educatori oltre che agli antropologi, e con uno stile che risente
talvolta di un certo «romanticismo da Mari del Sud›› (Stocking
1989: 246). La tesi principale è che nelle Samoa, per l”appunto,
Padolescenza non è affatto un periodo caratterizzato da
turbamenti psichici e disturbi comportamentali, come nella
società americana del tempo. A questa tesi è connesso un
ritratto per molti versi idilliaco della società samoana nel suo
complesso, che nella descrizione della Mead sembra del tutto
immune dalle tensioni e dallo stress tipici della moderna civiltà
occidentale, industrializzata e urbanizzata.

Quella delle Samoa appare come una società non autorita-
ria, molto permissiva verso i bambini, che non sono sottoposti a



213

forme rilevanti di costrizione e punizione; sembra che non si
sviluppi un attaccamento troppo esclusivo tra genitori e figli (si
ricordi che in quegli stessi anni Malinowski stava mettendo in
discussione Puniversalità del complesso edipico, sulla base del
materiale trobriandese). Ancora, Samoa appare come una so-
cietà non violenta, non competitiva, non aggressiva; una società
lontana da fanatismi, che vive ad esempio la religione (le isole
sono da tempo cristianizzate) in modo per così dire molto rilas-
sato; e soprattutto, una società che non conosce seri tabù ses-
suali, in cui la sessualità è vissuta fin dall'adoloscenza, e anche al
di fuori del matrimonio, in modo assolutamente naturale, libero
e disinibito. Lo testimonierebbero l'assenza di sentimenti di ge-
losia, la pressoché totale assenza di frigidità e impotenza, e
Passenza di episodi di stupro e violenza sessuale (Mead 1928).

E' nota la fortuna del libro, sia sul piano scientifico che su
quello divulgativo e commerciale. In antropologia, esso divenne
ben presto uno dei caposaldi del relativismo e del determinismo
culturale, che rappresentano la tradizione dominante della
scuola statunitense; insieme ai lavori della Benedict, divenne
inoltre una delle basi per gli studi di "cultura e personalità". Per
quanto riguarda la recezione non specialistica, il libro della
Mead contribuì a diffondere nell'immaginario sociale il mito
della Polinesia come paradiso terrestre, regno dell"'amore libero
tra le palme". Come nota Harris (1968: 549), questo mito fu
avidamente incorporato nei fondamenti scientifici della
"rivoluzione sessuale" che la classe media americana stava
sperimentando in quegli anni. Coming of age in Samoa
funzionava cioè come veicolo di critica morale alla società
americana del proprio tempo, forse anche al di là delle
intenzioni dell'autrice. Come ha di recente osservato Stocking
(1989), esso rientrava del resto in un più ampio filone romantico
e apollineo caratteristico dell'antropologia degli anni '20, di cui
fanno parte anche gli studi sugli Zuni della Benedict e quelli di
Redfield sulla folk society; tutti studi che negli anni successivi,
con il mutamento di clima ideologico e culturale, diverranno
oggetto di circostanziate critiche etnografiche.

Veniamo a Derek Freeman, antropologo neo-zelandese, di
metà generazione più giovane della Mead. Formatosi nel
contesto dell'antropologia sociale britannica, egli diviene in
seguito un feroce critico del "determinismo culturale assoluto",



214

come lo definisce, caratteristico a suo dire delle principali scuole
antropologiche; a ciò, egli oppone un approccio al
comportamento umano di tipo "interazionista", che tiene cioè
nel dovuto conto anche le cause biologiche e psicologiche che
agiscono indipendentemente dal contesto culturale. Freeman si
reca nelle Samoa (anche se non nella stessa area della Mead)
per tre volte: una prima volta negli anni '40, poi a metà anni '60,
visitando anche il villaggio della Mead ma facendo ricerca
soprattutto a Sa'anapu, nelle Samoa occidentali; infine, all'inizio
degli anni '80, poco prima dell'uscita del suo libro Margaret
Mead and Samoa: the making and unmaking of an
anthropological myth (Freeman 1983a).

La ricerca di Freeman si svolge fin dall'inizio in condizioni
molto diverse da quelle della Mead. Egli parla correntemente
l'idioma locale, e si inserisce pienamente nella comunità,
acquisendo titoli che gli consentono di partecipare alla vita
politica e di avere accesso a ogni tipo di istituzione (ciò anche in
virtù del sesso maschile e dell'età più avanzata). La sua ricerca
non è volta a produrre una etnografia complessiva delle
comunità samoane; egli lavora piuttosto ad un tentativo
sistematico di confutazione delle tesi della Mead. Il suo è un
obiettivo teoretico prima ancora che etnografico. Poiché Coming
of age in Samoa è una pietra angolare del relativismo assoluto,
la sua confutazione - egli sostiene - è un passo fondamentale per
ristabilire il giusto equilibrio tra elementi naturali e culturali
nella spiegazione del comportamento umano. Il libro che
pubblica nell'83, dopo aver maturato per più di vent'anni le sue
intenzioni critiche, è pensato come una vera e propria
falsificazione formale della Mead, nel senso popperiano del
termine (almeno così Freeman asserisce; il suo popperismo
sarebbe però tutto da discutere; v. Patience-Smith 1986,
Freeman 1986).

Il risultato è sconcertante: ciò che emerge è un ritratto
della società samoana non solo differente, ma completamente
opposto a quello fornito dall'antropologa americana. Tutti gli
aspetti positivi che la Mead vi scorgeva sono rovesciati in
negativo. Freeman attribuisce ai Samoani una esasperata
competitività, un comportamento aggressivo, una religiosità
fanatica. Sottolinea la rigida disciplina e le severe punizioni cui
sono sottoposti i bambini. A proposito della sessualità, insiste



215

sul culto della verginità femminile, e sulle conseguenti
severissime proibizioni di rapporti pre- ed extra-coniugali; e si
sofferma a lungo su una serie di indicatori empirici di questi
atteggiamenti, come gli stupri, le reazioni violente all' adulterio,
le tensioni familiari, i suicidi etc. Infine, egli presenta
l'adolescenza come un periodo tutt'altro che libero da tensioni e
disturbi psicologici e comportamentali, come dimostrerebbero
ad esempio le statistiche sulla delinquenza giovanile, diffusa
molto più che nei paesi occidentali.

Come spiega Freeman questa assoluta divergenza tra
l'immagine della Mead e la propria? Naturahnente, la imputa
alla Mead, che sarebbe stata sviata da almeno due fattori. In
primo luogo, dai pregiudizi culturalistici con i quali aveva
intrapreso la ricerca. Come si è detto, era partita con una tesi
ben precisa da dimostrare, e aveva fatto di tutto per vedere nella
società samoana ciò che cercava, forzando molto i dati. In
secondo luogo, la sua giovane età, la mancata padronanza della
lingua, l'assoluta inesperienza nei metodi di ricerca, le avevano
impedito di cogliere il "vero" carattere della società samoana.
Ad esempio, si era limitata ad una categoria di informatori
troppo ristretta, le adolescenti, che non potevano che
trasmetterle un punto di vista assai parziale, che non teneva
conto dei valori ufficiali e della dimensione politica. Di più,
secondo Freeman, la Mead sarebbe stata consapevolmente
ingannata dalle sue informatrici, che per divertirsi le avrebbero
raccontato storie amorose che erano solo delle fantasie, e le
avrebbero descritto in modo assai poco realistico il loro universo
di relazioni interpersonali.

3. Il dibattito

Il libro di Freeman esce nell'83, come detto, ed è oggetto di
un'ampia campagna promozionale da parte della Harvard
University Press, tanto da divenire oggetto di interesse per il
grande pubblico nordamericano. L'opinione pubblica ed i mass-
media sono attratti dalla forte contrapposizione tra l'immagine
apollinea della Mead e quella dionisiaca di Freeman, e dal crollo



216

del mito di una società semplice e felice. Anche il mondo
dell'antropologia accademica si schiera, ponendosi principal-
mente due domande:

a) come si spiega un simile grado di discordanza nella
descrizione etnografica, vale a dire proprio sul piano
apparentemente più fattuale e meno controverso della
conoscenza antropologica?

b) chi ha ragione, Freeman o Mead?
Sulla seconda domanda, la gran parte degli antropologi

assume una posizione per certi versi paradossale. Quasi tutti
riconoscono che la Mead aveva usato metodi poco ortodossi,
aveva offerto un'immagine eccessivamente semplificata e
romantica della società samoana, aveva decisamente esagerato
nell'attribuire generali disposizioni d'ani1no ai suoi soggetti, e
così via. Ma questo lo si sapeva da tempo, si dice. Jarvie (1983:
84), ad esempio, racconta come alla London School of
Economics, già negli anni '50, il lavoro della Mead fosse citato
come paradigma degli errori metodologici che un buon
antropologo non deve commettere: non conoscere abbastanza la
lingua nativa, restare troppo poco sul campo, non vivere tra i
nativi ma con agenti governativi, basarsi troppo sulle asserzioni
degli informatori piuttosto che sulla osservazione diretta, e così
via.

Ma tutto questo non significa che Freeman abbia ragione.
Egli commette altrettanti peccati, forse anche più gravi. In
particolare:

a) esagera a sua volta nel dipingere tutta in negativo la
società samoana; soprattutto, lo si accusa di non darne un
affresco complessivo ed equilibrato, concentrandosi solo, in virtù
del suo approccio falsificazionista, su singoli aspetti
decontestualizzati che non si ricompongono in un quadro
unitario - laddove è solo sul piano del contesto complessivo che
si può valutare l' adeguatezza di un resoconto etnografico. La
confutazione formale, si osserva (v. p.es. Shore 1983: 20-21)
estremizza le posizioni, senza render giustizia alla complessità
etnografica;

b) presenta come una propria personale scoperta ciò che
tutti gli specialisti già sapevano; inoltre, porta la discussione a
livello di grande pubblico e fa largo uso dei mass-media, in un



217

modo che appare a molti anti-scientifico e contrario ad una
implicita etica professionale;

c) usa i suoi dati per portare un attacco personale a
Margaret Mead; per suo tramite, tenta inoltre di gettar
discredito sulla intera tradizione dominante dell'antropologia
culturale americana, che dipinge come immersa in un clima di
pregiudizi ideologici e di disonestà intellettuale;

d) usa i suoi dati etnografici per sostenere una posizione
biologistica. Per quanto Freeman parli di un approccio
"interazionista", è chiaro come tenda ad affermare un
sostanziale determinismo biologico (anche se poi, per inciso, nel
suo libro non vi è alcun chiaro esempio di spiegazione biologica,
se non in asserzioni assolutamente banali come il fatto che la
possibilità di stupro è connessa agli stati ormonali degli
stupratori, o che la causa di un omicidio può essere la perdita di
controllo corticale da parte di un ubriaco! Cfr. Freeman 1983b:
128, 150). Se si pensa che questi sono gli anni della discussione
sulla sociobiologia, è facile capire come queste posizioni
appaiano a molti ambigue e sospette: D. Schneider (1983), ad
esempio, le collega esplicitamente ad un clima politico e
ideologico di restaurazione anti-umanistica, sostenuto da
posizioni di destra.

Più che proclamare un vincitore, dunque, la discussione
antropologica è interessata a chiarire i motivi del dissenso - non
da ultimo, per difendere la credibilità scientifica della disciplina,
scossa dall'apparente impossibilità di trovare una base fattuale
di accordo. La divergenza è letta secondo due principali
prospettive: dalla parte dell'oggetto, per così dire, e dalla parte
del soggetto.

In primo luogo, "dalla parte dell'oggetto", si prende in
esame la possibilità che Mead e Freeman si siano trovati di
fronte realtà per nulla identiche. Si è detto che Freeman ha
lavorato in un villaggio e in un'area diversa, e in diversi anni
rispetto alla ricerca della Mead. Ebbene, buona parte della
discussione si concentra sul problema dell'omogeneità culturale
delle situazioni in cui i due antropologi hanno lavorato (v. p.es.
gli interventi raccolti in Brady 1983). Un restudy deve avvenire
nello stesso luogo della ricerca originaria, si dice, pena il porre
in gioco una serie di variabili incontrollabili; e il fattore tempo,
con i relativi problemi di mutamento culturale, dev'esser trattato



218

con più accuratezza di quanto faccia Freeman. Si può
indubbiamente parlare di un'unica "cultura" che l'intero
arcipelago condivide, e che si è mantenuta relativamente stabile
almeno per la prima metà del secolo; d'altra parte, vi sono al suo
interno differenze nei comportamenti e nei sistemi di valori,
non meno significative, ad esempio, di quelle che esistono nel
mondo occidentale tra un villaggio rurale e una moderna
metropoli. Naturalmente, Freeman continua a sostenere la tesi
dell' omogeneità; e , indipendentemente dalle ragioni che egli
adduce, pare improbabile che la diversità dei villaggi, o i venti
anni trascorsi tra il soggiorno della Mead ed il primo soggiorno
di Freeman, siano sufficienti a spiegare un così radicale
rovesciamento di prospettiva.

Se si assume che l'oggetto etnografico è in larga misura lo
stesso, le differenze nel modo di percepirlo saranno allora
dovute a fattori di ordine soggettivo, vale a dire a ciò che
l'antropologia è solita definire "equazione personale". H dibattito
intorno al libro di Freeman mette a fuoco molti di questi fattori,
fra i quali:

a) le differenti personalità dei ricercatori;
b) l'adesione a differenti sistemi di valori (ad esempio,

progressismo e conservatorismo);
c) l'adesione a differenti quadri teoretici (è il caso, come

abbiamo visto, del determinismo culturale in contrapposizione a
quello biologico);

d) le differenti condizioni in cui si effettua la ricerca, ad
esempio la durata del soggiorno sul campo, il grado di
padronanza della lingua locale, il ruolo assunto nella società
ospitante, i rapporti intrattenuti con i nativi, la padronanza dei
metodi di ricerca, le precedenti esperienze diƒìeldwork etc.;

e) altre condizioni personali, come il sesso, l'età, la razza, lo
status familiare etc.

Tutti questi elementi (se ne veda una discussione generale
in Heider 1988) sono messi in gioco nel dibattito sulla cultura
delle Samoa. Ciò che ne emerge non sono tuttavia argomenti di
sociologia della conoscenza, ma tentativi di screditare
l'autorevolezza degli avversari. Sia Freeman che i suoi critici
sembrano infatti esclusivamente interessati a dimostrare la
maggiore "oggettività" della propria equazione personale. E' un
punto sul quale tornerò tra breve.



219

4. La balena bianca di Freeman

Quali sono dunque esiti del dibattito?
Come già detto, praticamente l'intero establishment

dell'antropologia accademica statunitense si schiera contro
Freeman. Un ruolo centrale in questo schieramento è svolto da
Lowell D. Holmes, un allievo di Herskovits che negli anni '50
aveva condotto un restudy metodologico a Ta'u, il villaggio
"della" Mead. Suo obiettivo era scoprire in che misura le
caratteristiche personali dell'antropologa (ad esempio, il fatto di
essere una giovane donna in una società dominata dal potere
dei maschi anziani) avessero influito sulla oggettività della sua
visione. I risultati di Holmes sono ambigui. Da un lato, egli
riscontra notevoli incongruenze nel resoconto etnografico della
Mead, soprattutto in questioni di ethos (Holmes 1983c: 14).
Tenta di comunicare le sue scoperte alla stessa Mead, che però
reagisce molto male. In una comunicazione personale a
Freeman, datata 1967, Holmes si dice convinto che l'autrice di
Coming ofage aveva davvero trovato solo ciò che voleva trovare,
e che "la cosa tragica" era il suo rifiuto di ammettere di aver
compiuto errori. D'altra parte, Holmes pensa che la
dissertazione di dottorato in cui sfocia la sua ricerca non sia il
luogo adatto per esporre questi elementi di disaccordo, e
confessa che il suo tutor (Herskovits, appunto) lo aveva costretto
ad ammorbidire le critiche (cit. in Freeman 1983b: 134; v. la
replica in Holmes 1987: 144-145).

Di fatto, Hohnes non pubblica la sua dissertazione, e
preferisce in seguito concentrarsi su uno studio del mutamento
culturale nelle Samoa, evitando quindi ogni motivo di scontro
con l'autorità della Mead (che pure stronca il lavoro in una
recensione su American Anthropologist; cfr. Holmes 1987:
Dagli anni '60 in poi, Holmes è al corrente del lavoro che
Freeman sta conducendo, ed occasionalmente lo aiuta. Ma dopo
l'uscita di Margaret Mead and Samoa, Holmes diviene il
principale oppositore di Freeman, attaccandolo in una serie di
articoli ed in un volume in cui pubblica (molto in ritardo, ed
evidentemente sulla scia del successo editoriale riscosso dal
dibattito) i risultati del proprio restudy (Holmes 1983a, 1983b,
1983c, 1987). Holmes si convince che Freeman non è



220

interessato ad una valutazione seria e complessiva del lavoro
della Mead, né ad un ripensamento di natura scientifica del suo
contributo, ma esclusivamente alla creazione di un "caso" che
possa renderlo celebre al grande pubblico. La valutazione critica
del lavoro di un altro antropologo, egli sostiene, deve avvenire
su basi olistiche, e non può fissarsi su singoli dati frammentari e
decontestualizzati. Su un piano generale, al di là delle
"inevitabili differenze", (un concetto spesso ripetuto ma non
sempre chiarito), Holmes afferma di aver rilevato un alto grado
di concordanza tra le proprie osservazioni e quelle della Mead.
Considerata la sua giovane età, la sua inesperienza etc., e
nonostante una certa tendenza ad esagerare e a generalizzare
indebitamente, la Mead avrebbe dato un resoconto
straordinariamente efficace della cultura samoana; di più, la sua
comparazione tra la vita degli adolescenti nelle Samoa e nella
società americana degli anni '20 (questo è il raffronto
significativo, Holmes avverte, e non quello con la società
americana degli anni '80) è "essenzialmente corretto". Per
contro, Holmes ritiene del tutto improbabile l'immagine
complessiva delle Samoa che esce dal libro di Freeman, e
giudica inattendibili, non rilevanti, o almeno non conclusivi
molti dei suoi dati e dei suoi argomenti.

Freeman, da parte sua, tenta con ogni mezzo di mettere in
discussione la competenza di Holmes (anche se nel suo libro fa
largo uso del lavoro dell'avversario in funzione anti-Mead). Lo
scontro diviene ripetitivo e monotono, e tende a fissarsi
ossessivamente su reciproche accuse di incompetenza e di scarsa
scientificità, di fronte alle quali il lettore si trova senza elementi
per una valutazione neutrale (v. Freeman 1983b, 1984a, 1987).
Altri esperti delle Samoa che intervengono nel dibattito, come
Shore (1983), Shankman (1983) e Wendt (1984), protestano che
il tono eccessivamente polemico va a discapito della sensibilità
etnografica. Estremizzando le posizioni, si osserva, non si riesce
a dar conto degli aspetti di complessità e di ambiguità che sono
propri di ogni sistema culturale. Non si può discutere delle
Samoa, come di qualunque altra società, in termini di grossolane
opposizioni dicotomiche; non ha molto senso dibattere se una
società è in generale libera e felice oppure nevrotica e violenta.
Queste due caratterizzazioni possono anche rappresentare
aspetti diversi di una medesima realtà, manifestare cioè una



221

contraddizione interna alla società samoana stessa: Shore
(ibidem), ad esempio, parla in proposito di una "doppia
socializzazione" che produrrebbe "reazioni dissociate" e conflitti
di valori.

Anche altri autori sottolineano l'accentuato "dualismo"
della cultura samoana, caratterizzata da una netta scissione tra il
pubblico e il privato, tra l'ufficialità e la pratica effettiva. La
Mead, si suggerisce (Schoeffel-Meleissa 1983: 59), può aver
calcato troppo l'accento sul primo di questi aspetti, confondendo
i racconti informali di singoli individui con il comportamento
sociale ideale; Freeman, a sua volta, può aver dato peso
eccessivo all'ethos ufficiale rispetto ai reali comportamenti degli
individui.

Visto in questa prospettiva, il resoconto di Freeman di-
pende da quello della Mead molto più strettamente di quanto
possa apparire. La Mead è la sua grande balena bianca, come
osserva malignamente Holmes (1983c: 15), nel senso che
Freeman mantiene comunque una posizione di subalternità ri-
spetto alla scelta iniziale di categorie descrittive compiuta
dall'antropologa americana. In effetti, le assunzioni comuni fini-
scono per apparire ancora più rilevanti delle discordanze: in
particolare, l'assunzione psicologistica che il comportamento di-
penda dalla personalità (caratterizzabile in un numero limitato
di "tipi"), che questa a sua volta dipenda dalle tecniche di alle-
vamento e svezzamento, etc. Dal punto di vista dell'antropologia
europea (v. ad esempio Strathern 1983: 77), si tratta di
un'analisi che espunge del tutto la dimensione propriamente so-
ciale: di fronte a questo, è irrilevante il problema di quanto peso
abbia il patrimonio genetico nella formazione della personalità.

Ad accuse del genere, come abbiamo visto, Freeman
risponde insistendo di non aver inteso produrre una etnografia
alternativa, ma una confutazione formale; il che lo avrebbe
obbligato "tecnicamente" a partire dalle stesse categorie
descrittive utilizzate dalla Mead. Ma la cosa non è così semplice:
la stessa procedura di confutazione empirica, infatti, lo impegna
nell'assunzione della realtà di quelle categorie (il "carattere"
pacifico o aggressivo, la "personalità" autoritaria o permissiva
etc.). Altrimenti, proprio secondo quella metodologia
popperiana che Freeman invoca continuamente, non ci
troveremmo di fronte ad una falsificazione ma - al massimo - ad



222

una contrapposizione ideologica tra posizioni metafisiche, non
falsificabili e dunque non scientifiche. In altre parole, Freeman
non può coerentemente sostenere la natura meramente formale
della sua argomentazione, disimpegnandosi rispetto a una
rappresentazione sostantiva della realtà etnografica: la sua
critica ha bisogno di radicarsi in assunzioni di realtà, che assume
acriticamente dalla Mead stessa.

5. Il problema della verità

Alla fine degli anni '80 il dibattito si va esaurendo.
Freeman, in modo unilaterale, lo dichiara formalmente chiuso
(a suo favore, ovviamente), sul piano teoretico come su quello
empirico. Egli sostiene infatti che:

a) «alla luce dell'attuale sapere scientifico››, la controversia
teorica tra natura e cultura può considerarsi superata: è
acquisito il fatto che entrambe sono coinvolte nel determinare il
comportamento umano. Da notare che, se la vittoria di Freeman
è tutta qui, si risolve in ben povera cosa, dal momento che
questa generica compresenza è quanto hanno sempre
esplicitamente affermato gli stessi "culturalisti" (cfr. Holmes
1983c: 2-5; Marcus 1983: 2). In realtà, poi, se il problema del
rapporto natura-cultura può dirsi davvero superato in
antropologia, non lo è certo nella direzione indicata da Freeman
(se ne veda ad esempio la trattazione in Geertz 1973: cap. 3);

b) «nuove prove empiriche» dimostrano in modo conclusivo
la falsità della rappresentazione di Coming oƒ age. In particolare,
Freeman si riferisce qui a un documentario girato nel 1987 da F.
Heimans, intitolato anch'esso Margaret Mead and Samoa, che
raccoglie testimonianze di alcune delle originali informatrici
dell'antropologa americana, e che sembra confermare la tesi
dell'"inganno" (Freeman 1989: 170).

Sul significato di queste nuove prove e di questi richiami
alle "ultime novità della scienza" si potrebbe ancora discutere a
lungo. Ma nessuno ha ormai più molta voglia di replicare e di
porsi su quel terreno della polemica spicciola che Freeman pre-
dilige: anche perché si ha l'impressione che il dibattito giri a
vuoto, per così dire, riproponendo circolarmente una serie



223

chiusa di argomentazioni. Ci si accorge che, qualora si spinga in
profondità l'interpretazione di singoli aspetti della cultura sa-
moana, essi si rivelano molto più complessi e sottili rispetto alle
grandi categorie messe in gioco nel dibattito. Singoli dati empi-
rici, che sembrerebbero pietre miliari sulla strada della verità, si
dimostrano fonti inesauribili di enigmi interpretativi. Ad esem-
pio, è diffuso o no lo stupro nelle Samoa? Freeman sostiene di
sì, la Mead e (con diverse sfumature) Holmes di no. I numeri, in
questo caso, non riescono a mettere tutti d'accordo. E non solo
perché le statistiche ufficiali sono assai contestate (quando fa
comodo contestarle; Holmes, ad esempio, ironizza sul fatto che
secondo le statistiche governative l'arteriosclerosi è la principale
causa di mortalità infantile, ma in altri casi usa queste stesse
fonti come dati sicuri). Ciò che più conta è che non appena si
entra nello specifico etnografico, si scopre che decisiva per la
costruzione del dato statistico è l'interpretazione di una parti-
colare forma di stupro "rituale" diffusa nel costume, il moetotolo,
consistente nell'introdursi furtivamente nell'abitazione di una
ragazza mentre lei e la sua famiglia stanno dormendo. La Mead
interpreta il moetotolo come un atto romantico, una manifesta-
zione dell'amore adolescenziale che cerca di sottrarsi alle proi-
bizioni degli adulti; Freeman lo interpreta (probabilmente con
buona ragione, in questo caso) come un atto criminale, che av-
viene senza il consenso della ragazza e implica l'uso della vio-
lenza. In ogni caso, si tratta di una pratica che sfugge alle nostre
usuali categorie di giudizio. E' un esempio di come la realtà et-
nografica possa dimostrarsi opaca, anche di fronte alle richieste
di indicatori empirici in appartenza così elementari.

Ma non si tratta solo di questo. Si ha infatti l'impressione
che, visti i termini della controversia, nessun argomento e
nessuna prova - per quanto chiara e inequivoca - potrebbero
risultare dawero conclusivi. Ciò non significa negare, per così
dire, la priorità ontologica dell'oggetto, il fatto che esista nel
mondo là fuori una realtà ultima delle isole Samoa (esseri
umani che agiscono, istituzioni sociali etc.), più dura dei vari
resoconti che ne sono prodotti. Il problema riguarda piuttosto le
condizioni entro cui il discorso antropologico può parlare di tale
realtà. Ed è su queste condizioni discorsive, non su semplici
"fatti", che si incentra in ultima analisi la controversia Mead-
Freeman: o meglio, su come i fatti si costituiscono all'interno di



224

condizioni discorsive. In altre parole, dietro l'apparenza di un
problema puramente empirico si cela un nodo epistemologico
fondamentale: su quale base di accordo un dato empirico può
divenire una prova decisiva, trasformandosi in sapere oggettivo?
(cfr. Weiner 1983; Ember 1985).

Vorrei esaminare due aspetti di questa cruciale questione,
che potremmo chiamare il problema della verità e il problema
dell'autorità.

Freeman intende l'intera discussione come un tentativo di
scoprire la verità sulla cultura samoana: il problema che egli ha
in mente è l'oggettività della rappresentazione etnografica, nel
senso della sua corrispondenza alla realtà. Tuttavia, Freeman
pone questo problema in modo molto diverso rispetto alla do-
minante tradizione antropologica: a una concezione induttivista,
ne sostituisce infatti una di tipo ipotetico-deduttivo. La verità
non si raggiunge attraverso un progressivo accumulo di dati, da
cui si possano poi estrarre teorie, ma attraverso la messa alla
prova di teorie di fronte ai dati. Come detto, Freeman si ri-
chiama esplicitamente al falsificazionismo popperiano, e co-
struisce il suo libro non come una rappresentazione globale della
cultura samoana, ma come una confutazione formale delle tesi
di Coming of age. Il suo metodo consiste cioè nel raccogliere
evidenze fattuali che minano in alcuni punti cruciali la rappre-
sentazione della società e dell'ethos samoano proposta dalla
Mead, falsificando di conseguenza la sua teoria sul carattere cul-
turalmente determinato dei problemi dell'adolescenza.

A chi obietta che così facendo si fornisce un ritratto poco
equilibrato della cultura samoana, Freeman può replicare che
ciò non ha a che fare con il problema della verità di una teoria.
In questo modo, egli separa (pur non esplicitando questo tema)
la questione della verità-falsità di un asserto da quella della
rappresentazione discorsiva. La prima si pone in termini di
prendere o lasciare, di corrispondenza o non corrispondenza al
reale; la seconda, nei termini di un continuum di gradi successivi
di approssimazione al reale. Freeman fa rimarcare come la
traduzione "induttivista" dell'antropologia si ponga interamente
sul secondo versante; i resoconti olistici che la caratterizzano
non sono dunque soggetti a una valutazione analitica in termini



225

di contenuto di verità. Più che a criteri di validità in senso
epistemologico, essi sembrano rispondere a criteri di credibilità,
legati alle strategie discorsive poste in atto. Secondo Freeman,
dunque, la strategia ipotetico-deduttiva rappresenta l'unica
possibilità di conferire all'antropologia la "durezza" di una vera e
propria scienza. Ad Holmes, che afferma la correttezza di "gran
parte" dei dati riportati dalla Mead, egli ribatte che non è
questione di quantità: la validità scientifica richiede che "tutti" i
fatti siano corretti (Freeman 1983b: 134).

Ora, da un lato Freeman ha buon gioco nel sostenere che la
"tradizione induttivista", come la chiama, non è abbastanza
scientifica, vale a dire (secondo la sua concezione), non risponde
a criteri rigorosi di corrispondenza con la realtà; dall'altro lato,
tuttavia, dobbiamo chiederci quanto la sua strategia ipotetico-
deduttiva sia praticabile in relazione ai problemi in gioco nel
dibattito. Ammettiamo pure che Freeman riesca a produrre
prove non controverse, che smentiscano senza margini di
incertezza alcuni dei fatti asseriti in Coming of age. Resta il
problema di quanto tali prove siano decisive in relazione a
descrizioni culturali complesse come quelle della Mead, che si
basano su categorie di senso comune, il cui contenuto semantico
non è definito operativamente, quali aggressività, tranquillità,
gelosia etc. Da solo, ciascun fatto non dimostra alcunché:
Freeman può aver ragione sullo stupro, sul culto della verginità,
etc., senza che ciò invalidi totalmente la rappresentazione
apollinea dell'ethos samoano. L'etnografia della Mead (come
forse ogni altra etnografia) non è costruita come un meccanismo
logico in cui un punto debole può far saltare la coerenza
dell'insieme; non è costruita - né potrebbe esserlo - come una
serie di asserti proposizionali chiaramente definiti in termini di
valore-di verità. Si tratta, piuttosto, di un accumulo di resoconti
descrittivi con forti componenti impressionistiche, che solo nel
loro complesso producono una rappresentazione sintetica di
un'entità culturale.

Paradossalmente, la confutazione di Freeman funziona solo
in quanto, malgrado le sue esplicite intenzioni, finisce per
adeguarsi alla medesima strategia olistica. Decisive risultano
cioè non tanto le singole falsificazioni, quanto l'aocumulo di dati
e resoconti che finiscono per produrre un effetto complessivo di
senso (quell'immagine "dionisiaca" che, come si è visto, ha tanto



226

affascinato l'opinione pubblica). E' questo effetto complessivo
che toglie credibilità al testo della Mead, e non la forza logica
della confutazione formale. Freeman potrebbe sostenere che
tutto ciò deriva da una persistente immaturità della scienza
antropologica, e che ogni residuo di "senso" dovrebbe essere
eliminato attraverso la depurazione del lessico dalla
contaminazione del linguaggio comune, e attraverso una
sistematica costruzione del sapere antropologico in forma
"critica" (vale a dire, come catene analiticamente scomponibili di
enunciati falsificabili).

Ma è davvero perseguibile questo programma? Lasciamo
da parte alcuni problemi di fondo, che pure potrebbero minare
alla base la posizione di Freeman, come l'adeguatezza del
criticismo popperiano a dar conto della conoscenza scientifica, e
lo spazio che hanno il linguaggio comune e il "senso" nelle stesse
scienze della natura. Il punto che più ci interessa è un altro; vale
a dire, quanto contenuto informativo manterrebbe un sapere
"critico" di questo tipo in relazione agli obiettivi della
rappresentazione antropologica. Che cosa si potrebbe dire
dell'ethos di una cultura attraverso una concatenazione logica di
asserti rigorosamente valutabili in termini di corrispondenza alla
realtà? Ben poco, probabilmente. Si ha l'impressione che il
prezzo di un simile rigore epistemologico sarebbe decisamente
troppo alto: esso costringerebbe l'antropologia a tacere su molti
dei più interessanti aspetti della vita umana.

Porre questo problema non significa negare che ambiti
particolari del sapere antropologico non possano esser costruiti
in modo strettamente scientifico, nel senso di Popper.
L'antropologia si occupa di cose molto diverse, dalla demografia
ai sistemi di valori, dalla tecnologia ai riti e alle credenze - cose
troppo diverse perché si possa parlare in generale di un oggetto
e di un metodo unitari della disciplina.

6. Il problema dell'autorità

Il dibattito sull'ethos delle isole Samoa non si scioglie
dunque con l'appello alla realtà dei fatti. Abbiamo a che fare
non con una semplice questione di accuratezza fattuale, ma con



227

lo scontro tra ampie costruzioni discorsive, non riducibili ad
enunciati che per forma logica e per contenuto empirico si
prestino ad una autentica falsificazione. Il rapporto di queste
costruzioni con la realtà non è quello della "corrispondenza" né
quello del modello matematico. Ciò che il dibattito suggerisce è
che la loro credibilità si basa in gran parte sulla soggettività di
chi le ha prodotte, dunque sul loro autore.

Mi spiego meglio. Ciò che colpisce di più nella controversia
sulle Samoa sono le tecniche argomentative utilizzate dai
contendenti. Evidentemente, non basta supportare i propri
argomenti con i dati, giacché è proprio la correttezza dei dati
che è in gioco. Per questo, si procede attraverso tentativi di
smontare le interpretazioni degli avversari, evidenziando le
contraddizioni interne ai loro testi, criticando le loro fonti, e
soprattutto mettendo in discussione la loro autorità etnografica.
In altre parole, si analizzano accuratamente le condizioni
soggettive in cui gli avversari hanno acquisito la loro conoscenza
della cultura samoana, cercando di dimostrarne Pinadeguatezza.
In ciò, Freeman è un vero maestro, capace di utilizzare una
molteplicità di registri polemici, dalla sottile ironia fino alla
sdegnata invettiva. Come abbiamo già visto, nella sua critica a
Coming of age giocano un ruolo fondamentale i tentativi di
mostrare come il soggetto Margaret Mead non si trovasse in
condizioni tali (per la sua inesperienza, per i suoi pregiudizi, per
la sua giovane età, etc.) da acquisire una seria conoscenza della
realtà etnografica. E nelle numerosissime repliche ai suoi critici,
Freeman fa sempre precedere argomenti veri e propri da
sistematici attacchi personali, per screditare l'autorità dei suoi
interlocutori in rapporto alla propria. Tutti sono colmi di
pregiudizi "induttivisti" e "culturologici", nessuno ha una
padronanza della lingua e della cultura samoana pari alla
propria, etc. (oltre ai lavori già citati, v. Freeman 1984b, 1985a,
1985b).

Freeman eccede forse nel gettare discredito sugli altri
etnografi, e i suoi attacchi virulenti, ripetuti con insistenza quasi
maniacale, oltrepassano talvolta i limiti dell'etica professionale
(ma egli ribatterebbe di certo che la verità conta più di ogni
etical). Ma che la discussione finisca per concentrarsi su
problemi di autorità è un punto estremamente significativo, che
ci spinge a riflettere su una importante condizione costitutiva



228  
dell'antropologia moderna. Mi riferisco a quel radicamento del
sapere antropologico nell'esperienza soggettiva del ricercatore
sul campo, sul quale hanno di recente insistito i lavori di Clifford
(1983, 1988) e Geertz (1988). La conoscenza di un'altra cultura,
per quanto la si possa esprimere in un linguaggio rigorosamente
oggettivo, è resa possibile solo dall'esperienza eminentemente
personale della "immersione" nel campo e della osservazione
partecipante. La distaccata analisi scientifica si fonda cioè su
un'intensa partecipazione soggettiva; sul piano discorsivo,
quest'ultima non entra a far parte della rappresentazione
culturale, ma la sostiene nell'ombra, per così dire. L'etnografo
scrive di solito in stile impersonale, non racconta se stesso e le
proprie esperienze; tuttavia, l' autorità che egli esercita sul
lettore si basa sul fatto di "esser davvero stato là", come si
esprime Geertz (1988), di essersi esposto all'esperienza diretta
di un'altra cultura. Ogni rappresentazione etnografica, per
quanto rigorosamente descrittiva, contiene una implicita
narrazione: quella del ricercatore che, giunto in terra straniera e
posto di fronte a usanze iniziahnente incomprensibili, giunge
alla fine a comprenderle attraverso una sorta di iniziazione. E'
questa iniziazione, questa impresa "eroica" compiuta fuori dai
confini della propria cultura, che gli dà diritto di prendere
autorevolmente la parola a nome degli "alieni".

Anche il dibattito sulle Samoa, malgrado la retorica
scientifica di cui è rivestito, include uno scontro tra soggetti che
rivendicano una maggiore sintonia, una esperienza più profonda
della cultura in questione. Il libro di Freeman, e ancor più i suoi
rejoinders, sono retoricamente incentrati sulla costruzione di un
potente personaggio di ricercatore maturo, serio, preparato,
metodologicamente avvertito, teoreticamente aggiornato,
profondamente inserito nella cultura locale, in contrapposizione
alla figura frivola di una ragazzetta ventitreenne dominata dal
fascino dell'esotico, plagiata dal culturalismo boasiano, presa in
giro dai suoi quasi-coetanei nativi che le raccontavano storie di
amori immaginari. I critici di Freeman, a loro volta, tentano con
ogni mezzo di minare questa sua autorappresentazione,
presentandolo come una specie di spregiudicato avventuriero
dell'accademia, in cerca di gratuita popolarità. Se nella scienza
(perlomeno nella visione idealizzata che ne ha Freeman)
l'autorità di uno scienziato è conseguenza delle sue scoperte,



229

qui è invece la credibilità delle scoperte a dipendere
dall'autorità dello scienziato, retoricamente costruita all'interno
del testo.

L'esperienza soggettiva del fieldworker si trasforma dunque
in sapere etnografico attraverso mediazioni discorsive che non
sono mai semplici protocolli osservativi. Ciò è molto evidente
nello stesso Coming of age, dove l'autrice prima stabilisce le basi
della propria autorità, asserendo la realtà della sua presenza sul
campo; poi ne approfitta per raccontare una storia complessa,
dalle ampie valenze "allegoriche", come le definisce Clifford
(1986: 102-103); una storia, cioè, che pone in gioco i valori etici
e politici della propria cultura sotto la forma della descrizione
distaccata di uno sperduto angolo di mondo. Freeman, da parte
sua, afferma con forza di non star raccontando una storia, o una
versione qualsiasi della realtà, e si presenta come il campione
della vera scienza contro la mera ƒìction; ma, suo malgrado, non
può sottrarsi a sua volta al registro narrativo e allegorico. Anzi,
la sua storia è strettamente legata a quella della Mead. Nel loro
complesso, le due etnografie rimandano a un dualismo
immaginativo ben familiare al pensiero occidentale: il buon
selvaggio contro il cattivo selvaggio, l'apollineo contro il
dionisiaco, l'ottimismo progressista contro il pessimismo
conservatore, il libero arbitrio della cultura contro l'inesorabile
determinismo biologico, l'utopia di un'umanità libera e felice
contro il peso schiacciante del peccato originale.

Abbiamo già osservato come la fortuna del dibattito Mead-
Freeman sia legata a queste sue profonde risonanze (cfr. Harris
1983; Howard 1983; Turnbull 1983; Porter 1984). Il problema è
se e quanto questa lettura "popolare" e "letteraria" possa esser
separata, in quanto meramente incidentale, dalla recezione
specialistica e scientifica. Certamente può esser separata; ma,
altrettanto certamente, mai in modo troppo netto e definito. Le
due dimensioni - il fatto e la ƒiction - sono anzi inestricabilmente
connesse, dal momento che il fatto etnografico si costituisce
all'interno di un discorso che media l'esperienza soggettiva
attraverso un largo uso di risorse creative e immaginative.

E' vero, si obietterà, che ciò avviene in ogni forma di
conoscenza. Il punto, tuttavia, è che vi è una grande differenza
pratica tra la fattualità "sporca" dell'antropologia, sempre
compromessa con il linguaggio ordinario e con il senso comune,

I'



230

e la fattualità "pura" delle scienze sperimentali che fanno uso di
linguaggi matematici o comunque altamente formalizzati, nei
quali è drasticamente ridotto (certo, non eliminato) il ruolo
delle risorse discorsive. E' in questo senso, per tornare a quanto
si affermava prima, che il dibattito sulle Samoa sembra bloccarsi
ad un certo punto, restando opaco ad una totale risoluzione in
termini empirici. Il che non significa, naturalmente, che le
etnografie della Mead, di Freeman e degli altri siano mere
storielle edificanti, valutabili solo sul piano estetico o morale;
ma non si tratta neppure di protocolli osservativi. E' questo che
intende Geertz (1988) quando afferma che l'antropologia ha la
natura di un mulo, con un genitore scientifico e l'altro letterario:
essa procede attraverso ampie rappresentazioni, che aspirano
alla verità in modo diverso dalle creazioni letterarie, ma il cui
significato non è mai riducibile a una catena di semplici asserti
osservativi comprovabili o falsificabili in modo inequivoco.

Il dibattito non resta per questo irrisolvibile. Possono darsi
soluzioni di tipo pratico, se non empirico. Molto convincente
appare ad esempio quella di Lelei Lelaulu, un intellettuale
samoano che lavora a New York, e che fa riflettere tra l'altro sul
diritto degli antropologi di parlare a nome di un intero popolo,
facendosi interpreti di una sua presunta morale collettiva. In
una lettera a Newsweek del 1983 (cit. in Langness 1985: 18), egli
scrive: «Sembra che adesso noi Samoani dovremmo divenire
noti al mondo come una nazione di maniaci sessuali, stupratori
e suicidi; in questo caso, preferivo molto la mia precedente
reputazione di praticante delle orge e del libero amore››. Ed
aggiunge: «Gli antropologi farebbero meglio a studiare le
tensioni tribali e le nevrosi sessuali sull'isola dove io vivo adesso
- l\/I3I1l`l2ltlI2lI1››.

Bibliografia

Brady, I. (a cura di) 1983. Speaking in the name of real:
Freeman and Mead on Samoa. American Anthropologist 85,
4: 908-947.



231

Clifford, J. 1983. On ethnographic authority. Representations 1,
2: 118-146.

-- -- 1986. "Qn ethnographic allegory", in Writing
culture, a cura di J. Clifford & G.E.Marcus, pp. 100-121.
Berkeley: University of California Press.

-- -- 1988 The predicament oƒ culture. Cambridge,
Mass.: Harvard University Press.

Ember, M. 1985. Evidence and science in ethnography:
reflections on the Freeman-Mead controversy. American
Anthropologist 87, 4: 906-910.

Freeman, D. 1983a. Margaret Mead and Samoa: the making and
unmaking of an anthropological myth. Cambridge, Mass.:
Harvard University Press.

-- -- 1983b. Inductivism and the test of truth. A
rejoinder to Lowell D. Holmes and others. Canberra
Anthropology 6, 2: 101-192.

-- -- 1984a. O Rose thou art sick. A rejoinder to
Weiner, Schwartz, Holmes, Shore and Silverman. American
Anthropologist 86, 2: 400-404.

-- -- 1984b. Response to F. Ala'ilima, F.Wendt e
N.McDowell. Pacific Studies 7, 2: 140-196.

-- -- 1985a. Response to Reyman and Hammond.
American Anthropologist 87, 2: 394-395.

-- -- 1985b. A reply to Ember's reflections on the
Mead-Freeman controversy. American Anthropologist 87, 4:
910-917.

-- -- 1986. Rejoinder to Patience and Smith.
American Anthropologrlst 88, 1: 162-167.

-- -- 1987. Comment on Holmes "Quest for the
Real Samoa".American Anthropologist 89, 4: 930-935.

-- -- 1989. Comment on Heider's "The Rashomon
effect".American Anthropologist 91, 1: 169-171.

Geertz, C. 1973. The interpretation of cultures. New York: Basic
Books (trad.it. Interpretazione di culture. Bologna: Il Mulino
1987).

-- -- 1988. Works and lives. The anthropologist as
author. Stanford: Stanford University Press (trad.it. Opere e
vite. Bologna: Il Mulino 1990).



232  
Harris, M. 1968. The rise of anthropological theory. New York:

T.Y.CroWell (trad.it. L 'evoluzione delpensiero antropologico.
Bologna: Il Mulino 1971).

-- -- 1983. Margaret and the giant-killer. The
Sciences 23, 4:18-21.

Heider, K. 1988. The Rashomon effect: When anthropologists
disagree. American Anthropologist 90, 1: 73-81.

Holmes, L. D. 1983a. A tale of two studies. American
Anthropologist 85, 4: 929-935.

-- -- 1983b. South Seas squall. The Sciences 23,
4:14-18.

-- -- 1983c. On the questioning of as much as six
impossible things about Freeman's Samoan study before
breakfast. Canberra Anthropology 6, 1: 1-16.

-- -- 1987. Quest for the Real Samoa. The Mead-
Freeman controversy. South Haley, Mass.: Bergin and
Garvey.

Howard, J. 1983. Angry storm over the South Seas of Margaret
Mead. Smithsonian 14, 1: 66-75.

Jarvie, I. C. 1983. Freeman on Mead. Canberra Anthropology 6,
1: 80-85.

Langness, L.L. 1985. Margaret Mead: the examination begins.
Reviews in Anthropology 12, 1: 15-20.

Marcus, G. 1983. One man's Mead. New York Times Book
Review, March 27: 2-3, 2-23.

Massa, P. 1988. Ripensando a Margaret Mead. La ricerca
ƒolklorica 18: 127-138.

Mead, M. 1928. Coming of age in Samoa. New York: William
Morrow (trad. it. L'adolescenza in Samoa. Firenze: Giunti
Barbera 1954).

Patience, A. & Smith, J. W. 1986. Derek Freeman and Samoa;
the making and unmaking of a behavioural myth. American
Anthropologist 88, 1: 157-162.

Porter, D. 1984. Anthropological tales: unprofessional thoughts
on the Mead-Freeman controversy. Notebooks in Cultural
Analysis 1: 15-37.

Rorty, R. 1979. Philosophy and the mirror oƒ nature. Princeton,
N.1.: Princeton University Press (trad.it. La filosoƒìa e lo
specchio della natura. Milano: Bompiani 1986)



233

Schneider, D. 1983. The coming of a sage to Samoa. Natural
History 92, 6: 4-10.

Schoeffel, P. & M. Malama. 1983. Margaret Mead, Derek
Freeman and Samoa. The making, unmaking and remaking
of an anthropological mith. Canberra Anthropology 6, 1: 58-
69.

Shankman, P. 1983. The Samoan conundrum. Canberra
Anthropology 6, 1: 38-57.

Shore, B. 1983. Paradox regained. Freeman's Margaret Mead
and Samoa. Canberra Anthopology 6, 1: 17-37.

Stocking, G. W. 1987. "The ethnoghraphic sensibility of the
1920s and the dualism of the anthropological tradition", in
Romantic motives. Essays on anthropological sensibility, a
cura di G.W. Stocking, pp. 206-286. Madison: University of
Wisconsin Press.

Strathern, M. 1983. The punishment of Margaret Mead.
Canberra Anthropology 6, 1: 70-79.

Turnbull, C. 1983. Trouble in Paradise. New Republic 188, 12:
32-34.

Tyler, S. A. 1986. "Post-modern ethnographyh: from document
of the occult to occult document", in Writing culture, a cura
di J.Clifford & G.E.Marcus, pp.123-140. Berkeley:
University of California Press.

Weiner, A. 1983. Ethnographic determinism: Samoa and the
Margaret Mead controversy. American Anthropologist 85, 4:
909-919.

Wendt, F. 1984. Review of Margaret Mead and Samoa by D.
Freeman. Paciƒic Studies 7, 2: 92-99.

Sommario

La cosiddetta controversia Mead-Freeman intorno alla
cultura delle isole Samoa, che nell'ultimo decennio ha
appassionato l'antropologia anglo-sassone, offre importanti
spunti di riflessione sul problema dell'oggettività del sapere
etnografico. Il dibattito prende l'aWio da un libro pubblicato nel
1983, in cui Derek Freeman critica radicalmente l'immagine
delle Samoa come società eticamente libera e disinibita,



234

proposta da Margaret Mead negli anni '20, e largamente diffusa
nel senso comune antropologico. Il libro suscita numerose
reazioni sia tra gli specialisti che nel grande pubblico.
Quest'ultimo è attratto dal crollo di una certa mitologia dei
Mari del Sud, e dall'opposizione tra una visione apollinea e una
dionisiaca delle culture "primitive". Per gli antropologi, sono
invece in gioco importanti questioni di metodologia della ricerca
e, in ultima analisi, la stessa possibilità di un ragionevole
accordo nella identificazione dei fatti etnografici. Nel presente
saggio, si discutono esiti del dibattito in relazione ai problemi
della verità e dell'autorità etnografica.

Summary

The so called Mead-Freeman controversy on the culture of
the islands of Samoa which in the last decade has caused much
passion in the anthropology of the Anglosaxon world, offers
important points for reflection on the problem of objectivity in
ethnographic knowledge. The debate takes its starting point
from a book published in 1983, in which Freeman radically
criticizes the picture of Samoa as an ethically free and
unhinibited society which was proposed by Mead in the '20s, and
broadly accepted Within anthropology. The book provokes
various responses both among the specialists and among the
public at large. The latter is attracted by the collapse of a
certain mythology about the South Seas, and by the opposition
between Apollinian vision and a Dionysiac one about so called
primitive cultures. For the anthropologists, on the other hand,
there are important questions at stake about the methodology of
research and in the last analysis even the possibility of a
reasonable agreement in the identification of ethnographic facts.
In the present essay the issues of the debate are discussed in
relation to the problems of thruth and authority in ethnography.


