
"YOU ARE GOING REALLY DEEP": CONFLITTI,
PRATICA E TEORIA IN ETNOGRAFIA. ALCUNE
RIFLESSIONI A PARTIRE DAL CASO NZEMA *

Berardino Palumbo

Qualunque siano le sue pretese scientifiche,
Poggettivazione è votata a rimanere "parziale", quindi
falsa, fmo al momento in cui essa ignora o rifiuta di
vedere il punto di vista a partire dal quale viene
enunciata, e dunque il gioco nel suo complesso
(Bourdieu 1991: 18).

1. Il problema

A partire dalle affermazioni di Geertz: «What do
ethnographer do? -he Writes» (1973: 19), e attraverso una
produzione ormai vasta, Pantropologia statunitense sembra aver
ormai condotto ai suoi limiti epistemologici la riflessione critica
sul senso dell'etnografia (1). In`alcuni scritti, divenuti dei classici
di quella che ormai si è soliti indicare come antropologia
dialettica, dialogica o post-modema (Marcus & Cushman 1982;
Clifford & Marcus 1986; Marcus & Fisher 1986; Clifford 1988;
Geertz 1988), Pattenzione degli antropologi decostruzionisti si è
gradualmente spostata da una ben più antica tradizione di studi
sul lavoro di campo, sul fieldwork, verso una riflessione critico-
letteraria sulle strategie retoriche attraverso le quali si
costruisce un resoconto etnografico, e verso un ripensamento
epistemologico di alcuni paradigmi della ricerca antropologica
(2). Dal punto di vista delle antropologie post-moderne, la
riflessione sul1'etnografia diviene analisi critica del testo
etnografico, identificato, di fatto, con la monografia (Marcus &

L'Uomo, Volume IV n.s. - n. 2, 1991



236

Cushman 1982; Clifford & Marcus 1986; Clifford 1988; Pool
1991). Riflettere sull”etnografia significa quindi studiare le
forme di scrittura, le strategie retoriche ed autoriali che sono
poste a fondamento di tale attività di scrittura, e i rapporti tra
produzione etnografica, "committenza", contesti storici, sociolo-
gici, politici nei quali operano autori. L'etnografia si tra-
sforma, dunque, in pura attività di scrittura e, nello stesso
tempo, si configura come corpus, storicamente ed ideologica-
mente connotato, di testi sui quali applicare Pattenzione critica
dello studioso. Piuttosto che definirsi come pratica di ricerca, 0
momento "sperimentale" di una più ampia, magari generaliz-
zante, impresa antropologica, Petnografia decostruzionista si at-
teggia a riflessione critica sulle forme di rappresentazione, sui
diversi contesti nei quali si producono i discorsi occidentali
sull'Altro (Fabian 1983), e sembra doversi limitare a condurre,
nelle sue implicazioni propositive, alla sperimentazione di nuove
forme di rappresentazione delle realtà sociali e culturali
(Marcus & Clifford 1986; Marcus & Fisher 1986; Marcus 1989).
L'etnografia dunque come discorso e dialogo.

Si tratta, evidentemente, di problemi di un certo interesse,
rispetto ai quali la riflessione antropologica, in passato, non si
era quasi mai mostrata sensibile e consapevole, e che riflettono
importanti slittamenti dei paradigmi conoscitivi delle antropolo-
gie classiche, legati alla perdita di fecondità dei rigidi schemi co-
gnitivi, strutturalisti o man-tiani degli anni Settanta (Keesing
1974; Ortner 1984; Appadurai 1986; Yengoyan 1986). Ritengo
però, che, pur se interessanti per quanto concerne l'aspetto me-
todologico, le posizioni decostruzioniste, specie nelle loro
espressioni più radicali, tendano a presentare limiti notevoli,
tanto più evidenti quanto più le riflessioni abbandonano il piano
dell'analisi critica di testi specifici, o quello della semplice meto-
dologia, per lanciarsi, spesso attraverso assunzioni non garan-
tite, che contraddicono il rifiuto dichiarato della ricerca di fon-
damenti ontologici e teorici, in argomentazioni che pretendono
invece proprio una dignità epistemologica e teorica (Marcus &
Fisher 1986; Clifford 1988, Marcus 1989; particolarmente critici
a riguardo sono: Sangreen 1988; Roth 1989; Carrithers 1990). In
questo scritto, partendo dall'analisi della mia esperienza di ri-
cerca tra gli Nzema del Ghana, intendo mostrare la rigidità e la
non fecondità euristica di un'immagine dell'etnografia eccessi-



237

vamente fedele a quella proposta dalle antropologie decostru-
zioniste. Ad un'etnografia intesa come dialogo, e dunque come
scrittura che censura 0, nelle forme sperimentali, libera la so-
stanziale multivocalità del discorso antropologico, ad
un”etnografia in cui tutto è discorso, vorrei affiancare
un'immagine dell'etnografia intesa come "pratica", in senso
bourdieano, ed inscritta in "campi" di azione sociologica, scienti-
fica, politica, dinamici, processuali e, dunque, conflittuali. Prefe-
rirò, dunque, un'etnografia che si dichiara lotta regolata per la
produzione di significati all'interno del campo scientifico e lotta
controllata per la gestione di comportamenti nella scena locale.
Sottolineerò pertanto alcuni precisi limiti dell'approccio deco-
struzionista in antropologia e in particolare, sulla base della mia
esperienza di ricerca, mi soffermerò sulla sua difficoltà a trat-
tare con la dovuta attenzione specifici problemi di teoria antro-
pologica. Porrò, infine, Paccento sul rischio che un decostruzio-
nismo radicale, riducendosi a pura riflessione critica su testi e
discorsi, possa perdere ogni capacità di produzione e cumulati-
vità teorica, e di elaborazione di modelli conoscitivi in grado di
affrontare, attraverso interpretazioni più o meno valide, la com-
plessità e la dinamicità dei processi storici contemporanei.

2. La scena e il commento

Sulla spiaggia appena fuori Fort Appollonia tutto era ormai
pronto perché si iniziasse il terzo giorno del kundum Seduti
nel porticato del Forte, Moke Mieza ed io attendevamo l'arrivo
di alcuni uomini del villaggio di Ngelekazo. Entrambi eravamo
agitati. Temevamo, infatti, l'arrivo degli anziani. Costoro, da
decenni divisi in due fazioni tra loro contrapposte in un'aspra
contesa politica, sarebbero dovuti giungere insieme. Pur,
ovviamente, in misura diversa, né Mieza, né io stesso, potevamo
ritenerci estranei alla situazione: lui, abitante di Ngelekazo,
legato per nascita e scelte politiche al gruppo Twea e, da
decenni, guida e garante dei ricercatori bianchi di fronte
all'intera comunità; io stesso, che lavoravo sulla storia della lite,
sulle sue implicazioni fondiarie, politiche, magiche, e che ero
riuscito a farmi raccontare le diverse versioni degli eventi dai



238

leaders delle due fazioni nemiche. Entrambi temevamo, dunque,
Pesplosione violenta delle tensioni da tempo accumulate. Nella
mattinata avevamo commentato il racconto, fattomi dai leaders
Ezohile, del perché la lite fosse sorta nel villaggio, e Mieza ne
aveva sottolineato contraddizioni e parzialità. Il suo commento
era certamente di parte, e lui si accorse che lo ritenevo tale.
Avendo molte volte parlato della lite e dei gruppi contrapposti,
le sue reticenze erano gradualmente cadute, di fronte a
confessioni e accuse che andavo raccogliendo dalle due parti. I
morti (per stregoneria) della fazione di Mieza si affiancavano
alle morti causate nel campo avverso, i diritti acquisiti dai capi
Twea si scontravano con quelli reclamati dai nemici Ezohile.

Fu a questo punto che Mieza, con una risata, insieme
divertita e preoccupata, disse: «you are going really deep,
Dino!››. Cosa intendeva comunicarmi con quella frase e con
quella sua risata? Voleva farmi un complimento, voleva
esprimere rammarico per non aver saputo gestire meglio
Pevolversi dei fatti, o (come avrei supposto poco dopo) voleva
semplicemente mettermi in guardia? Cosa, quella frase,
comunicava su Mieza, sulla situazione nella quale si trovava e in
cui insieme eravamo coinvolti?

Per interpretare lo spessore semantico e sociologico del
commento di Mieza, conviene individuare e analizzare i diversi
piani che contribuiscono a definire il campo di interazione
etnografica. A fini analitici possiamo delimitare tre luoghi
privilegiati di riflessione: 1) il ricercatore e la tradizione
accademico-disciplinare della quale egli è espressione; 2)
Pinformatore, la sua storia personale, la sua identità socio-
politica, le vicende della sua interazione con Petnografo (gli
etnografi), le sue aspettative e strategie; 3) il più ampio quadro
sociale nel quale si dà Pinterazione etnografica, e rispetto al
quale Pinformatore ritiene che la comprensione dell'etnografo
stia raggiungendo livelli profondi. A questa tripartizione del
campo etnografico corrisponderanno altrettante sezioni di
questo scritto (§ 2.1, § 2.2, § 2.3).



239

2.1. Uetnografo e la (sua) tradizione

Nel raccontare il suo primo viaggio tra Nzema, nel 1954,
Grottanelli (1988: ix-X, traduzione mia) ricorda:

A quei tempi il Ghana conservava ancora il nome di Costa
d'Oro, affermatosi nel secolo precedente. Le autorità coloniali
britanniche cui mi ero rivolto subito dopo essere atterrato ad Accra
mi indirizzarono verso il competente e intraprendente Primo
Ministro, egli stesso uno Nzema, che, alla vigilia delfindipendenza, si
preparava a divenire capo dello Stato, suo padrone díttatoriale, e
leader carismatico di innumerevoli milioni di Africani, ben al di là
dei confini della Costa d'Oro -il Dr. Kwame Nkrumah. Evitammo
deliberatamente e prudentemente argomenti politici, sui quali
saremmo sicuramente stati in disaccordo, ed in questo modo le
nostre due lunghe conversazioni si rivelarono di grande importanza
pratica per la realizzazione delfiniziale progetto di ricerca che avevo
in mente. Se Kwame Nkrumah, nel profondo delle sue convinzioni e
coerentemente con la sua visione politica, considerava Pantropologia
ei suoi seguaci come sopravvivenze di quel mondo irnperialistico che
egli si preparava ad attaccare e distruggere, egli fu comunque così
cortese da non mostrarlo...

Il libro costituisce l'ultimo omaggio di Grottanelli a quegli
Nzema con i qualiha lavorato per oltre vent'anni. Non sarebbe
giusto, oggi, voler vagliare alla luce di prospettive sviluppate ne-
gli ultimi anni un'etnografia legata ad epoche, atteggiamenti,
teorie e metodi diversi da quelli operanti nella scena contempo-
ranea, ma che resta estremamente utile, per la sua ricchezza, a
chi vuole immergersi e comprendere la realtà nzema nella sua
globalità (4). All'interno di una riflessione teorico-epistemolo-
gica è possibile, però, considerare quella stessa etnografia sugli
Nzema come fonte imprescindibile di ricerca antropologica.
Essa, infatti, si offre al ricercatore contemporaneo come testi-
monianza di un'etnologia lontana dall'esigenza moderna di
esplicitare e analizzare l'ordine stesso dei propri discorsi teorici,
e dal bisogno di riflettere criticamente sui rapporti tra realtà in-
dagate, relazioni di egemonia/subalternità, ideologie, interpre-
tazione, pratiche dell'oggettivazione e forme di rappresenta-



240

zione dei fatti sociali. Da un simile punto di vista, il racconto
dell'incontro con Kwame Nkrumah fatto da Grottanelli, è
emblematico. Un silenzio di cortesia si frappone tra Petnologo, il
politico e la modernità: la decolonizzazione, l'economia e il
mercato, i mutamenti, la storia, non entrano in scena. Lo statista
Nkrumah resta ad Accra, mentre è l'uomo nzema che consiglia e
guida l'etnologo nel suo viaggio verso il passato, verso una
"società chiusa", mai studiata prima, caratterizzata da un mar-
cato isolamento (Grottanelli 1977: 14).

Il volume di sintesi dell”etnografia nzema del 1977
(Grottanelli 1977) vide la collaborazione di diversi studiosi le cui
posizioni teoriche e metodologiche non sono, però, perfetta-
mente omogenee tra loro, né completamente assimilabili a
quelle appena descritte. Sotto il medesimo involucro nelle prati-
che di ricerca, nelle modalità di approccio e nelle dichiarazioni
teoriche, essa presenta, infatti, notevoli assonanze con pratiche
e discorsi delle antropologie degli anni °60-”70 (5). Nonostante
questo, e pur se caratterizzata da ciò che, in un'ottica post-inter-
pretativa, si potrebbe, attraverso una minima torsione di senso,
chiamare multivocalità (6), Petnografia nzema si colloca al di là
di quel decennio di dibattiti teorici e di nuove etnografie che, in
seguito alla decolonizzazione (1960-1970), hanno trasformato
Pantropologia dell'Africa (7). Pur apparendo nel decennio suc-
cessivo (1970-1980) caratterizzato, da un lato, dal radicarsi, nella
tradizione etnografica regionale, dell'antropologia marxista
francese, e dall'altro dalla crescita, estremamente feconda, di
una storiografia politica, sociale ed economica della regione (8),
il corpus etnografico nzema sembra rimanere estraneo a tali
profondi ripensamenti metodologici ed al rinnovamento dei di-
scorsi teorici. Considerando il campo disciplinare e la specifica
tradizione etnografica regionale, ci si può rendere conto di come
fare ricerca tra Nzema alla fine degli anni '80 abbia per me
significato, da un lato un dialogo con una tradizione etnografica
solida, ricca e differenziata, ma elaborata prima delle svolte ra-
dicali appena sintetizzate; dall'altro, accettare fino in fondo tali
importanti mutamenti di paradigma e correre il rischio di dover
procedere ad una radicale ridefinizione dell'oggetto, dei pro-
blemi e dei metodi.

Il termine Nzema compare per la prima volta in fonti
scritte nel 1810, e dal 1927 viene adoperato dall°Ammi-



241

nistrazione Coloniale. In precedenza le' popolazioni comprese
tra i bacini dei fiumi Ankobra e Tano erano indicate con nomi
differenti e non sempre ben definiti: "genti della Città del Capo",
Appolloni, Sakoo, Amanahea. Gli storici (Ackah 1965; Valsecchi
1986) hanno ormai chiarito che un'entità politica autonoma ed
egemonica si era già costituita nell'area fin dagli ultimi decenni
del XVIII secolo, interagendo con la presenza europea e Fanti,
sulla costa, e la potenza imperiale Ashanti, nell'interno. Nello
stesso tempo era evidente che l'entità etnica Nzema, così come
era immaginata nei primi decenni del XX secolo, e così come
era stata oggettivata dagli etnologi negli anni '50-'60, era il
risultato dei contrasti politici, e della guerra tra fazioni che a
metà Ottocento aveva spezzato la fragile unità politica dei futuri
Nzema. L”identità nzema, insomma, come quella di numerosi
altri gruppi non solo africani, si era costituita di recente, ed in
stretto rapporto al contesto coloniale (Thornton 1983; Amselle
& M°bokolo 1985; Wolf 1990b).

Nella nuova immagine di quel mondo che mi accingevo a
studiare c'era, però, ancora di più. Come dimostrano importanti
lavori storiografici (Kea 1982; Perrot 1982), l'intero XVIII
secolo in tutta l'area costiera tra il Gran Bassam e Accra è stato
un periodo di crisi e di profondi sconvolgimenti. L'unità politico-
statale nzema del XVIII e XIX secolo costituiva il momento
finale di una fase di estrema dinamicità sociale, tipica dell'intera
area nei primi decenni del Settecento, e a sua volta conseguenza
di un processo di destrutturazione di più complessi sistemi di
potere presenti in zona tra il XVI e il XVII secolo. Fin da allora,
infatti, l'area compresa tra il Tano e l'Ankobra era stata
caratterizzata da concentrazioni urbane importanti (Assinie e
Axim), fondate sulla presenza di sistemi politici centralizzati,
capaci di riscuotere tributi, di organizzare Pestrazione di
minerali, di sale, e di controllare masse di schiavi. I villaggi nei
quali ero atteso, chiusi su loro stessi, secondo le descrizioni di
chi mi aveva preceduto, erano il risultato conclusivo di processi
storici plurisecolari. Certo, le etnografie attraverso le quali
avevo conosciuto Nzema descrivevano anche un mondo
tradizionale ormai in via di apertura, di modernizzazione,
talvolta di disgregazione. Il sistema fondiario, quello di controllo
e sfruttamento della terra, le relazioni economiche, i rapporti di
discendenza e di filiazione sembravano ormai irrimediabilmente



242

intaccati dall'introduzione di un'economia di mercato, di
coltivazioni industriali e di modalità di gestione del patrimonio
meno vincolati alle "insostenibili" esigenze della matrilinearità. Il
mio specifico argomento di ricerca era stato individuato proprio
in rapporto a simili presunzioni sul mutamento sociale e la
disgregazione del quadro tradizionale. Data la presenza di
coltivazioni industriali (palme da cocco), di una marcata logica
di mercato, di rapporti stabili, individuali e monetarizzati tra
singoli individui e controllo/possesso della terra, quale era il
ruolo giocato dai tradizionali gruppi di discendenza? E,
supponendo una sempre più marcata tendenza alla trasmissione
di beni dal padre ai figli maschi, e il disfacimento delle antiche
regole di successione matrilinea, quale spazio ancora rimaneva
alla logica e all'ideologia della discendenza uterina? Assunzioni
precise, dunque, guidavano le ipotesi di partenza: Pintrinseca
debolezza interna dei regimi matrilinei, specie se "disarmonici"
come quelli akan (idea troppo spesso acriticamente accettata
dalle antropologie della parentela); la non adattabilità dei
gruppi di discendenza unilineare a contesti dominati dalla logica
di mercato e dalla presenza statale (supposizioni presenti in
gran parte dei lavori su società dell'area degli anni *S0-°70:
Fortes 1950, 1953, 1969; Schneider & Gough 1961). In realtà
alcuni segnali distonici erano presenti in altri studi. Hill (1963)
aveva mostrato la centralità dei gruppi di discendenza uterina
nel processo di creazione di piantagioni di cacao, in Ghana, nel
corso dei primi decenni del secolo; Okali (1983) aveva poi
ribadito Pimportanza dei vincoli matrilinei nella gestione delle
coltivazioni industriali. I maggiori problemi alle iniziali ipotesi
dinamiste erano creati, però, ancora una volta, dall'irrompere
della complessità storica delle società dell'area. Alcune ricerche
mostravano il coinvolgimento di mercanti nzema nel commercio
del legname fin dai primi anni dell'Ottocento (Verdeaux 1979:
70), nella coltivazione di palme da olio e della gomma, qualche
decennio dopo (Dumett 1971: 86) e comunque tra i maggiori
imprenditori ghaneani dell'epoca (Dumett 1983: 672). Ora, se
l'intera area nzema era caratterizzata, fin dal XVI secolo, da una
notevole complessità politico-sociale e da una forte dinamicità
economica; e se la gestione delle coltivazioni industriali risaliva,
come in tutta l'Africa occidentale, ai primi dell'Ottocento (o
addirittura ad epoche precedenti), diveniva difficile immaginare



243

che Pintroduzione del cocco potesse aver avuto effetti tanto
disgreganti su un mondo che in nessun modo si poteva
rappresentare come ancorato ad un immobile passato
"tradizionale". I rapporti tra matrilinearità, centralità dei gruppi
di discendenza nella scena politica ed economica, e processi
sociali non potevano essere posti nei termini di una rigida
opposizione tra immobilità del quadro "tradizionale" ed
improvvisa dinamicità del mondo sopravvissuto al contatto con il
capitalismo (Comaroff 1984).

L'oggetto ed il problema della mia ricerca, collocati tra un
materiale etnografico, raccolto a partire da logiche ed interessi
diversi dai miei, e una letteratura antropologica critica,
complessa e storicamente approfondita, facevano fatica a
trovare definizioni e rappresentazioni chiare e distinte. Ovvio
quindi che, in partenza per il Ghana, fossi spinto a ripetermi che
il contatto «con gente reale che faceva azioni reali» (Ortner
1984), il rapporto salutare e fattuale con il campo, mi avrebbe
aiutato a capire. Anche in questo caso, però, andavo incontro a
una realtà ben più complessa. Atterrato ad Accra, e presi i
contatti con la burocrazia ghaneana, mi resi subito conto di
quanto quel mondo fosse mutato rispetto ai racconti ambientati
nel 1954: nessuno si preoccupò di presentarmi Rowlings.

2.2. «A pure Nzema››: Moke Mieza (9)

A Beyin, antica capitale dello Nzema Occidentale, nel Forte
settecentesco del quale era custode, Thomas Moke Mieza mi
attendeva. L'idea che Mieza, Pinterprete di Signorini e di
Grottanelli, il collaboratore di Lanternari, l'uomo che, anni
prima, aveva visitato Roma, attendesse il mio arrivo, mi dava
sicurezza.

Dal mio diario di campo:

25 Marzo 1989. Arrivati a Beyin alle 18.00, dopo otto ore di
auto; è quasi buio, ma il Forte, per fortuna, è ancora in piedi e, a
quel che sembra, in buone condizioni. Ci ricevono due donne che
parlano inglese. Mieza non c'è, è in un villaggio dell'interno, dove ha
una sua piantagione di palme da cocco.



244

` Solo più tardi imparai che il legame tra Mieza, gli
antropologi (me compreso) e le sue piantagioni di cocco era ben
più concreto e significativo: allora vinse lo scoramento.

Mieza, che ha oggi 57 anni, è ormai un anziano, rispettato a
Ngelekazo, suo villaggio di nascita e di residenza, e a Beyin, cen-
tro nel quale lavora. Al tempo del primo incontro con antro-
pologi italiani aveva poco più di trent'anni ed era uno di quei
giovani maestri nzema, ancora oggi tra i migliori parlanti inglesi
dell'area, istruiti nelle scuole create proprio da Nkrumah. Mieza
è un selfmade man. In linea uterina egli è legato ad un lignaggio
non aristocratico, e, per via paterna, è solo indirettamente con-
nesso agli uomini che, nei centri di Ngelekazo e Beyin, control-
lano ricchezze e potere. In base alla logica del diritto e del si-
stema politico nzema, Mieza è in qualche modo "non cittadino"
nel suo villaggio natale. Egli, infatti, è figlio di una donna di un
segmento di un matrilignaggio Nvavile che conserva il ricordo
del legame matrilineo con un potente lignaggio dell”area del
fiume Tano, pur essendone ormai separato. Nell'area costiera,
dove giunsero probabilmente a metà Ottocento, i membri di
questo segmento matrilineo non avevano alcun diritto di accesso
al suolo ed al suo sfruttamento: dovettero pertanto legarsi, at-
traverso matrimoni, ai gruppi di discendenza che qui controlla-
vano la terra. A Ngelekazo la madre di Mieza giunse sposando
un uomo, Eworade Moke che, per quanto anch'egli membro di
una linea uterina "forestiera", occupava una posizione di mag-
gior prestigio. Egli, infatti, era un uomo di un lignaggio del clan
Twea che controllava lo stool ad Ekpu, un villaggio dell'interno a
non molti chilometri dal mare. Era nato a Ngelekazo in seguito
al matrimonio di sua madre con un potente uomo di uno dei due
lignaggi aristocratici del villaggio. Comprendere la collocazione
sociale, l'identità e lo status di Mieza è importante non solo ai
fini di una caratterizzazione della persona con cui i ricercatori
hanno interagito, ma anche per un'analisi delle strategie indivi-
duali che hanno guidato, nel corso degli anni, il rapporto di
quest'uomo con antropologi. Mieza rimase orfano all'età di
nove anni; nel 1944, infatti, il padre morì improwisamente. Di
questo evento, sul quale Mieza preferisce tacere e del quale tace
anche Petnografia, la gente parla come di un noto caso di fattuc-
chieria, determinato dalla contesa politica che, come sappiamo,
divide Ngelekazo. Eworade, figlio di un uomo del lignaggio



245

Ezohile di Ngelekazo e di una donna Twea di Ekpu, scelse di
appoggiare i membri del lignaggio dei capi Twea di Ngelekazo,
perché imparentati matrilinearmente al proprio, abbandonando
invece i propri "padri" Ezohile (10). Questi, ovviamente, lo av-
velenarono. Il tragico evento legò Mieza alla fazione Twea e
consentì di accumulare un credito che avrebbe potuto sfruttare
nel tempo. Dopo alcuni anni di convivenza con la madre, Mieza
andò a vivere nel vicino villaggio di Elloyin, presso un ricco
avuwonyi (zio materno) di quella. Anche in questo caso, però,
vicende di stregoneria segnarono la sua esistenza. Almeno tre
delle storie di vita nzema ripubblicate da Grottanelli nel 1988
(n.7, n.8, n.10) riguardano appunto morti causate da stregoneria
all'interno del segmento di lignaggio cui appartengono Mieza e
suo zio Bebu. Costui, "proprietario" di un'estesa piantagione di
cocco nel territorio di Ngelekazo, morì nel 1966, per vicende che
solo nei racconti odierni appaiono direttamente connesse con il
controllo della importante fonte di ricchezza rappresentata dalle
palme da cocco. Mieza fu aiutato dallo "zio ricco" negli studi e fu
solo grazie a lui che potè ottenere il titolo di maestro. Negli anni
successivi esercitò questa professione, ma le sue aspirazioni di
arricchimento e di ascesa sociale sembravano bloccate su tutti i
fronti. L°unico bene che il suo lignaggio controllava nell'area, la
piantagione di Bebu, era oggetto di contese dai tragici effetti. Il
supporto paterno gli era venuto-meno, e quello dei suoi protet-
tori Twea non sembrava garantirgli benefici immediati. Il suo
status socio-politico e le tensioni sociali che lo avevano circon-
dato non gli fornivano alcuna sicurezza: fece allora il pescatore,
il raccoglitore e il macinatore di noci di cocco in una delle prime
"officine" dell'area, trovò impiego come custode del restaurato
Forte di Beyin. La prima, concreta, possibilità di ascesa sociale
ed economica fu rappresentata, però, dal suo incontro con
antropologi. La sua intelligenza, la sua abilità diplomatica, il suo
essere comunque legato ad uno dei lignaggi più importanti
dell'area, il credito che derivava dalle particolari vicissitudini,
ne fecero ben presto un uomo chiave delle missioni etnologiche.

Gli antropologi sono stati la sua grande occasione, sono
divenuti il suo vero agya pade (beni duraturi, secondo una
problematica traduzione). In quanto "beni che producono
ricchezza" gli antropologi hanno ricambiato Pimportante aiuto di
Mieza. Indirettamente, sul piano del prestigio sociale, ribadendo



246

continuamente in pubblico la loro totale fiducia in lui;
direttamente, attraverso i pagamenti con i quali tutti lo hanno
ricompensato. Tra il 1983 ed il 1988 Mieza ha potuto impiantare
una propria piantagione di cocco su un terreno di 24 acri,
ricevuto in abusa (11). Se l'accesso al suolo gli fu garantito da un
lignaggio di capi Twea dell'area di Ekpu-Nuba, legato al
matrilignaggio del padre, e dunque in base a meccanismi
profondamente "tradizionali", il denaro necessario per l'acquisto
delle piante e per la conduzione dei lavori è stato fornito per
intero dagli antropologi. Oggi, dopo le missioni degli anni
appena trascorsi, la piantagione di Mieza si è ulteriormente
ingrandita, come egli stesso non ha mancato di comunicarmi in
alcune sue recenti lettere. Piantagioni, cocco, antropologi,
ascesa sociale e contesa politica sembrerebbero essere, in
Mieza, elementi di un unico campo di azioni e di
rappresentazioni. La mancata presenza al mio arrivo, il suo
"attendere" nella piantagione di Nuba, erano, forse, un
significativo indice di fedeltà. '

2.3. «Di nwohoa››: giocare (la scena) -

Il primo incontro con gli anziani del villaggio di Ngelekazo
awenne nello spazio interno di un compound, al riparo di un
capanno: da un lato un mio collega, Mieza ed io, di fronte, ed ai
nostri lati, una decina di uomini. Per loro parlarono Pabusua
kpanyinli (il capo lignaggio) del lignaggio che controlla il potere
politico a Ngelekazo, e i più giovani capi della locale compagnia
asaƒo (12). Fatta la dovuta libagione agli antenati ed alle divinità
del luogo, e spiegati gli obiettivi della ricerca, Nyanzu Mensa, il
capo lignaggio Twea, dopo aver dato il suo assenso formale,
abbassando il tono della voce, iniziò a raccontare:

I nostri antenati giunsero in quest'area da un posto chiamato
Anya-Anyea, ad Ovest. Erano Andwalo Kwadjan I, uomo, Tomenle
Akpo, uomo e fabbro, Ebunlumi Twea, donna...

Si trattava del racconto dell'arrivo degli antenati del
lignaggio nel territorio sul quale i loro discendenti uterini
vantano oggi diritti primari di sfruttamento e di controllo.

1



247

Racconto che si presta a letture complesse e stratificate e che
dimostra, attraverso metafore proprie del discorso del potere
nzema, la presa di possesso simbolica, e quindi agricola, politica
e sociale insieme, del territorio da parte di un gruppo di
discendenza. A partire dall'azione colonizzatrice dei primi
antenati, i Twea di Ngelekazo dichiaravano di essere i legittimi
titolari del potere. La mappa di fondazione mitica
dell°occupazione del territorio si riferiva, disse Pabusua
lgoanyinli, ad un tempo ormai lontano e, comunque, a prima
dell'arrivo del cocco nello Nzema Occidentale (fine del XIX
secolo). Non era possibile, mi disse, stabilire precisi rapporti tra
quell'epoca e chi oggi effettivamente occupava con le proprie
palme da cocco il suolo messo a coltura dagli antenati. Questo,
però, era sicuramente possibile per il periodo successivo alla
diffusione del cocco. Egli conosceva, infatti, a memoria i nomi di
tutti gli uomini cui il proprio lignaggio aveva concesso suolo per
la coltivazione del cocco, il loro lignaggio di appartenenza, il
titolo in base al quale ebbero accesso al suolo, Pestensione della
concessione, il numero delle palme cresciute, e i diversi passaggi
ereditari cui ogni piantagione era stata sottoposta a partire
dall'originario coltivatore ad oggi: «Se vuoi ti posso aiutare»,
disse Nyanzu Mensa.

Sul momento non notai Passenza, tra gli anziani, di colui
che del potere politico era la personificazione ed il gestore, il
capo di Ngelekazo, il Twea Andwalo Kwadjan IV. Allo stesso
modo non badai ad una certa confusione che ci fu intorno a noi
al momento di decidere dove, in quale compound, tenere la
riunione, così come non notai che la casa dove questa avvenne
non era il "palazzo dei capi", quella in cui si conservano gli stools
del lignaggio aristocratico, i seggi sui quali si ritiene siano
costantemente presenti gli spiriti degli antenati.

Altri segnali sospetti giunsero qualche tempo dopo.
Decidemmo, con il mio collega e Mieza, di invitare a pranzo al
Forte una delegazione del villaggio di Ngelekazo per ricambiare
Paccoglienza ricevuta. Lasciammo a Mieza il compito di
scegliere un numero ristretto di invitati. Il giorno previsto la
delegazione giunse puntuale, ma con nostra grande sorpresa
nessuno dei personaggi, la cui presenza avevamo previsto e
auspicato, era nel gruppo. Cosa era successo? Il nostro invito
non era stato gradito? Niente di tutto questo, ci assicurò Mieza.



248

Al contrario gli anziani avevano molto apprezzato l'invito.
Semplicemente vi erano stati dei problemi nella scelta delle
persone. Tra i presenti, oltre ad alcuni stretti parenti uterini di
Mieza, vi erano Martin Boah, uno dei due capi della compagnia
asafo, e Nanà Arzane IV, capo di Allowule, villaggio vicino,
membro del potente lignaggio Ezohile, un importante segmento
del quale era localizzato a Ngelekazo. Fu costui, uomo
completamente partecipe del suo ruolo, a condurre gli essenziali
rituali di apertura e di chiusura del pranzo. Nel lasciarci, il capo
di Allowule ci ringraziò e ci invitò ad andarlo a trovare nei
compounds di Ngelekazo, dove lui e la sua family vivevano.
Anche in questo caso Pinteresse per quanto avveniva sotto i miei
occhi fece passare in secondo piano i dubbi suscitati dalla
composizione del gruppo. Dubbi che ripresero corpo quando,
qualche settimana dopo, decisi di iniziare il censimento di
Ngelekazo e di cercare qualcuno che potesse accompagnarmi
nei trenta compoundr del villaggio. Mieza, fin dall'inizio, si
mostrò riluttante all'idea di essere lui il mio accompagnatore:
non era il caso che lui entrasse in ogni casa, altri potevano
essere più indicati. Fu lui stesso, dopo qualche giorno, a
suggerirmi Martin Boah, il capo della compagnia asaƒo,
intelligente, disponibile. Accettai e, contattatolo, iniziammo
subito a lavorare.

Perché Mieza aveva preferito non accompagnarmi? Perché,
diversamente da lui, Martin poteva entrare in ogni casa?
Qualche chiarimento incominciai ad averlo solo nel corso del
censimento. Nel frattempo lavoravo con Nyanzu Mensa sulla
mappa catastale (quella in cui erano ricordati ogni passaggio
ereditario ed ogni proprietà) e questo mi consentiva già di avere
una qualche conoscenza sulla distribuzione delle piantagioni tra
i compounds. Fu così che, facendo il censimento nei compound;
di membri del lignaggio Ezohile, con i quali nel frattempo avevo
creato una rete di relazioni, ebbi modo di cogliere alcune
evidenti divergenze di punti di vista sulla natura dei diritti in
base ai quali tali persone controllavano il suolo delle
piantagioni. Quelle piantagioni che, sulla base della mappa
Twea, gli uomini del lignaggio Ezohile avrebbero dovuto
coltivare in quanto terre concesse loro (o a loro antenati uterini)
da uomini del lignaggio Twea, considerati loro "padri" (13), per i
diretti interessati erano invece terre appartenenti al proprio



249

lignaggio (abusua azele). Constatata la contraddizione, mi limitai
a riferirla a Nyanzu Mensa il quale mi fece notare che gli
Ezohile potevano certo pretendere di avere quei diritti sui
terreni delle loro piantagioni, ma Punica cosa certa era che tutto
il territorio di Ngelekazo era abusua azele, terra del lignaggio,
solo per i discendenti di quegli antenati le cui vicende mi aveva
raccontato. Del resto avevamo ricostruito insieme, con Panziana
"sorella" Ama Eckyi, le genealogie dei Twea dalle quali si vedeva
con chiarezza che uomini Twea avevano sempre sposato donne
Ezohile e che, quindi, i discendenti di tali donne non potevano
non essere "figli" dei maschi Twea, che dai propri "padri"
avevano ricevuto nutrimento e protezione. Le false pretese
Ezohile erano dovute alla lite che da anni opponeva il suo
lignaggio a quello Ezohile. Lite della quale mi raccontò la storia
e che risaliva, in realtà, all”epoca dell”insediamento originario,
ma che era esplosa negli anni iniziali del secolo, quando i "figli"
Ezohile, in assenza di uomini adulti Twea, avevano tenuto in
custodia lo stool dei propri padri, tentando però di non restituire
mai più il controllo del potere. Solo per questo potevano ora,
con falsità,' affermare di aver ricevuto le terre dai propri
antenati uterini. La lotta era stata feroce: Kaku Atobela,
Eworade Moke, alleati dei Twea, erano stati avvelenati dalla
magia Ezohile. A Gyampone, fedele supporter, qualcuno aveva
sparato nel bush, uccidendolo. Uno dei precedenti capi del
villaggio, Nana Andwalo Kwadjan II, era morto, dopo lunga
agonia, di stregoneria (sorcery) provocata dai nemici. Lui stesso,
come del resto l'attuale capo, erano costantemente sotto
minaccia della potente azione magica di uno stregone (ninsili)
assoldato dagli Ezohile, ma questo non lo preoccupava, essendo
ormai divenuto cristiano, ed avendo comunque preso le sue
precauzioni magiche.

Tornai dagli Ezohile, facendo loro intendere che ormai ero
venuto a conoscenza del conflitto, del quale, però, avevo solo la
versione della parte avversa. Mi diedero subito i nomi delle loro
vittime, uccise dalla fattucchieria Twea: i migliori uomini del
lignaggio erano caduti nei decenni trascorsi. Dopo qualche
giorno mi convocarono, da solo, in un loro compound dove,
attorniato dagli adulti del lignaggio e da figli di tali uomini,
Gyeni, Pabusua kpanyinli Ezohile, e Nana Arzane, raccontarono
la loro versione dei fatti. Gli Ezohile furono i primi a giungere



250

nell'area, occupata solo da alcuni schiavi del vicino centro di
Elloyin, dediti all'estrazione del sale lungo la costa. I loro
antenati misero a coltura la foresta e marcarono i confini. Mi
fornirono una loro "mappa mitica" e formularono dal loro punto
di vista la distribuzione degli attuali diritti fondiari. I Twea, in
realtà discendenti di schiavi, avevano usurpato quei diritti nel
corso della successione ad un re dello Nzema, quando ebbero la
fortuna di appoggiare il pretendente che avrebbe poi vinto.
Ricostruirono la propria genealogia, dalla quale si evinceva con
chiarezza che se alcune donne Ezohile avevano sposato uomini
Twea, sempre, nella generazione precedente un uomo Ezohile
aveva preso una donna Twea. I discendenti di tali donne, oltre
che discendenti di schiavi, erano comunque loro "figli". Le loro
piantagioni erano state create legittimamente su terre sulle quali
vantavano diritti primari ed originari (14). i

La scena cominciava ad assumere contorni più netti. Le
"mappe mitiche" e quelle "catastali", nelle due diverse versioni,
non erano documenti dal semplice valore referenziale rispetto
ad una realtà di oggettivi diritti fondiari su concreti
appezzamenti di terra. Erano proiezioni simboliche ed
ideologiche che dichiaravano, esibivano, modellavano e
manipolavano, all'interno di una contesa politica, i diritti,
proiettando sulla serie reale di appezzamenti e piantagioni,
opposti schemi interpretativi. Esse disegnavano nello spazio
agricolo di Ngelekazo la geografia dei rapporti politici e sociali
tra i due matrilignaggi egemoni, e nello stesso tempo
conservavano ed esprimevano la storia dei rapporti di potere tra
tali gruppi. La loro esibizione era un momento essenziale della
faida, tra i due gruppi di discendenza, una dichiarazione di
potere ed una manipolazione ideologica delle vicende storiche e
sociali. Avvicinarsi a tali fonti richiedeva estrema cautela, e il
possesso di una chiave di lettura che consentisse di muoversi con
consapevolezza negli elettrizzati circuiti del sistema sociale.

Insieme alla comprensione della reale natura delle "mappe"
raccolte, sembravano ora trovare qualche risposta anche quei
particolari eventi che avevano caratterizzato la ricerca. Il primo
incontro pubblico aveva generato non pochi problemi. Gli
anziani avevano pensato di ricevere gli europei nella casa dei
capi, ma la fazione Ezohile si era opposta: la riunione doveva
avvenire in un loro compound. Al rifiuto dei Twea, gli Ezohile



251

risposero non partecipando all'incontro. A loro volta quelli del
lignaggio dei capi, preferendo non aggravare la situazione,
decisero di tenere la riunione in uno dei compound; neutrali e di
privarla, in tal modo, di ogni carattere pubblico. Non contenti,
però, gli antropologi vollero chiamare nuovamente in pubblico
la comunità. Anche questa volta toccò a Mieza la difficile parte
del mediatore. Gli Ezohile correvano il rischio di essere tagliati
fuori, rischio tanto maggiore se si considerava che i bianchi
volevano conoscere proprio la storia di quelle questioni
fondiarie e politiche per le quali la lite era sorta. Decisero di
partecipare, ma questo escludeva automaticamente i Twea.
Nessuno degli anziani Twea incontrati nel villaggio volle infatti
far parte del gruppo. I loro interessi, però, furono salvaguardati
da Martin Boah, figlio di un uomo Ezohile, ma membro di un
lignaggio Alonwoba legato strettamente ai Twea, che in qualità
di capo della compagnia asafo poteva comunque rappresentarli.
Mieza portò alcuni suoi parenti, in maniera tale da conferire,
anche questa volta, un carattere non pubblico all'incontro. Per
quanto abile mediatore, Mieza, infine, non potè sostenermi nel
mio progetto di censimento: era troppo coinvolto nelle vicende
drammatiche della faida perché potesse entrare in ogni
compound e, attraverso le domande sulle piantagioni, rievocare
inevitabilmente tensioni insostenibili. Boah, per la sua qualità di
capo asafo, per la sua collocazione genealogica e per la sua età,
che gli aveva impedito di vivere personahnente le vicende più
drammatiche, che avevano tracciato un solco forse insuperabile
tra gli uomini della generazione precedente, era la persona
giusta per questo compito.

Mi rendevo conto per la prima volta dell'effetto
"catastrofico" che il mio entrare nella comunità, toccando
proprio il nodo dei diritti politici e fondiari, aveva dovuto avere
sulle persone che mi circondavano. Comprendevo infine come
proprio l'interesse per i problemi fondiari avesse finito per
spingere quegli uomini a rivelare, per timore e per effetti
perversi del gioco politico, più che per una dialogica volontà di
collaborazione, informazioni mai emerse prima. Le celebrazioni
del kundum, Pennesimo rischio che membri delle fazioni rivali si
incontrassero nel Forte, il commento di Mieza, giungevano nel
momento in cui la scena sociale iniziava ad apparirmi più chiara.



252

Stavo realmente andando più a fondo nella mia comprensione di
quel mondo?

Nell'ascoltare il commento di Mieza pensai, innanzitutto,
che egli, come me, stesse constatando che livelli della realtà so-
ciale, prima a me del tutto ignoti, erano ormai emersi con chia-
rezza. Intuivo, però, che dietro questa constatazione si celavano,
non esplicitati, timori e riserve che, solo ora posso tentare di
leggere. Mieza comprendeva come tutta una serie di protezioni,
di difese che lui stesso aveva, forse inconsapevolmente, frappo-
sto tra gli antropologi e quel suo mondo, fatto anche di interessi
violentemente espressi e perseguiti, tra il suo sentirsi informa-
tore quasi "ufficiale" ed il suo essere membro schierato, coin-
volto e compromesso della sua società, fossero venute ormai
meno. Cosa avrebbe significato per lui tutto questo? Avrebbe
potuto continuare a mediare tra i suoi diversi ruoli, tra i contesti
nei quali si svolgeva la sua esistenza, tra le diverse identità che si
era costruito? Ed io stesso, volendo entrare in questo spazio di
coinvolgimento critico, cosa speravo di aver trovato, al di qua
del suo, del loro mascheramento? Ero, alla maniera decostru-
zionista, riuscito ad entrare nell”ordine di quel testo etnografico,
e ad "evocare" alcuni ignoti aspetti del gioco locale di produ-
zione di senso? O ero riuscito semplicemente a creare rappre-
sentazioni né più chiare né più distinte di quelle precedenti, ma
solo più rischiose?

Mieza, del resto, sembrava volermi mettere in guardia. Se
anche, di fronte a me, egli appariva ora più parziale, più
coinvolto, come potevo io sperare - sembrava ammonirmi -,
come potevo io stesso sperare di rimanere immune, di non
essere coinvolto in quelle forze che, nel mio desiderio di
"oggettivazione", avevo voluto "evocare" al di sotto dei filtri
protettivi? Volevo una verità sulle vicende della lite? Lui, con
tutta la sua fazione, mi forniva quella ufficiale, quella Twea. Da
straniero, certo, non ero affatto obbligato a scegliere ed anzi
Mieza pareva comprendere che proprio nella pluralità di
prospettive poteva individuarsi uno spazio di comprensione.
Sapeva però che quello spazio era sottoposto a "perturbazioni",
a "forze" che avrei dovuto controllare.

I membri delle fazioni rivali giunsero nel Forte in tempi
diversi, ma tutti, in forme differenti, tornarono su quanto,
volendo andare a fondo, avevo scoperto. Nyanzu Mensa,



253

ribadendo con la simpatia ed il calore che gli erano propri, il
peso umano del rapporto che avevamo instaurato. Nanà Arzane
scegliendo modi più consoni al suo interpretare il ruolo di capo.
Giunse la sera tardi, quasi del tutto ubriaco, trattando male
quanti gli capitavano a tiro. Durante i giorni del kundum è
lecito, per i capi, ubriacarsi e comportarsi sgarbatamente. Nanà
Arzane agiva nella "tradizione". Giunto da me fu invece molto
formale. Mi ricordò che mi avevano affidato verità segrete ed
importanti. Mi disse che era certo che ne avrei fatto buon uso,
una volta giunto in Europa e che comunque sperava che il mio
viaggio di ritorno non avrebbe presentato alcun tipo di
problema. Pur convincendomi sempre di più di essere realmente
andato a fondo nella mia indagine, percepii tutti i timori di
Mieza, e non potei fare a meno di pensare a quanto il parlare
trasversale e violento del capo evocasse quel discorso della
stregoneria che anni prima un'antropologa, certo più coinvolta
di me, aveva dovuto imparare a praticare nel bocage francese
(Favret Saada 1977).

3. Un modello alternativo

Ho affrontato Panalisi della personale esperienza di ricerca
etnografica ponendo Pattenzione su tre punti: la specifica
tradizione teorico-etnografica all'interno della quale la ricerca è
stata condotta (§ 2.1); la strutturazione, il definirsi e l'evolversi
dei rapporti con uno degli informatori chiave, ed insieme la
collocazione di questa persona in una rete di essenziali rapporti
sociali (§ 2.2); la particolare scena sociale nella quale
Petnografo con la sua "tradizione", Pinformatore, con la propria
storia, le proprie strategie e aspettative, gli attori sociali,
attraverso le pratiche, le vicende e le rappresentazioni che li
connotano in quanto attori, giocano i rispettivi ruoli (§ 2.3).
Una tale tripartizione analitica ha valore euristico e non
esaurisce di certo i possibili piani di riflessione critica sulla mia
ricerca etnografica. In questa conclusiva sezione intendo
mostrare come, proprio riflettendo su simili aspetti è possibile,
da un lato, elaborare un'immagine dell'impresa etnografica più
complessa e fruttuosa di quella dialogica o testuale; dall”altro



254

leggere in termini realistici, scientifici e non puramente retorici,
il commento di Moke Mieza al procedere della mia ricerca.

e La mia difesa dell'etnografia parte dal tentativo di recupe-
rare parte di quella complessità dell'impresa etnografica che
nella letteratura di impronta letteraria viene spesso taciuta,
senza rinunciare all'esigenza di una consapevolezza epistemolo-
gica. Pur cercando di presentare il mio fare ricerca tra gli
Nzema come un operare in un contesto dialogico e multivocale,
ritengo necessario articolare e superare simili nozioni decostru-
zioniste. Occorre elaborare metafore che consentano di analiz-
zare anche gli aspetti pragmatici dell'impresa etnografica, e ren-
dano possibile uno studio approfondito e consapevole della cen-
tralità e della complessità del rapporto tra etnografia e tradi-
zione teorica. Tanto nei suoi momenti teoretici, quanto nelle sue
fasi più direttamente interattive e operazionali, la ricerca etno-
grafica è intesa ed analizzata come "pratica di studio" di realtà
socio-culturali complesse, sempre inscritta, in quanto "pratica",
in precisi, definibili ed essenziali "campi" ed "ordini" di discorsi-
vità (scientifica). La mia rappresentazione della scena etnogra-
fica è partita da un'esplicitazione dei rapporti tra me
(Petnografo), la tradizione disciplinare della quale ero parte, le
teorie ed i metodi con i quali mi stavo confrontando, le realtà
che da queste teorie erano istituite, e il mondo nel quale stavo
gradualmente entrando. Nella nozione di dialogicità proposta
dai decostruzionisti il piano della riflessione teorica rimane
spesso in ombra e solo raramente il dialogo viene inteso anche
come rapporto dialettico, controllato e necessario, tra etnografia
e antropologia (15). Nel caso nzema, invece, proprio il dover ri-
flettere su tradizioni etnografiche diverse e, talvolta, non coeve,
ha, fin dall'inizio, reso essenziale ed esplicita proprio questa ac-
cezione teoretico-operativa della dialogicità. In concreto, l'idea
di una società chiusa poteva reggere? E quella di gruppi tribali
senza storia? Ed era ancora sostenibile Pimmagine di sistemi
matrilinei in costante pericolo di disgregazione in presenza di
un'improvvisa irruzione del mercato? Esistevano ancora i li-
gnaggi? E, una volta compresa la loro attuale centralità nella
vita sociale, a quale idea di lignaggio aderire? A quella classica,
proposta da Fortes (1953, 1969), a quella marxianamente orien-
tata della letteratura francese? O addirittura occorreva abban-
donare il concetto stesso di lignaggio, come sostenevano Kuper



255

(1982) o Schneider (1984)? E perché non pensare ad una
immagine diversa del gruppo di discendenza, magari influenzata
dal mio aver lavorato in Europa, più attenta a quelle pratiche
patrimoniali, e a quelle poetiche ideologiche che, da noi, co-
stituiscono spesso il cuore di una simile forma di rappresenta-
zione dell'identità sociale e politica? Domande simili, certo ov-
vie e banali in qualsiasi definizione realista della pratica etno-
grafica, ma paradossalmente taciute nelle riflessioni decostru-
zioniste, hanno una diretta incidenza sul fare e sullo scrivere et-
nografia, così come l'aver fatto e l'aver scritto etnografia porta
di solito gli antropologi ad esplicitare ed a tentare risposte a si-
mili questioni teoriche. Ipotizzare o realizzare di fatto una diva-
ricazione netta tra etnografia, intesa come attività retorica, e ri-
flessione teorica, considerata a sua volta in termini letterari
(Marcus & Cushman 1982: 40), può certo servire a rimuovere
quei problemi di attendibilità e validità delle rappresentazioni
etnografiche che restano centrali nelle antropologie realiste, ma
non rispecchia in alcun modo Pattività etnografica intesa come
pratica scientifica.

Di recente alcuni interventi (Moore 1987; Strathern 1987;
Spencer 1989; Sanjek 1991) hanno appunto sottolineato, da
punti di vista differenti, la difficoltà che le posizioni
decostruttive hanno nel considerare il carattere "pratico"
dell'etnografia, impresa scientifica che difficilmente può esser
fatta coincidere con la sola attività di lettura/trascrizione/
scrittura. Sanjek (1991: 619) mostra come la definizione del
campo etnografico a partire dalla metafora testuale o da quella
dialogica sia troppo generica, lasciando fuori dal quadro gran
parte delle situazioni che organizzano Pinterazione tra etnografo
e realtà nella quale questi si muove. Ed insieme, come essa sia
eccessivamente costrittiva, mostrandosi quasi esclusivamente
interessata al significato, al valore segnico e comunicativo
dell'interazione umana, lasciando di fatto insondabili aspetti
essenziali dell'interazione sociale, e ritenendo quasi irrilevante
l'esistenza di piani esterni a, anche se interegenti con, i diversi
ordini simbolici (Sanjek 1991: 619; ma anche Moore 1987;
Carrithers 1990; Wolf 1990a). Al di sotto di queste critiche si
agitano timori di ordine più generale. Così Spencer (1989: 159,
160,161):



256

Il mio senso di insoddisfazione rispetto alla svolta post-
moderna nell'antropologia americana è duplice. In primo luogo vi è
Fabbandono di qualsiasi considerazione dei problemi di validazione
(...). (Quindi) è difficile evitare la conclusione che "l'intertestualità" è
adoperata come una scusa ad hoc per abbandonare nello stesso
tempo ricerche di tipo diretto (...). Sembra piuttosto evidente che il
libro (Writing Culture) causerà un allontanamento dal fare
antropologia in direzione di un criticismo e un meta criticismo anche
più sterili (...) Infme vi sono già numerosi segnali che il criticismo
letterario è sul punto di superare il limite tra Fatteggiamento
descrittivo e quello prescrittivo (16).

In maniera più radicale, recentemente, Cirese (1992: 33):

L'oggetto delle indagini etno-antropologiche è il continuo dei
vissuti, o si colloca in tutto o almeno, in parte anche altrove? E posto
pure che l'oggetto fosse davvero quello, dovremmo rincorrerne il
continuo fluire con il fluire indistinto del nostro discorso?

Attraverso la difesa dell'etnografia non si cerca più la
difesa, epistemologicamente insostenibile, di forme acritiche di
empirismo o di positivismo (Miceli 1990). Se Petnografia non
può essere appiattita sullo schermo della dialogicità retorica è
perché, in quanto pratica stratificata e complessa, essa è sempre
in rapporto dinamico con realtà dotate di processualità e
capacità di reazione/interazione con l'ordine del discorso.
L”abbandono di ogni criterio di validità, associato alla riduzione
dell'etnografia a puro discorso/scrittura, oltre a causare la
perdita irrimediabile di informazioni accumulate attraverso il
metodo etnografico e organizzate in un sapere antropologico,
sembra precludere la possibilità di individuare nuovi "dati",
nuovi problemi. Il rischio cui gli autori qui ricordati vogliono
reagire è Pannichilirnento della pratica etnografica, e con essa di
ogni discorsività scientifica e realista, a vantaggio di una critica
antropologica proiettata sullo schermo di un silenzioso e
inarticolato ipertesto, attraverso una etno-scrittura ridotta a
video-gioco.

In linea con questi dubbi, se nella prima parte di questo
scritto (§ 2.1) la pratica etnografica è colta nella sua dimensione
teoretica ovvero nel suo modellarsi attraverso una discorsività7



257

multipolare, processuale, spesso conflittuale tra ricercatore,
realtà e specifiche tradizioni disciplinari, nelle altre due sezioni
(§ 2.2, § 2.3) questa attività intellettuale è vista, invece, nelle
sue complesse dimensioni pragrnatiche. Fare etnografia signi-
fica, da questo punto di vista, interagire costantemente con flussi
organizzati di attività umane. Significa modificare con la propria
azione tali attività, costantemente riadattare posizioni, ruoli,
aspettative, comportamenti, in rapporto all”interazione sociale. I
miei primi passi nella scena sociale furono certamente goffi,
ignari di quanto accadeva intorno e inconsapevoli delle loro
conseguenze sull'insieme organizzato delle attività della scena
locale. Quando, però, pur non divenendo meno goffi, i miei mo-
vimenti iniziarono ad essere guidati da ipotesi sulle possibili or-
ganizzazioni di simili attività, allora il mio concreto fare etnogra-
fia dovette inscriversi consapevolmente in tale flusso di azioni. E
con il mio si modificava lo stesso agire sociale degli attori: io
non mi limitavo più a partecipare al flusso di informazioni che
una particolare forma di organizzazione di attività sociali
(particolare anche perché comprendente la mia presenza) aveva
in un dato momento per me-Petnografo. Non leggevo (o scri-
vevo) un testo, non ascoltavo semplicemente un dialogo né vi
prendevo parte. In quanto io-antropologo tentavo di intervenire,
di manipolare con il mio comportamento il comportamento al-
trui, e di gestire io, a mio vantaggio, il flusso comunicativo.
L'Altro, gli altri, si mascheravano, opponevano resistenze, inte-
ragivano, collaboravano, manipolavano, tentavano anche loro il
controllo della scena. Al di là dei risultati e delle interpretazioni,
credo sia anche la maggiore o minore riuscita di questo costante
tentativo di adattamento-controllo-manipolazione di relazioni
sociali a rendere più o meno valida un'etnografia. In ogni caso la
metafora dialogica appare pallida, fragile, riduttiva rispetto alla
complessità dell'esperienza etnografica. Nel tentativo di adot-
tare nuove, più articolate rappresentazioni dell'impresa etnogra-
fica, più utile, più adeguata alla realtà, mi pare, piuttosto, la me-
tafora bourdieana di "campo di lotte", nel quale si confrontano e
si scontrano interessi, comportamenti e rappresentazioni di-
verse:

La scienza si rafforza ogni volta che si rafforza la critica
scientifica, cioè, inscindibilmente, la qualità scientifica delle armi a



258

disposizione, come la necessità, al fme di trionfare scientificamente,
A di utilizzare le armi della scienza, e soltanto quelle. Il campo

scientifico è, in effetti, un campo di lotte come un altro, ma in esso le
disposizioni critiche suscitate dalla concorrenza hanno qualche
probabilità di trovare soddisfazione soltanto a patto di poter
mobilitare le risorse scientifiche accumulate; più una scienza è
avanzata (...) più la partecipazione alla lotta scientifica implica il
possesso di un capitale scientifico consistente. Ne consegue che le
rivoluzioni scientifiche non sono appannaggio dei più sproweduti,
ma di coloro che sono più dotati dal punto di vista scientifico
(Bourdieu 1991: 20).

Fare etnografia, e riflettere criticamente su tale pratica,
significa difendere il campo nel quale "le armi" della scienza
antropologica possono continuamente affilarsi, venendo messe
alla prova, ed attraverso il quale può costituirsi il suo specifico
capitale scientifico. L'antropologo non si limita a tradurre, a
interpretare, a scrivere una realtà altra: egli sul campo
interagisce, confrontandosi e scontrandosi con essa. Nel campo
etnografico Pantropologo, come lo scienzato, in quanto
scienziato, adopera armi che deve mantenere sempre affilate, e
proprio perché consapevole della parzialità della visione, della
verità che egli consegue in ogni momento d'indagine, egli deve
costantemente tentare di «vedere il punto di vista a partire dal
quale (tale verità) viene enunciata, e dunque il gioco nel suo
complesso›› (Bourdieu 1991: 18). In questo Pantropologo si
differenzia necessariamente dall'informatore e dall'attore
sociale; anche qui, nella riuscita o nel fallimento di questo
atteggiamento, e ben al di là della forma retorica della
dialogicità, mi sembra risiedere una specifica responsabilità
etica del ricercatore. Riflettere sulla "pratica" etnografica da una
simile prospettiva rende possibile, inoltre, non dimenticare il
problema nodale della ricerca di criteri che consentano il
controllo della validità dell'attività e della produzione
etnografica, in rapporto agli ordini di discorso teorici che
caratterizzano la tradizione scientifico-antropologica. Sanjek
(1991: 621) individua tre criteri di "validità": la" trasparenza
teorica" (essere espliciti sulle proprie assunzioni teoriche), la
"descrizione del percorso analitico del ricercatore", "la
dichiarazione e Pesplicitazione delle fonti". In questo scritto ho



259

cercato di mostrare gli ordini del discorso teorico all'interno dei
quali ha preso corpo la mia ricerca, di fornire una critica di
alcune fonti adoperate e, soprattutto, di ripercorrere, alla luce
della metafora del "campo di lotte", il concreto fare ricerca, i
rapporti di forza, di potere, che strutturavano la scena
etnografica.

La metafora del campo di lotte, diversamente da quelle
letterarie (il testo o il dialogo) sembra, quindi, rendere possibile
una rappresentazione processuale e pluridimensionale
dell'attività etnografica. In essa, infatti, la consapevolezza di una
riflessione critica si affianca ad un”analisi degli ambiti e dei
discorsi teoretici, e si accompagna ad un°essenziale attenzione
per il carattere pragmatico delle pratiche di ricerca. Il campo
etnografico è costantemente aperto: la lotta coinvolge i rapporti
teoretici tra l'etnografo e la sua tradizione disciplinare; quelli
strategici (ma anche psicologici ed emozionali) tra scena locale
ed etnografo; ed insieme quelli sociali (ma anche politici e
ideologici) interni alla scena etnografica; e infine quelli storici (e
quindi economici e politici), tra antropologia, forme di potere e
realtà studiate. In questo senso lo sguardo dell'etnografo non
può non essere multi-prospettico, attento alla teoria, alla prassi
e ai processi, e non può non comprendere se stesso. In questo
modo, infine, Panalisi della pratica etnografica si avvicina alle
nozioni di "presente etnografico" (elaborata appunto da Sanjek)
e di "etnografia processuale" (proposta da Moore 1987), legate a
problemi teorici realmente nodali nel dibattito contemporaneo.
Essa, come quelle, consente di cogliere Petnografia come
"pratica" e come "processo" e, aspetto teorico essenziale che ci
riporta immediatamente a riflessioni comuni nella moderna
antropologia, africanista e non (Comaroff Jh. 1984; Ortner 1984;
Comaroff Je. 1985; Comaroff & Comaroff 1991; Moore 1987),
di soffermare Pattenzione sui meccanismi sociali e politici di
creazione, di produzione, di senso, e di pratiche, all'interno di
scene sociali in continua, dinamica, realizzazione. Come le
realtà cui si applica, l'attività antropologica può, deve forse,
essere analizzata e compresa nelle sue caratteristiche
dinamiche, nel suo essere continua, processuale e regolata
produzione di senso a partire da comportamenti, pratiche e
rappresentazioni. Qui, a mio avviso, Pimportanza di una
riflessione critica, realista e scientifica del fare etnografia e del



260

riflettere sulla pratica etnografica. Qui il limite di approcci
letterari che, come Mieza in una sua recente lettera, tentano
raffigurazioni nelle quali la coerenza e la forza tranquillizzante
di certe metafore sembra avere il sopravvento sulla dinamicità e
la complessità delle realtà umane, e dei nostri tentativi di
comprenderle:

There is nothing wrong at Ngelekazo and Beyin, as well as
in the Fort. Still your friends in Ngelekazo like Ezonle Kanra,
Amo Kanra, Nyanzu Mensa, the old lady Amakyi, are well and
strong.

Note

* Desidero ringraziare Italo Signorini per aver reso concretamente possibile la ricerca sul

terreno (svoltasi in due periodi nel corso del 1989), e per la disponibilità da lui mostrata verso le mie

interpretazioni, anche quando queste prendevano direzioni diverse da quelle sostenute da quanti, con
capacità ed esprerienza certo maggiori delle mie, mi avevano preceduto tra gli Nzema. Ringrazio

quindi Mariano Pavanello, che ha condiviso con me gran parte dei periodi di ricerca sul campo.
Ringrazio particolarmente Maria Minicuci per i continui, preziosi, suggerimenti su questo scritto e su
molte altre questioni di antropologia. Per aver letto e commentato una precedente versione di questo
saggio, ringrazio Cristina Papa. Questo scritto riprende una comunicazione presentata il 23 Maggio

1992 all'intemo del Seminario su "Oggetti reali e oggetti di ricerca' organizzato a Pontignano (Siena)

dalle Università di Siena, Cagliari e Perugia, e lo scritto inserito in un testo ciclostilato di materiali

didattici ad uso interno del Corso di Dottorato di Ricerca in Metodologia della ricerca antropologica di

quelle Università. Ringrazio gli organizzatori e tutti i partecipanti al seminario.

La grafia dei termini nzema è stata semplificata per ragioni editoriali.

1. Per un approccio alle prospettive decostruzioniste si vedano: Geertz 1973, 1988; Marcus &

Cushman 1982; Clifford & Marcus 1986; Marcus & Fischer 1986. Tra le critiche, importanti quelle
apparse nella rivista Critìque ofAnthropolog› (vedi bibliografia). Nel dibattito statunitense: Keesing

1987; Sangreen 1988; Roth 1989; Birth 1990; Carrithers 1990 (con i relativi dibattiti). Per altre critiche:

Moore 1987; Leach 1989; Rebel 1989a,1989b; Spencer 1989; Wolf 19900, 1990b; Sanjek 1991. La
riflessione sul lavoro etnografico non è prerogativa esclusiva dell'antropologia statunitense. Per l'Italia,

tra gli altri, oltre ai classici testi di Cirese, Bianco e Delitala, l'ancora attuale introduzione alla Terra

del rimorso (1961) di De Martino e il volume monografico de L'Uomo (1980, IV, 2: "La ricerca sul
terreno"). Per la Francia, tra gli altri, oltre ai Tristi rropici, o ai classici lavori di Leiris e Griaule, i

recenti volumi monogratici di Etudes Rurales ('Le texte ethnographique', 1985, 97-98); degli Actes de

la recherche en sciences sociales ("Recherches sur la recherche' 1988, 74); e Pinteressante saggio di J_



261

Bahlou: 'France-Usa: ethnographie d'une migration intellectuelle', Etimologia Française 1991, 1, 21:
49-55.

2. Spesso, anche nell'acu:so dibattito anglosassone, si tende ad esagerare il carattere innovativo

della recente sensibilità epistemologica mostrata dagli antropologi decostruzionisti. In realtà

Fattenzione ai diversi e complessi problemi legati alla ricerca etnografica è tema classico e centrale
dell'intera antropologia culturale statunitense fin dalle sue origini. Un testo come quello di Rabinow

sul Marocco (1977), ad esempio, sembra costituire un importante momento di congiunzione tra una

riflessione metodologica sul fieldwork, molto vivace negli anni '50- '70, ed un'analisì più recente,

attenta alle implicazioni epistemologiche che derivano dall'aver eplicitato la dimensione retorica

delfattività di scrittura etnografica. Marcus & Cushman (1982), fanno alcuni rapidissimi accenni alla
precedente letteratura sul fieldwork, denominandola a volte «confessional literature» (pag. 26), altre
«folklore of fìeldwork» (pp. 26, 33, 58). Se entrambe le definizioni colgono alcuni limiti di questa

letteratura, troppo spesso non interessata ad elevare il tono del dibattito epistemologico al di sopra di

semplici considerazioni operative, esse celano comunque un pregiudizio ideologico sospetto. Sono

infatti ignorati testi come quello di Devereux (1967), Freilich (1970), Chagnon (1974), Salamone (1979)
in cui sono presenti importanti ed esplicite riflessioni epistemologiche, compiute, però, a partire da
paradgrni lontani dalle propensioni letterarie di Marcus e Cushman. Un esame approfondito della

letteratura sul fieldwork, precedente e coeva al libro di Rabinow, è, forse, ancora da fare, anche se,

recentemente, un testo di Sanjek (1990) ed un saggio di riflessione teorico-epistemologica di questo

stesso africanista (1991: 617, 621) hanno fornito essenziali contributi in tale direzione.
3. Il ciclo rituale che gli Nzema celebrano all°inizio di ogni anno.

4. La ricerca da me condotta tra gli Nzema del Ghana Sud-Occidentale è l'ultimo, in ordine di

tempo, di una serie di studi che etnologi italiani hanno portato avanti presso la stessa popolazione
dalla metà degli anni '50. Nella bibliografia non faccio riferimento ai numerosi scritti sugli Nzema,

limitandomi a rinviare a Grottanelli (1977) e a Palumbo (1991) per un quadro completo.
5. I lavori di Cardona, Signorini e Wade-Brown, prendono di fatto le distanze dall'approccio di

Grottanelli, assumendo prospettive di tipo cognitivo, strutturale e funzionale. Esplicitamente distanti

da quelle di Grottanelli sono, poi, le posizioni di Lanternari che fin dal 1974 aveva fomito una lettura

"dinamista", interessata ai fenomeni di mutamento causati dalfintroduzione nello Nzema di

un'economia di mercato.
6. E' infatti scritta da più autori che, adottando teorie diverse e differenti strategie retoriche, le

conferiscono un carattere non olistico. Il caso nzema potrebbe allora essere considerato un esempio

evidente dell'assenza di connessioni 'dirette e immediate' tra modalità di scrittura e carattere non

'classico' delle forme retoriche di un'etnografia, da un lato, e status teorico dei discorsi che la

organizzano o importanza dei suoi contenuti antropologici, dall'altro.
7. «New nations wanted new histories››, e nuove forme di etnografia e di antropologia, notava

infatti Keith Hart (1985: 243-272) in una sua presentazione dello stato degli studi di antropologia

sociale dell'Africa Occidentale. Per una riflessione sul dibattito teorico nelfetnografia africana agli

inizi degli anni Ottanta, e per una critica della dicotomia che oppone ipotetici contesti tradizionali e



262

modernità, si vedano: Le Bris E., Le Roy E. & Leimdorfer, F. 1982; Comaroff 1984; Amselle &

M'boltolo 1985.

8. Gli studi di Dumett (1971, 1983); Wilks (1975, 1982); Arhin (1983); McCaskie (1983, 1986),
per non citarne che alcuni.

9. Queste brevi note su Mieza non intendono essere un'analisi di una figura, quella
dell'inIormatore privilegiato, sulla quale vi è un'abbondantissima letteratura (Griaule 1948;

Casagrande 1960; L'Uomo 1980; Sanjek 1990).

10. Il sistema terminologico nzema è di tipo Crow. Il termine 'padre' indim, oltre al proprio
genitore reale, i suoi fratelli uterini, i figli della sorella del padre e, in contesti l'intero
segmento di cui appartiene il padre di un 'ego' maschio. Si vedano Signorini 1978;

Palumbo 1991, 1992a.
11. Il contratto abusa è una forma di condivisione agraria, diffusa in tutto il Ghana, che

consiste nella concessione di un terreno ad un coltivatore privo di diritti di accesso, e nella divisione
delle piante frutto del suo lavoro, secondo una proporzione di 2/3 delle piante al contadino e di 1/3 ai

titolari dei diritti di accesso: Lanternari 1974; Palumbo 1991.
12. Le compagnie asaƒo sono un'istituzione tipica dell'area akan, oggi molto meno importante

che in passato, quando queste aggregazioni di uomini costituivano il cuore degli eserciti tradizionali.
13. Sualaurlu mmle azele: terre date a figli di uomini del lignaggio. Per un'analisi del sistema

fondiario, Palumbo 1991.

14. Per un'analisi di tali conflitti Palrunbo 1991, 199212.
15. Marcus & Cushman (1982: 40), in verità, anche se in maniera molto rapida, riflettono anche

su questa accezione del "dialogo". Il rapporto critico tra etnografo e tradizione etnografico-teorica
nella quale egli si inserisce è, però, considerato dai due autori come uno «dei modi più comuni e più

validi per introdurre (nelfetnografia) un'atteggiamento auto-riflessivo». Si tratta evidentemente di una

versione precisa e particolare di complessi problemi epistemologici, lontana non solo dai molteplici
approcci realisti di filosofia della scienza (Outhwite 1989; Putnam 1990; e, per una significativa
riflessione interna al discorso antropologico, Miceli 1990, in part. cap. VI), ma, in fondo, anche dalle

spesso elaborate posizioni di quelle filosofie della conoscenza più sensibili ad approcci ermeneutici al

discorso 'scientifico' (per una chiara, anche se evidentemente esterna alla pratica antropologica,
presentazione italiana delle quali: Borutti 1991).

16. Queste critiche giungono a sette anni di distanza dalla dichiarazione di appartenenza alla
sfera dei «practicing anthropologists», e non a quella degli «intellectual historians of anthropology»,

fatta da Marcus & Chusman (1982: 28). Costoro, in una sezione del loro saggio (1982: 58-61),
dimostrano una palese difficoltà a pensare i problemi teorici ed il rapporto tra teoria ed etnografia,

giungendo a ventilare, per simili essenziali problemi, una soluzione che evoca, in maniera certo
semplicistica, un approccio storiografico-crociano (ibidem: 61) che ridurrebbe i tentativi di

comprensione delle processualità storico-sociali solo a preliminari tentativi di elaborazione di una

autocoscienza critica. I precoci tentativi di auto-giustificazione sembrano rivelare, in questi suoi

rappresentativi esponenti, il timore, di fatto realizzatosi, che la nascente antropologia decostruzionista



263

potesse andare incontro ad un processo di 'cliffordizzazione'. Per una constatazione di analoghe

difficoltà, trai molti esempi possibili: Sangreen 1988; Carrithers 1990; Miceli 1990; Levi 1991.

Bibliografia

Ackah, J.Y. 1965. Kaku Aka and the split ofNzema. M.A. Thesis.
Legon: University of Ghana.

Actes de la recherche en sciences sociales. 1988. Recherches sur la
recherche. Vol. 74.

Agar, M. 1980. Theprofessional stranger: an inƒormal introduction
to ethnography. New York: Academy Press.

Amselle, J_-L. & E. M'bokolo (a cura di) 1985. Au coeur de
l'ethnie. Ethnies, tribalisme et état en Afrique. Parigi:
Editions la découverte.

Anthropological Quarterly. 1973. Ethnographic fieldwork. A
mirror for self and culture.

Appadurai, A. 1986. Theory in anthropology. Center and
periphery. Comparartive Studies in Society and History 28, 2:
356-361.

Arhin, K. 1983. Rank and class among the Asante and Fante in
the nineteenth century. Africa 53, 1: 2-21.

Bahloul, J. 1991. France-U.SA.: ethnographie d'une migration
intellectuelle. Ethnologie Francaise 21, 1: 49-55.

Berreman, G.D. 1962. Behind many masks. Ethnography and
impression management in an Himalayan village. Ithaca:
Society for Applied Anthropology.

Birth, K.K. --1990. Reading and the righting of Writing
. ethnographies. American Ethnologist 17, 3: 549-557.

Borutti, S. 1991. Teoria e interpretazione. Per un 'epistemologia
delle scienze umane. Milano: Guerini e Associati.

Bourdieu, P. 1980. Le senspratique. Parigi: Minuit.
-- -- 1991. Lezione sulla lezione. Genova: Marietti

(ed. fr. 1982).
Casagrande, J. 1960. In the company ofman. New York: Harper

& Row (trad. it. 1966).
Carrithers, M. 1990. Is anthropology art or science? Current

Anthropology 31, 3: 263-282.



264

Chagnon, N. 1974. Studiyng the Yanomamö. New York: Holt,
Rinehart & Winston.

Cirese, A.M. 1980/81. A domande "concrete", astratte "risposte".
Uomo & Cultura XII/XIV, 25-28: 3-41.

-- -- 1992. "Il pane cibo e il pane segno", in Il Pane,
a cura di C. Papa, pp. 29-33. Perugia: Electa Editori Umbri.

Clifford, J. 1988. The predicament of culture. Twentieth-Century
ethnography, literature and art. Cambridge: Harvard
University Press.

-- -- & G. Marcus (a cura di). 1986. Writing culture.
Thepoetics andpolitics ofethnography. Los Angeles: U.C.P.

Comaroff, Jh. 1984. The closed society and its critics: historical
transformations in African ethnography. American

1 Ethnologist 11, 3: 571-583.
Comaroff, Je. 1985. Body ofpower, spirit of resistence. The culture

and history of a South African people. Chicago and London:
University of Chicago Press.

-- -- & Jh. Comaroff 1991. Oƒ revelation and
revolution. Chnlstianity, colonialism and consciousness in
South Africa, 1. Chicago and London: University of Chicago
Press.

De Martino, E. 1961. La terra del rimorso. Milano: H Saggiatore.
Devereux, G. 1967. From anxiety to method in behavioral

sciences. Parigi-L'Aia: Mouton (trad. it. 1984).
Dumett, R., 1971. The rubber trade of the Gold Coast and

Asante in the nineteenth century: African innovation and
market responsiveness. Journal oƒAfiican History XII, 1: 79-
101.

-- -- 1983. African merchants of the Gold Coast,
1860-1905. Dynamics of indigenous entrepreneurship.
Comparative Studies in Society and History 25, 4: 661-693.

Etudes Rurales. 1985. Numero speciale "Le texte
ethnograpique", pp. 97-98.

Fabian, J. 1983. Time and the other. How anthropology makes its
object. New York: Columbia University Press.

Favret-Saada, J. 1977. Les mots, la mort, les sorts. La sorcellerie
dans le bocage. Parigi: Gallimard.

Firth, R. (a cura di) 1957. Man and culture: an evaluation of the
work ofBronislaw Malinowski. Londra: Routledge & Kegan
Paul.



265

Fortes, M., 1950, "Kinship and Marriage among the Ashanti", in
Afiican systems of kinship and marriage, a cura di A.R.
Radcliffe-Brown & D. Forde, pp. 252-284. Londra: Oxford
University Press.

-- -- 1953. The structure of unilineal descent
groups. American Anthropologist 55, 1: 17-41.

-- -- 1969. Kinship and the social order. Chicago:
Aldine Publishing Company.

Freilich, M. (a cura di) 1970. Marginal natives: anthropologists at
work. New York: Harper & Row.

Geertz, C. 1973. The interpretations of cultures. New York: Basic
Book Incision (trad. it. 1987).

- -- 1988. Works and lives: the antropologist as
author. Cambridge: Polity Press (tr. it. 1990).

Graiule, M. 1948. Dieu d 'eau. Parigi: Editions du Chêne.
Grottanelli, V.L. 1977-1978. Una società guineana: gli Nzema.

Voll. 1 e 2. Torino: Boringhieri.
-- -- 1988. The python killer. Stories of Nzema life.

Chigaco: Chicago University Press.
Harré, R. 1977. Introduzione alla logica delle scienze. Firenze: La

Nuova Italia (ed. ingl. 1960).
Hart, K. 1985. The social anthropology of West Africa. Annual

Review oƒAnthropology 14: 243-272.
Henry, F. & S. Saberval (a cura di) 1969. Stress and responses in

fieldwork. New York: Holt, Rinehart & Winston.
Hill, P. 1963. The migrant cocoa farmers of Southern Ghana.

Cambridge: C.U.P.
Kapferer, B. 1988. The anthropologist as hero. Three exponents

of post-modern anthropology. Critique ofAnthropology 8, 2:
77-104.

Kea, R.A. 1982. Settlements, trade, andpolities in the seventeenth-
century Gold Coast. Baltimora e Londra: The Johns
Hopkins University Press.

Keesing, R.M. 1974. Theories of culture. Annual Review of
Anthropology 3: 73-97.

-- -- 1987. Anthropology as interpretative quest.
CurrentAnthropology 28, 2: 161-176.

Kuper, A. 1982. Lineage theory: a critical retrospect. Annual
Review oƒAnthropology 11: 71-95.



266

Lanternari, V. 1974. "L'acculturazione tra gli Nzima del Ghana:
aspetti economici ed etico-sociali", in Antropologia e
Imperialismo, pp. 94-118. Torino: Einaudi.

Leach, E. 1989. Writing anthropology. American Ethnologist 16,
1: 137-141.

Le Bris, E., Le Roy, E., Leimdorfer, F. (a cura di) 1982. Enjeux
ƒonciers en Afiique noire. Parigi: Karthala.

Levi, G. 1991. "Un dubbio senza fine non è neppure un dubbio.
A proposito di microstorie", manoscritto, tradotto in New
perspectives in historical writings, a cura di P. Burke. Londra:
Polity Press.

Lévi-Strauss, C. 1960. Tristi tropici. Milano: H Saggiatore.
L'Uomo. 1980. La ricerca sul terreno, numero speciale, IV, 2.
Marcus, G. 1989. Imagining the whole. Critique ofAnthropology

IX, 3: 7-30.
-- -- & D. Cushman 1982. Ethnographies as texts.

Annual Review ofAnthropology 11: 25-70.
-- -- & M. Fisher (a cura di) 1986. Anthropology as

a cultural critique. An experimental moment in the human
sciences. Chicago: University of Chicago Press.

McCaskie, T.C. 1983. Accumulation, Wealth and belief in Asante
history I: to the close of the nineteenth century. Africa 53, 1,
23-44.

-- -- 1986. Accumulation, Wealth and belief in
Asante history II: the twentieth century. Africa 56, 1: 3-23.

Miceli, S. 1990. Orizzonti incrociati Il problema epistemologico in
antropologia. Palermo: Sellerio.

Moore, F.S. 1987. Explaining the present: theoretical dilemmas
in processual ethnography. American Ethnologist 14, 4: 727-
736.

Nancel, L. & P. Pels 1989. Critique reflexivity in anthropology. A
report on the Bob Sholte memorial conference, held in
Amsterdam, December 1988. Critique ofAnthropology 9, 3:
81-85. I

Narrol, R. & R. Cohen (a cura di) 1970. A handbook ofmethod
in cultural anthropology. New York: Columbia University
Press.

Okali, Ch. 1983. Cocoa and kinshzp in Ghana. The matrilineal
Akan ofGhana. Londra: Kegan Paul International.



267

Ortner, S. 1984. Theory in anthropology since the sixties.
Comparative Studies in Society and History 26: 126-166.

Outhwaite, W. 1987. Newphilosophies ofsocial sciences. Realism,
hermeneutics and critical theory. Londra: MacMillan.

Palumbo, B. 1991. Le noci della discordia. Ten'a, eredità e
parentela in una comunità Nzema (Ghana). Tesi di
Dottorato in scienze etno-antropologiche.

-- -- 1992a. Marriage, land and kinship in a nzema
village. Ethnology XXXI, 3: 233-257.

-- -- 1992b. Immagini del mondo. Dilemmí e
dialoghi su etnografia, storia e potere nell'antropologia
statunitense contemporanea. Meridiana 15: 109-140.

Perrot, C.H. 1982. Les Anyi-Ndenye et le pouvoir aux 18e et 19e
siecles. Parigi: Publications de la Sorbonne.

Pool, R. 1991. Postmodem ethnography? Critique of
Anthropology 11, 4: 309-332.

Putnam, H. 1990. Realism with a human face. Cambridge (Ma.):
Harvard University Press.

Rabinow, P. 1977. Reflections on fieldwork in Marocco. Berkeley:
U.C.P.

Rebel, H. 1989a. Cultural hegemony and class experience: a
critical reading of recent ethnological-historical approaches
I. American Ethnologist 16, 1: 117-136.

-- -- 1989b. Cultural hegemony and class
experience: a critical reading of recent ethnological-
historical approaches II. American Ethnologist 16, 2: 350-
365.

Roth, P.A. 1989. Ethnography without tears. Current
Anthropology 30, 5: 555-569.

Salamone, F. 1979. Epistemological implications of fieldwork
and their conseguences. American Anthropologist 81, 1: 46-
60. P

Sangreen, S. 1988. Rhetoric and the authority in ethnography.
CurrentAnthropology 3, 29: 405-436.

Sanjek, R. (a cura di) 1990. Fieldnotes. The makings of
anthropology. Ithaca e Londra: Cornell University Press.

-- -- 1991. The ethnographie present. Man n.s. 26,
4: 609-628.

Schneider, D.M. 1984. A critique of the study of kinship.
Michigan: Michigan University Press.



268

-- -- & Gough, K. (a cura di) 1961. Matrilineal
kinship. Berkley-Los Angeles-Londra: U.C.P.

Sholte, B. 1987. The literary turn in contemporary anthropology.
Critique ofAnthropology VII, 1: 33-47.

Signorini, I. 1978. Nzema kinship terminology. Paideuma 24:
111-119.

Spencer, J. 1989. Anthropology as a kind of writing. Man n.s. 24,
1: 145-164.

Spradley, J.P. 1979. The ethnographie interview. New York: Holt,
Rinehart e Winston.

-- -- 1981. Partictpant observation. New York: Holt,
Rinehart e Winston.

Strathern, M. 1987. The persuasive fictions of anthropology.
CurrentAnthropology 28, 3: 251-281.

Thornton, R. 1983. Native ethnography in Africa, 1850-1920: the
creation and capture of an appropriate domain for
anthropology. Man n.s. 18, 3: 502-520.

Tyler, S. 1987. Still rayting. Response to Sholte. Critique of
Anthropology VII, 1: 49-51.

Ulin, R.C. 1991. Critical anthropology twenty years later.
Modernism and postmodernism in anthropology. Critique of
Anthropology 11, 1: 63-89.

Valsecchi, P. 1986. Lo Nzema fra egemonia asante ed
espansione europea nella prima metà del XIX secolo.
Africa (Roma) XLI, 4: 507-544.

Verdaux, F. 1979. La tradition n'est plus ce qu'elle était. Deux
cas d'heritage chez les Nzima Aduvle, Côte d'Ivoire.
Cahiers d 'Etudes afiicaines 73-76, IXI, 1-4: 69-85.

Wax, R.H. 1971. Doingƒieldwork. Chicago: University of Chicago
Press.

Weiner, F.J . 1992. Anthropology contra Heidegger. Part 1:
anthropo1ogy's nihilism. Critique*oƒAnthropology 12, 1: 75-
90.

Whitten, N.E. 1988. Toward a critical anthropology. American
Ethnologist 15, 4: 732-742.

Wilks, I., 1975.Asante in the nineteenth century. The structure and
evolution ofa political order. Cambridge: C.U.P.

-- -- 1982. The state of the Akan and the Akan
states: a discussion. Cahiers d'Etudes Aƒricaines XXII, 3-4,
87-88: 231-251.



269

Wolf, E.R. 1990a. Facing power. Old insights new questions,
AmericanAnthropologist 92, 3: 586-596.

-- -- 1990b. L'Europa e i popoli senza storia.
Bologna: Il Mulino (ed. ingl. 1982).

Yengoyan, A.A. 1986. Theory in anthropology. On the demise of
the concept of culture. Comparative Studies in Society and
History 28, 2: 368-374.

Sommario

A partire dall'ana]isi dell'esperienza di ricerca in un
villaggio nzema e di quella di scrittura etnografica, all'interno di
una tradizione antropologica complessa e differenziata, questo
scritto tenta una riflessione epistemologica sulla "pratica"
etnografica. Nel proporre un modello realista dell'etnografia,
intesa come "pratica" interna ad un campo disciplinare
scientifico, si ribadisce la necessità di prenderne in
considerazione la dimensione teoretica, quella pragmatica e
quella ideologica. L'adozione di un modello di matrice
bourdieana, pur recependo Pesigenza di una critica degli stessi
criteri di oggettivazione, e quella di riflettere anche sulle
dimensioni retoriche della pratica etnografica, consente di
evidenziare limiti sostanziali delle recenti metafore letterarie
attraverso cui, le recenti mode decostruzioniste e post-moderne
dell'antropologia statunitense, leggono le complesse sfac-
cettature dell'etnografia.

Summary

Starting from an analysis of fieldwork experiences in a
Nzema village, and of ethnographie writing, within a complex
anthropological tradition, an epistemological reflection on
ethnographie practice is attempted. A realistic design, within the
boundaries of a scientific discipline, is proposed, together with



270

the need to consider the theoretical, pragmatic and ideological
dimensions of ethnography. Such a bourdiean design, by
stressing the relevance both of a critique of criteria for
objectivity and of rhetorical dimensions of ethnographie
practice, shows important limits of the literary metaphors
through Which recent post-modern American anthropology
reads the many facets of ethnography.


