
LE INSPIEGABILI STRANEZZE DI UN SISTEMA
CROW

Italo Signorini Berardino Palumbo
Università di Roma "La Sapienza"

La nostra comunicazione verterà sugli Nzema del Ghana,
sul loro sistema terminologico, sui matrimoni preferenziali e
sulle strategie politiche ed economiche che li sottendono. In essa
convergono esperienze e ricerche che l'uno (Signorini) ha
compiuto tra il 1969 e il 1973, l”altro (Palumbo) tra il 1989 e il
1991: in due periodi dunque disposti tra loro a una distanza di
quasi vent”anni, un tempo stellare per una disciplina quale la
nostra, segnata dal susseguirsi a ritmo incalzante di approcci
teorici e metodologici nuovi.

Così, nelle campagne condotte dal primo, Pobiettiva
esigenza di procedere alla acquisizione estensiva di dati
etnografici di base - non reperibili nel caso degli Nzema, in una
consolidata letteratura ausiliatrice - si innestava in una logica di
indagine tendente ancora a privilegiare, al di là di certe ansie di
generalizzazione certamente sentite da tutti i componenti del
team operante allora sul campo, una etnologia prioritariamente
volta alla "registrazione" dello stato di fatto sociale e culturale
del gruppo indagato. Un obiettivo, questo, che nei limiti inerenti
i criteri informatori della vecchia buona monografia - fondati
sulla minuziosa raccolta e analisi dei dati etnografici, estesa al
maggior numero possibile di settori - venne comunque
conseguito da tutti i partecipanti, come si può rilevare dalla
variata produzione di scritti, a cominciare da quelli di Vinigi L.
Grottanelli, brillante maestro e iniziatore di quella ricerca.

Si può d'altro canto osservare in margine che quell'intento
programmaticamente descrittivo delle indagini sull'alterità,

L'U0m0, Volume V n.s. - nn. 1/2, 1992



222

intese quale strumento di acquisizione di conoscimenti
considerati utili di per sé sul piano euristico e arricchenti sul
piano estetico, oltre che come elementi in grado di far riflettere
sulla propria cultura e illuminarla, non è stato poi del tutto
accantonato dal "progresso" disciplinare se, in chiave più
moderna e con più densa coscienza intellettuale, è addirittura
assurto a elemento fondante, di riferimento, dell'impegno
ermeneutico dell'attuale antropologia interpretativa.

Differente la situazione nelle campagne condotte da
Palumbo: questi ha per un verso avuto il vantaggio di essere in
notevole misura sollevato dalla necessità di raccogliere dati
etnografici di base, ampiamente provvisti dal lavoro etnografico
in precedenza condotto da altri tanto nel particolare settore dei
suoi specifici interessi quanto in quelli di raccordo, a tutto
vantaggio dei tempi di approfondimento tematico e di
concentrazione analitica; per altro verso, si è trovato in possesso
di un insieme di studi settoriali storici ed etnologici sul mondo
akan e di una dotazione metodologica e di orientamenti teorici
di gran lunga più pingui di quelli in possesso dei ricercatori
precedenti, a causa degli arricchimenti maturati nel ventennio
che separa appunto le prime campagne dalle sue.

L'interesse di Signorini per le preferenze e le interdizioni
matrimoniali vigenti tra gli Nzema nacque e crebbe in parallelo
con i quesiti stimolati dai dati che venivano emergendo nel
campo di indagine - il modello di residenza - che era stato
affidato nel programma di ricerca. Nutrito dal Lévi-Strauss delle
Strutture elementari della parentela (1969), rimase da un lato
confinato nei limiti delle prospettive offerte da quel solo
approccio e, dall'altro, nei limiti imposti dal fatto che l'indagine
sulla parentela fosse appunto marginale rispetto al compito di
cui doveva rispondere. Ne risultò una corretta ricostruzione
dell'astratto sistema di regole, accompagnata da un quadro
soddisfacentemente ricco di considerazioni emic (proverbi,
giudizi, apprezzamenti), mentre restò carente il corredo
documentario riguardante Papplicazione di quelle norme, le
evasioni possibili, le concrete strategie seguite e le ragioni del
loro perseguimento, le situazioni di conflitto che ne potevano
insorgere; insomma, tutta quella linfa etnografica che sola
consente di articolare "spiegazioni" sul piano etic.



223

Tuttavia, anche entro i ristretti confini in cui Pindagine si
mantenne per le ragioni sopra esposte, ebbero modo di
emergere alcune particolarità del sistema che invitavano alla
riflessione e alla necessità di affrontare Petnografia di base in
maniera diversa da come era stata sino allora fatto; tra l'altro,
prestando una ben maggiore attenzione al «chi è che sa›› e al
«cosa sa››, come dice Keesing, onde evitare il rischio di rese dei
dati mistificatorie, frutto di procedimenti di calibratura statistica
passanti per scelte arbitrariamente riduttive delle realtà
indagate, quando invece risposte diverse o contraddittorie
rappresentano la migliore spia di disomogeneità e di conflitti
surrettiziamente operanti al di sotto della cappa delle regole.

Quando si ebbe la possibilità di riaprire campagne di
ricerca in Ghana, fu dunque Palumbo a partire. Il suo obiettivo
era di studiare quegli aspetti più "profondi" del sistema
parentale e delle alleanze matrimoniali che erano rimasti al di
fuori della portata dei tempi e degli strumenti di indagine di
Signorini. Si pensò così che una buona strada per raggiungere
quell”obiettivo potesse essere lo studio del sistema di
concessione delle terre e delle logiche soggiacenti i criteri
riguardanti i diritti ereditari su di esse.

I casi concreti - sui quali si soffermerà la seconda parte di
questa relazione - raccolti da Palumbo con mirata minuziosità,
hanno rivelato sin dall'inizio la fecondità di quella scelta di
percorso. In particolare - ed è l'oggetto specifico del nostro
intervento, ha consentito di penetrare immediatamente nel
cuore del problema costituito dalle "anomalie" presenti nel
sistema terminologico di tipo crow posseduto dagli Nzema,
rispetto a quelle che dalla letteratura specialistica sono
considerate le sue modalità ortodosse; anomalie sulle quali sono
sintonizzate le strategie di scambio matrimoniale sia a fini
politici sia a fini squisitamente economici.

*ii*

Gli Nzema conteggiano la discendenza per via materna. La
loro opzione unilineare determina la ripartizione dei membri
della nazione in un numero finito (sette) di clan agamici a loro
volta suddivisi in un numero illimitato di matrilignaggi esogami
prodotti dal costante ripetersi di processi di fissione, dovuti in



224

prima istanza alla lontananza spaziale che si determina tra
membri dello stesso lignaggio per effetto della regola della
viripatrilocalità. Questa, imponendo alla donna di trasferirsi
nella residenza del marito e a lui di non muoversi dalla
residenza paterna, ha come conseguenza la creazione di
segmenti localizzati di matrilignaggio che tendono con il tempo
a trascurare vieppiù obblighi di partecipazione agli eventi di
interesse collettivo del matrilignaggio di appartenenza, fino a
giungere a un distacco definitivo e alla creazione di autonomi
matrilignaggi.

La residenza patrilocale esalta d°altro canto per i maschi i
valori della filiazione complementare paterna sia sul piano
concreto (appartenenza allo stesso gruppo di culto [nzabelano] e
alla stessa compagnia militare [asaƒo], diritti di sfruttamento dei
coccheti lavorati con il padre), sia sul piano mistico (stessi tabu
[cibadie], trasmissione del carattere [sumsum], accentuazione del
rispetto nei confronti del padre e dei parenti patrilaterali).

Come più avanti si vedrà in dettaglio, nel contesto politico
e fondiario i vincoli di patrifiliazione servono da metafora della
asimmetria verticale che si instaura sul piano gerarchico tra
lignaggi datori di terre (in quanto possessori delle stesse per
diritto di prima occupazione), e lignaggi donatari, che ai primi
debbono la concessione di "nutrirsi". I rapporti tra loro
intercorrenti sono rapporti tra matrilignaggi di "padri" (egya mo)
e matrilignaggi di "figli", in perfetta analogia a quanto la
relazione padre/figlio comporta sul piano espressivo e
sostanziale, e sono esattamente tradotti a livello linguistico da
una terminologia di ordine parentale.

La asimmetria «inerente» (1), dal punto di vista emic, la
relazione padre/figlio (inseminazione, maggiore età, autorità)
costituisce pertanto all'interno della società nzema il punto di
riferimento ideologico, in positivo o in negativo, della
gerarchizzazione socio-politica, sostituendo il dare/ricevere cibo
al dare/ricevere donne; anzi, si trasmette a quest'ultimo tipo di
scambio invertendo il senso, sia pur limitatamente al contesto
politico (2), della connessione di norma esistente tra superiorità
e dazione di mogli: i mariti, in quanto "nutritori" delle mogli e
dei loro figli - appartenenti per la regola della matrilinearità al
lignaggio che ha dato la donna - si dispongano in posizione di



225

superiorità rispetto al lignaggio cedente, e la mantengano nel
tempo.

Una interessante prospettiva, questa nzema, che mostra da
un lato come abbia ragione Lévi-Strauss quando individua nello
scambio matrimoniale un elemento _ principe della
differenziazione sociale, ma che al contempo mostra anche -
come già notava Leach (1973), aiutato dal caso kachin - che tale
suo ruolo non è automaticamente legato all'equazione che chi
dona donne detiene la posizione gerarchica più elevata nella
diade strutturalmente coinvolta nello scambio.

Ma andiamo ora al particolare sistema crow che regola il
campo delle scelte matrimoniali nzema; ma prima di entrare nel
suo merito pensiamo non sia disutile qualche riflessione
preliminare rispetto alle questioni generali attinenti questi
sistemi in genere.

I sistemi crow sono sistemi di scambio matrimoniale che si
collocano a metà cammino tra quelli definiti elementari e quelli
invece complessi; ciò che ha condotto a inserirli tra quei sistemi
che per questa stessa caratteristica, seppur espressa secondo
modalità differenti, vengono definiti come semicomplessi per il
fatto di non enunciare regole positive di alleanza, ma solo
interdetti, estesi però ben al di là dei confini di quel ristretto
lotto di consanguinei egocentrati che funge da unità esogama
nei sistemi complessi.

I sistemi crow si ritrovano soltanto in società dove vige la
discendenza unilineare, materna nella fattispecie, e dove
pertanto si formano clan e lignaggi, che rappresentano i "campi"
a cui si riferiscono le regole generali del sistema dalle quali
procedono poi gli specifici interdetti che riguardano il singolo
individuo. In maniera sintetica ci ricorda Fox (1973: 238-242)
che, secondo la regola crow, a un uomo non è consentito
sposarsi né all'interno del proprio matriclan o matrilignaggio, né
in quello del proprio padre, né infine in quello del padre della
propria madre (vedremo più avanti lo scarto degli Nzema
rispetto a tale quadro normativo). Questi interdetti sono tesi a
impedire, nella analisi di derivazione lévi-straussiana condotta
da Fox, che si sposino donne di quei clan e lignaggi ai quali
siano state date in precedenza donne in sposa: in pratica, la
regola prescrive che il gruppo che è stato datore lo resti, in
teoria almeno, per sempre nei confronti di quello che si è posto



226

in posizione di ricevente. Per un verso - il fatto di non stabilire
"dove" un uomo debba prendere una donna in sposa - il sistema
crow si lega ai sistemi complessi; per altro verso - lo scambio di
tipo indiretto che la regola prevede e la asimmetria che ne
deriva - rientra invece nei sistemi elementari. A differenza però
di ciò che avviene in questi ultimi, poiché gli interdetti si
rivolgono a donne appartenenti a gruppi di filiazione
complementare di EGO, la regola «si applica agli individui e
non agli interi gruppi».

Françoise Héritier, nell'Esercizi0 della parentela (1984),
trattando dei sistemi semicomplessi in generale - e questo vale
quindi anche per il sistema crow - procede da una diversa
angolatura analitica: pur essendo anche lei d'accordo con Fox
che si tratta di sistemi di ripartizione di donne, li interpreta
tuttavia come fondamentalmente differenti dai sistemi
elementari in quanto questi «riservano a EGO l”accesso a certi
consanguinei prossimi, lasciando quelli lontani a disposizione
degli altri gruppi per i quali questi sono dei consanguinei
prossimi, [mentre] i sistemi semicomplessi riservano a EGO
l'accesso ai consanguinei lontani, lasciando i prossimi a
disposizione degli altri gruppi per i quali sono dei consanguinei
lontani›› (1984: 142). Inoltre, la Héritier (ibidem) ritiene che «il
principio di unifiliazione non è veramente fondamentale»,
servendo solo a ordinare e gerarchizzare i consanguinei
cognatici rispetto a EGO: «bilaterali, sono tutti proibiti...; al di
là essi forniscono il campo preferito dell'alleanza». Esattamente
il contrario quindi di quanto fanno i sistemi elementari, ma
senza tradire l'obiettivo di questi, che è di funzionare come
sistemi di ripartizione di donne.

Guardando al sistema crow esistente tra gli Nzema, esso
appare analogo a quello che ci descrive Etienne (1973, 1975;
Etienne & Etienne 1967) per i Baulé, cugini akan degli Nzema,
e che la Héritier ( 1984: 191-192) cataloga nel genere di sistemi
semicomplessi in cui né un consanguineo prossimo dello stesso
sesso né uno di sesso diverso può reduplicare l'alleanza
anteriore stabilita da un proprio qualsiasi consanguineo (3);
anzi, gli Nzema non si limitano a interdire matrimoni del
genere, ma estendono la proibizione a ogni relazione sessuale.

Va però precisato che mentre per i Baulé, in caso la norma
venga evasa, l'obbrobrio per Fazione incestuosa derivante dal



227

matrimonio con una donna della categoria "sorelle" (cosa che,
secondo la Héritier, sulla base dei dati forniti da Etienne,
sembra avvenire con una certa frequenza in questa etnia) risulta
minore di quello che si scatena nei confronti di un matrimonio
con due sorelle, cioè quando si verifichi una reduplicazione di
scelta, per gli Nzema non avviene altrettanto, essendo un
matrimonio tra fratelli e sorelle, tanto reali quanto classificatori,
evento assolutamente impensabile. Vale invece anche per loro
quanto brillantemente osserva la Héritier, che il campo
dell”incesto non riguarda soltanto le relazioni sessuali proibite
tra consanguinei, bensì comprende pure le relazioni sessuali che
consanguinei dello stesso sesso concepiti come identici
intrattengano con uno stesso partner o con dei partner concepiti
come identici (ad es. due sorelle, due fratelli). Ma se la
identificazione è assoluta, come nel caso di gemelli - che tra gli
Nzema hanno sempre quale nome personale Ndabia (m) e
Ndabela (t) - il matrimonio deve essere formalmente contratto
con tutti(e) e due, anche se poi la convivenza con il gemello(a)
non prescelto si limita a una sola notte e senza che con lui(lei) si
abbiano rapporti sessuali.

I sistemi crow si riflettono naturalmente sulla terminologia
della parentela. Le caratteristiche che i manuali normalmente
indicano sono: a) Pimpiego di uno stesso termine per padre e
fratello del padre - quest'ultimo tenuto distinto da quello di
fratello della madre -, e per madre e sorella della madre, tenuto
distinto da quello di sorella del padre; b) la equiparazione tra
fratelli e "cugini paralleli, tenuti distinti dagli incrociati; c) il
diverso livello generazionale su cui si dispongono i cugini
incrociati, chiamati da un EGO padre e sorella del padre, quelli
patrilaterali, e figlio/figlia quelli matrilaterali; termini che si
applicheranno poi anche a tutti i discendenti delle cugine, di
modo che sono chiamati padre e sorella del padre tutti i
membri, rispettivamente maschi e femmine, appartenenti al
matrilignaggio paterno, a partire dal proprio livello di
generazione. Lo stesso vale naturalmente per il termine figlio
sull°altro lato.

Rispetto a questo modello, il sistema crow degli Nzema
presenta le seguenti differenze:



228

1) la equiparazione tra FZ/M/MZ (omo): lo scarto dunque
in direzione di un modello generazionale rispetto alla fusione
biforcata che connota invece il modello "classico".

2) La perfetta identificazione tra fratelli e sorelle, che fa sì
che una donna chiami la sorella del proprio marito me hu
raale/“mio marito donna', fatto che trova la sua massima
espressione concreta nella possibilità che quella ha di procedere
a una azione di divorzio nei suoi confronti, in assenza e a
insaputa del fratello.

3) I cugini incrociati di sesso opposto, sia patri- sia
matrilaterali, sono anche chiamati con i termini di marito (ahu)
e di moglie (aye). Il matrimonio è infatti consentito non soltanto
in direzione matrilaterale ma anche patrilaterale, e entrambe le
forme sono "preferenziali" (suane agyale/“matrimonio in casa°).
Gli Nzema sintetizzano Pintrinseco valore di questo tipo di
unioni con il proverbio «Wote kondoma na yeto tolonu/ “ti
raccogli il pezzo di fufu che ti è caduto nella minestra di palma'»
(4)-

La contemporanea presenza, per quanto attiene i cugini
incrociati, di termini che li assegnano alla classe dei
consanguinei (v. sopra) e di termini che li collocano invece in
quella degli affini fa sì che, volendo seguire la definizione della
Héritier ( 1984: 85), la quale distingue i sistemi crow-omaha dai
sistemi asimmetrici per il fatto che i primi assegnano sempre gli
affini a classi terminologiche che sono loro proprie e classificano
sempre i cugini incrociati come consanguinei, mentre i secondi
fondono tra loro le due categorie, bisognerebbe classificare il
sistema nzema come a cavallo tra i sistemi semicomplessi e
quelli asimmetrici (5).

4) La coesistenza di due (6) sottosistemi terminologici,
l'uno caratterizzato dalla "obliquità" (skewed di Kronenfeld
[1973]) e di fatto regolato dai criteri ideologici della successione
(7), l'altro sostenuto invece dalliapertura del matrimonio
preferenziale ai cugini incrociati di entrambi i lati.

Queste caratteristiche verranno ora analiticamente
esaminate da Palumbo nel contesto delle strategie politiche ed
economiche che hanno guidato gli Nzema nel corso delle
trasformazioni e degli aggiustamenti che hanno dovuto
affrontare negli ultimi due secoli per adeguarsi alle pressioni



229

interne ed esterne a cui non soltanto loro, ma tutto il mondo
akan è stato violentemente sottoposto.

Italo Signorini

* * *

Genji Monogatari contiene una sola difesa
del matrimonio tra cugini ed è prenunciata
dall'imperatore regnante (C. Lévi-Strauss,
Storia e Etnologia, Prometeo 1984).

Italo Signorini ha messo in evidenza il carattere
contraddittorio del sistema terminologico e matrimoniale nzema
(8). La contemporanea presenza, nei sistemi akan, di regole
matrimoniali proscrittive (9), di terminologie di tipo crow
(Signorini 1978, Kronenfeld 1973, 1975, 1980, 1991) (10), e di
un'unione speciale tra cugini incrociati associata ad
un'identificazione terminologica tra cugine/i incrociate/i e
spose/sposi, ha spesso costituito un elemento di non facile
lettura (11). Proprio una simile duplice connotazione, ha indotto
Muller (1980: 524), sulla scia di Barnes (1976: 386), a
considerare il sistema matrimoniale ashanti un esempio della
difficoltà di definire un'autonoma categoria di sistemi crow-
omaha, tanto che si proceda da criteri terminologici quanto
invece da regole matrimoniali riguardanti precisi gruppi di
filiazione unilineare. D'altro canto, sia la presenza di svariate
forme di unione matrimoniale (10 tra Fanti e Nzema, 6 tra gli
Ashanti), spesso connesse al pagamento di un "prezzo della
sposa" (oti asoa), sia Pesistenza della poliginia segnalano, su
piani diversi, il carattere semicomplesso, o addirittura
complesso, dei sistemi matrimoniali akan. La loro "non
elementarità" è stata inoltre confermata dagli studi, in gran
parte francesi, sulle interrelazioni tra concrete strategie
matrimoniali, stratificazione sociale ed esigenze di
razionalizzazione all'interno di società "disarmoniche". Augé per



230

i gruppi lagunari della Costa d'Avorio (1969), Marie (1972),
Weiskel (1976) e Chauveau (1977) e Viti (1986) per i Baulé,
Perrot per gli Ndenye (1982), concordano sul fatto che le forme
matrimoniali sono caratterizzate in queste società da forti
tendenze all”aocumulazione di donne e ricchezze (Weiskel 1976:
375), dalla «manipolazione» dei rapporti di scambio (Marie
1972: 31) e, come del resto Pintera organizzazione sociale, da
«una ineguaglianza di tipo complesso›› (Chauveau 1977: 431).

Il carattere problematico dei sistemi akan si ripropone, lo si
è già detto, anche all”interno della teoria della Héritier sui
sistemi semicomplessi di alleanza. Come tenterò di dimostrare,
alcuni elementi del sistema terminologico tenderebbero a far
escludere i sistemi akan dal novero dei sistemi crow-omaha
"completi", intendendo con ciò quei sistemi «che dispongono di
una terminologia specifica per le categorie degli affini» (Héritier
1984: 9). Vista, però, la stretta associazione esistente nel caso
nzema tra identificazione terminologica di parenti e affini, da un
lato, e preferenza per il matrimonio con l”una o l'altra cugina
incrociata (per EGO maschio) dall'altro, la definizione della
Héritier, corre il rischio di apparire eccessivamente rigida e di
determinare effetti non controllabili. Di fatto tale definizione
sembra collocare fuori dalla classe dei sistemi crow proprio quei
casi che, sul piano delle pratiche matrimoniali, contraddicono le
ipotesi interpretative assunte; ipotesi che verrebbero in tal
modo a dimostrarsi valide, ma solo per una classe ristretta e
predeterminata di sistemi (12). Gli Nzema - i quali, al di là delle
equivalenze segnalate, presentano pur sempre una terminologia
di tipo chiaramente crow - verrebbero così arbitrariamente
esclusi dalla classe dei sistemi semicomplessi.

Ma vediamo quali sono le indicazioni che per la
comprensione del sistema ci sono offerte dal concreto
funzionamento del matrimonio tra cugini incrociati presso gli
Nzema, vagliato in relazione alle strategie politiche, fondiarie,
patrimoniali operanti nella società.



231
"Padri" e "fign"

Un mito, tra gli Nzema, sembra fornire un'importante
chiave di lettura dei rapporti che legano, sul piano sociale,
ideologico, politico ed economico, un uomo ai suoi figli.

Una donna, forse la prima donna, aveva partorito un figlio di
nome Sia. Questa donna girava portando con sé il figlio che non
smetteva mai di piangere. Sia aveva fame e la madre, pur
allattandolo, non riusciva a farlo tacere. Dopo aver vagato a lungo,
madre e figlio incontrarono un uomo. Questi diede da mangiare alla
donna ed al bambino, il quale subito smise di piangere e si
addormentò. Era sazio. La donna, visto questo, decise che era giusto
rimanere a vivere con l'uomo e lo ringrazio: "wo ma Sia elale"/“tu hai
permesso a Sia di dormire'. Da quel giorno le donne vanno a vivere
presso i loro mariti e i figli hanno modo di essere nutriti. Da quel
giorno gli Nzema ringraziano chi offre loro cibo, dicendo amasiala
(13).

Il mito si presta a numerose letture ed esprime logiche
essenziali della società nzema. L'idea che dobbiamo qui mettere
in evidenza è quella del "nutrire". La permanenza delle donna e
del figlio nella residenza dell'uomo è legata alla capacità del
maschio di fornire cibo e protezione ad entrambi. Si tratta di un
principio basilare della società, che travalica lo stretto ambito
residenziale. Accesso al suolo, al cibo ed allo spazio domestico
paterno sono infatti aspetti indissolubili sia dell°ideologia
residenziale sia di quella parentale, fondiaria, economica e
politica. Le mogli ed i figli di un uomo vivono presso di lui, gli
devono obbedienza, rispetto e, soprattutto, lavoro, ma devono
ricevere protezione e possibilità di nutrirsi. Ma oltre all'alloggio,
e alla possibilità di edificare una propria casa (sua) nel
compound (aako nu/“spazio in') di colui che è per loro
rispettivamente marito e padre, ricevono da questo l'accesso ai
terreni dai quali ricavare, con il proprio lavoro, il cibo
necessario per nutrirsi.

I legami uterini non costituiscono gli unici vincoli parentali
riconosciuti dagli Nzema. Come in ogni altra società akan, anche
se in ciascuna con diversa intensità, i legami con il



232

matrilignaggio paterno sono molto forti. Tra gli Nzema essi si
stabiliscono fin dal momento del concepimento e proseguono
sino a dopo la morte del genitore, quando lo spettro (nwomenle)
di questo, se insoddisfatto del comportamento dei figli, può
ancora castigarli, causando loro malattie e insuccessi nelle
attività produttive e riproduttive.

Si è visto che il termine egya, adoperato da un individuo per
indicare il proprio genitore (allocutivo me egya, me papa), è
esteso a numerose altre persone, tra le quali, di particolare
importanza ai fini della mia analisi, ai suoi fratelli uterini, reali e
classificatori, ed ai figli delle sue sorelle reali e classificatorie
(14). Se si adottasse una prospettiva attenta all'unità del
lignaggio, si potrebbe affermare che, a partire dal matrimonio
dei genitori e dalla loro generazione, e fino alla terza
generazione discendente, EGO chiama egya tutti uomini del
suakunlu abusua paterno.

Da tutti questi "padri" egli è chiamato "figlio" (rale, ara,
allocutivo memra). Nella stessa prospettiva, EGO chiama "figli",
oltre ai propri figli, tutti i figli dei membri del proprio lignaggio
che si collochino sulla stessa sua fascia di generazione (i figli
cioè dei suoi mediema/fratelli), su quella della madre (i figli dei
suoi mvuwonyi, zii materni, [sing. avuwonyi]) o a quella della
nonna materna (i figli dei fratelli della madre della madre).
Sulla base del principio dell'unità del lignaggio, si sarebbe
portati a affermare, ma Lounsbury (1964: 355) lo contesterebbe,
che il significato del termine "padre" sia "membro maschio del
matrilignaggio paterno".

Lounsbury infatti, attraverso constatazioni logico-empiriche
che si applicano perfettamente alla terminologia nzema (15), ha
mostrato i limiti di generalizzazioni fondate sul solo principio
dell'unità del lignaggio. Nonostante gli aspetti "complessi" che il
sistema terminologico presenta, nel corso della mia ricerca è
però emerso che gli Nzema, in alcuni particolari contesti,
adoperano categorie sintetiche che, affiancando le distinzioni
terminologiche crow, si riferiscono all'interazione tra lignaggi di
"padri" e segmenti di lignaggi "figli", rendendo in tal modo
significativo un ampio spettro di concrete relazioni (16). EGO
ed i suoi germani considerano infatti l”intero suakunlu abusua
paterno come un lignaggio di "padri" (egya mo). Per indicare gli
uomini di tale gruppo adoperano il termine sele la cui radice



233

rinvia all”azione del modellare, del plasmare, ed il cui significato,
secondo Grottanelli (1977: 52) è, appunto, «il lato paterno».
Rispetto ai loro egya mo, EGO ed i suoi germani si pongono
pertanto nella condizione di suakunlu mrale, mentre tutti i figli
di membri maschi del matrilignaggio di EGO sono, per lui e per
tutti gli altri membri del suo lignaggio, dei suakunlu mrale.

Gli egya mo e isuakunlu mrale non sono però categorie tra
loro speculari. La classe degli egya mo comprende, per EGO ed i
suoi germani, l'intero matrilignaggio paterno, mentre quella dei
suakunlu mrale è costituita dall'insieme dei figli degli uomini del
lignaggio di EGO, appartenenti ovviamente a matrilignaggi tra
loro diversi. I diversi nuclei di fratelli e sorelle di uno stesso
matrilignaggio avranno pertanto egya mo diversi, e saranno i
suakunlu mrale di segmenti a loro volta diversi.

Almeno in teoria, dunque, in un sistema come quello
nzema le categorie "padri" e "figli" si dovrebbero applicare a
partire da ogni singolo individuo e dovrebbero essere diverse,
gruppo di germani a parte, da persona a persona. Del resto, è
ciò che le teorie classiche dello scambio matrimoniale affermano
(17): sarebbe vietato, per un certo numero di generazioni,
contrarre matrimoni tra due linee o segmenti di lignaggio che
abbiano già una volta stabilito tra loro un'alleanza matrimoniale.

Eppure, nonostante tali ragioni teoriche, gli Nzema
estendono, in particolari contesti, i termini "padre" e "figlio" al di
là di tali limiti, in un modo che sembra dar ragione a McKinley
(1971), così duramene criticato da Barnes (1976). I dati
mostrano infatti che, in risposta a esigenze «tattiche» (Bloch
1971) di natura politica, non sono considerati "figli" soltanto i
nati dall'unione tra un uomo del matrilignaggio che controlla lo
stool e una donna di una linea "immigrata", ma Pintera "corda"
(nyema) che da questa unione ha avuto origine. Nello stesso
tempo, a meno di non contestare la storicità del matrimonio
iniziale -atto questo che porta a forti contrasti di natura politica-
i discendenti uterini della donna considereranno quelli
dell'uomo come propri padri. In altri termini, la memoria
dell'iniziale legame padri/figli si perpetua nel tempo e viene
consapevolmente adoperata quale chiave di lettura dei rapporti
politici ed economici tra gruppi (18).



234
J _ 1 I  .

l

0 O 0 O

ai l___@=l 0 0
F .

1- 1- lì. if-
A 0 Â 0 A 0 O
5 ` 5 (ego) 1 F F

Â ò ig o o Â o
s s F

Fig. 1: estensione terminologica dei termini "padre" e "figlio" in contesto politico

L'estensione terminologica che rende possibile
rappresentare legami stabili tra linee di discendenza a partire da
un°unione anisogamica tra un uomo appartenente a un gruppo
matrilineo socialmente superiore, ed una donna, che diviene
così capostipite di una linea subordinata, è legata a precise
strategie matrimoniali che si inscrivono in un°ideologia e in una
prassi del potere, concettualizzate a partire da elementari
rapporti di parentela e alleanza tra gruppi.

Segni del potere

Nel sistema politico tradizionale, la superiorità del
lignaggio dei capi si fonda su un duplice ordine di principi. In
primo luogo il capo è ritenuto il discendente uterino e
Pincarnazione, attuale del primo uomo insediatosi in quella
particolare area. Egli è dunque il detentore dei diritti che
Pantenato e il suo gruppo acquisirono sul territorio mettendo
per primi a coltura il suolo, dopo aver abbattuto la foresta
originaria.

Nello stesso tempo si ritiene che il capo e il suo lignaggio
ebbero accesso a quel territorio grazie alla concessione fatta
loro dal sovrano (belemgbunli, omanhene) dello Nzema. Costui,



235

considerato a sua volta il discendente in linea uterina del primo
uomo che si insediò nello Nzema, è azele menle/“signore della
terra” dell'intero territorio.

Nel sovrano e nel lignaggio reale si concentrano dunque
diritti primari e assoluti su ogni forma di sfruttamento del suolo
e dello spazio politico. Diversamente da quelli del sovrano e del
lignaggio reale, i diritti acquisiti dai lignaggi dei capi sono invece
di tipo mediato: derivano dalla concessione del re e dal
particolare tipo di rapporto con cui si vincolano a lui e al suo
suakunlu abusua. In maniera analoga, i diritti ricevuti dai
membri di una linea di discendenza non legata per parentela al
lignaggio del capo di un dato territorio, derivano dalla
concessione che da questo è stata loro fatta. E' questo uno degli
aspetti essenziali del potere politico tradizionale in tutta l'area
akan. A tutti i livelli della piramide sociale, esso si fonda sulla
capacità di gestire Pallocazione di ricchezze e i diritti d'uso dei
beni, nonché sulla possibilità di controllare, attraverso tale
concessione, quei gruppi sociali e quelle persone cui tali diritti
sono attribuiti.

L'analisi dell'ideologia e delle forme del potere ci
porterebbe lontano dagli interessi di questo lavoro (19). Qui è
necessario prendere in esame solo uno dei diversi discorsi
ideologici attraverso cui il potere si rappresenta e si esibisce nel
mondo nzema.

Nella sua capacità di controllo di un territorio, e di gestione
dei diritti di sfruttamento, il capo nzema è indicato con il
termine di odikro, appellativo che ricorre nell'intera area akan:
sia lui sia il suo lignaggio «mangiano (di) il villaggio, la comunità
(krom)», «mangiano lo stool›› (di ebia) (20). In questo contesto,
l'immagine del "mangiare" un territorio si accompagna
inevitabilmente a quelle, complementari, del nutrire e
dell'essere nutriti. Il territorio "mangiato" dal lignaggio di capi è
infatti quello a suo tempo concesso dal re proprio perché i
membri di quel gruppo potessero nutrirsi. A loro volta i capi
concedono nutrimento, terre e diritti di accesso al suolo a quei
segmenti di lignaggio che si agganciano al proprio e al territorio
che gli pertiene.

ll potere si esercita concedendo diritti e vincolando altri
gruppi al proprio. Se il godimento del potere è rappresentato
dalla metafora del mangiare (di), l'esercizio reale del potere è



236

reso attraverso Pimmagine del nutrire (maa alee), mentre essere
nutriti significa, in questa sfera, Paccettazione di una propria
subordinata collocazione all'interno della gerarchia politica.

Simili rappresentazioni ci riportano al mito di Sia e, in
particolare, all'attenzione con la quale esso sottolineava la
centralità dell'atto del nutrire. Quel mito, che avevamo colto
soprattutto nella sua capacità di render conto dei rapporti
residenziali e coniugali, mostra ora altri piani di lettura.
Strutturalmente simile a tanti altri racconti di fondazione del
potere politico di gruppi sociali in area akan (Wilks 1982), esso
parla, nel registro del nutrimento, anche delle asimmetrie di
potere e delle forme attraverso le quali la società le organizza in
sistema.

Come l'uomo nutrì Sia e sua madre, assicurandosene in tal
modo lavoro, prestazioni e fedeltà, così un padre nutre i propri
figli e provvede alla loro madre, garantendosi la loro
collaborazione e vincolandoli al proprio spazio domestico (aako
nu). Allo stesso modo, a livello di villaggio, dei "padri" nutrono
dei "figli", dei capi legano al proprio lignaggio dei segmenti sorti
dal matrimonio tra loro uomini e donne "estranee". Infine, al più
alto livello della gerarchia tradizionale, il re "nutre" i capi a lui
subordinati, assegnando loro terre da sfruttare per il proprio
sostentamento e con le quali "nutrire" altri e subordinarli a sé.

Il discorso del potere si esprime anche con altre metafore
che, in linea con quelle appena esaminate, sono però soltanto
sfaccettature diverse di un'unica ideologia. Se i capi sono i
"padri" dei segmenti di lignaggio loro sottomessi - perché
almeno una volta un uomo del loro lignaggio ha sposato una
donna di una delle linee subordinate - allora i capi sono "le
mogli del re":

Il capo è la moglie dell'o/nanhene e per questo motivo la terra
che l'oman/:ene possiede e concede al capo è terra data dal primo al
secondo perché possa nutrirsi (be dídi zo la) (Nanà Nwia Azane IV,
capo di Allawule).

Inoltre, se da un lato si ritiene che il capo sia una "sposa"
del re, egli, a sua volta, chiama me ye/“moglie mia' tutti i capi di
rango inferiore a lui sottoposti.



237

Nell”interpretare tali metafore gli informatori
sottolineavano, in primo luogo, la stretta analogia tra gli obblighi
propri dei ruoli coniugali e quelli tipici del vincolo di dipendenza
politica. Una moglie dovrebbe obbedienza, rispetto, lavoro e
fedeltà al marito, proprio come un capo li deve al re, pronto
sempre ad esaudirne le richieste. Il re concede terra ai capi
proprio come il marito fa con le sue mogli: entrambi pertanto
nutrono e controllano.

Tra lignaggio di capi e linee di discendenza ad esso legate,
gli effetti di una reale alleanza matrimoniale si perpetuano nel
tempo e creano vincoli di subordinazione, espressi dal codice
parentale dei rapporti tra egya mo e suakunlu mrale. Anche nel
caso dei rapporti tra re e capi, il legame si stabilisce, almeno per
quanto riguarda il piano concettuale, attraverso un "matrimonio"
tra uomini che vincola tra loro il lignaggio reale e quello
aristocratico (21).

Dire che il capo è la "moglie" del re equivale allora ad
affermare che il lignaggio cui il capo appartiene si colloca, nei
confronti di quello reale, nella condizione subordinata di "figlio".
Nell'ideologia politica nzema vincoli stabili ed unidirezionali di
alleanza matrimoniale legano i detentori del potere (ed i loro
lignaggi) lungo l'intera scala gerarchica: i capi sono le "mogli" del
re, i sotto-capi sono le "mogli" dei capi, e la gente comune
giunge ad insediarsi in un territorio cedendo almeno una donna
a chi in quello spazio controlla il potere.

Sembra delinearsi Pimmagine di un sistema ideale nel quale
le donne salgono lungo la gerarchia politica, sposando uomini di
lignaggi di status superiore, e producono figli che, vivendo
presso i propri "padri" e lavorando su terre da loro concesse,
costituiscono la base (fane, la forza fisica e spirituale) su cui si
esercita il potere dei "padri". _

L'adozione delle categorie sintetiche di egya mo e suakunlu
mrale, la loro estensione a linee di discendenza uterina collegate
da rapporti anisogamici di alleanza, la concettualizzazione dei
rapporti gerarchici tra lignaggi aristocratici e lignaggio reale
come rapporti di scambio elementare ed asimmetrico, sembrano
elementi di un medesimo schema politico. Non va dimenticato,
del resto, che tra i Fanti e gli Ashanti il rapporto di dipendenza
politica intercorrente tra lignaggio del capo e lignaggi sottomessi
poteva essere espresso da alleanze matrimoniali perpetuate nel



238

tempo. Fortes (1950: 279), parlando delle ayete/“le mogli dello
stool', ricorda, con Rattray, che tali donne erano date in spose al
capo (allo stool) dai vari lignaggi a lui sottoposti, e dovevano
essere sostituite da altre ragazze del loro lignaggio in caso di
morte. Christensen (1954: 57-58), anche se non si sofferma sul
carattere politico del rapporto, parla per i Fanti di ayetsew, una
particolare forma di matrimonio "con sposa fissa" che legava in
perpetuo, e quindi attraverso forme di sororato, un capo alle
donne di tutti i matrilignaggi a lui sottomessi.

Tra gli Nzema, il matrimonio con un'ayete non sembra
essere una forma autonoma di unione matrimoniale. Nello
stesso tempo però, la concessione da parte dei gruppi nuovi
arrivati in un”area di proprie donne ad uomini del gruppo
dominante, è aspetto essenziale dell'ideologia politica
tradizionale oltre che essere una pratica ancor oggi importante.
E' a partire da quel primo scambio che si creano quei rapporti
politici stabili tra lignaggio dei capi e segmenti uterini di gente
comune che la terminologia della parentela esprime grazie alle
categorie sintetiche degli egya mo e dei suakunlu mrale. Inoltre,
la reiterazione nel corso del tempo di quella medesima alleanza
è comportamento che scopriremo centrale in tutti quei contesti
nei quali siano coinvolti interessi politici, fondiari e
patrimoniali di segmenti di matrilignaggio (22).

In precedenti lavori (Palumbo 1991a, 1992) ho cercato di
mostrare come nel cuore del quadro politico locale sia possibile
individuare anche la presenza dell'altra forma elementare di
scambio, quella patrilaterale. Nell'intero mondo akan, del resto,
proprio il matrimonio con la cugina incrociata patrilaterale
sembra aver costituito una forma privilegiata e aristocratica di
alleanza (Augé 1977: 102, 128;_de Heush 1981: 69). Wilks ( 1975:
327-373) ha messo in rilievo come, tra gli Ashanti, proprio un
circuito di matrimoni patrilaterali legava, a generazioni
alternate, due "case" patrilinee e il matrilignaggio reale.

, Mentre però il modello ashanti è il frutto di una lunga
evoluzione e di una complessa politica dinastica tesa a
raggiungere un equilibrio tra differenti gruppi di potere e a
favorire lo stabilizzarsi dei rapporti politici, la realtà emersa tra
gli Nzema sembra organizzata da meccanismi e logiche analoghe
a quelle soggiacenti ai matrimoni dei reali ashanti, ma agenti



239

all'interno di una struttura di potere molto più elementare ed
ambigua.

Nel villaggio di Ngelekazo, un'aspra e antica contesa
contrappone due linee di discendenza uterina per il controllo del
potere politico. Da almeno quattro generazioni i capi
appartengono ad un certo lignaggio del clan twea i cui membri
pretendono, da parte di tutti i segmenti uterini localizzati nel
villaggio, il riconoscimento della propria supremazia, del proprio
essere "padri" nei confronti di un ampio numero di linee di
"figli". La richiesta è però osteggiata dai rappresentanti di un
segmento del clan degli Ezohile, i quali contestano la legittimità
dei diritti dei Twea e reclamano per sé la carica di capo. Aspetto
essenziale delle loro dichiarazioni politiche è la ricostruzione dei
rapporti di alleanza e parentela tra le due linee e il tentativo di
fornire una versione del circuito di scambi che avalli l'idea di
una propria priorità di arrivo nel territorio e quindi la propria
supremazia politica. I membri dei due matrilignaggi sono infatti
da lungo tempo legati da un circuito di scambi matrimoniali di
tipo patrilaterale che, diversamente però da quanto avveniva per
le dinastie ashanti, qui non contribuisce affatto a stabilizzare i
rapporti di potere tra gruppi di parenti. Al contrario, all'interno
di una contesa per il predominio politico finisce per rendere
ambigue le reciproche posizioni, mettendo in atto una continua
inversione dei ruoli. Negando quei matrimoni che li collocano
nella posizione subordinata di "figli", i membri di ciascuna linea
aspirano a presentarsi come costanti prenditori di donne
dell'altro segmento, e quindi come "padri" che forniscono
nutrimento, terre e diritti alle proprie mogli ed ai propri "figli".

Il sistema è dunque connotato da un'ambiguità di tipo
strutturale, generata dal sistematico scambio patrilaterale
praticato tra le due linee che, per quanto velato nelle rispettive
ricostruzioni, rende impossibile stabilire tra le due una gerarchia
fissa. A generazioni alterne i Twea e gli Ezohile sono
reciprocamente "padri" e "figli": arrivarono prima i Twea sulle
terre di Ngelekazo, e presero donne ezohile come proprie mogli,
facendo dei loro figli i propri figli? Oppure furono invece gli
Ezohile che presero le donne dai Twea, divenendo con questo
loro "padri"? La genealogia seguente, elaborata confrontando le
informazioni datemi dagli informatori con i dati raccolti da
Signorini (1977) venti anni prima, presenta una ricostruzione



240

arbitrariamente limitata ad un certo livello genealogico e,
dunque, ad una determinata visione dei rapporti di
alleanza/potere tra i due gruppi (23).

l.===== O Benee O
Nana Andwalo (E23 Ebulumi
Kwadjan the first (TW)

Q lo A ì Q(
Benee (lwi

Ndaku 1. O Alumua (E2) Q Etema(Tw)
tTw)

l I Ndaku
O O A Eholacie Q Etwe

Bosa (E2) Eba Manza I (E2) Alua (Tw)
if 11' ___' \

f_. 1..

43 L5
Anorngtso Ndabia L
hoowo (E2) ' Ebakyia I Eholaoe

Home (E2) Eholade Tema (Twì
Ndaku(Tw)

Nyanzu Mensa

Fig. 2: relazioni tra le linee di discendenza twea e ezohile. Versione
dell'antropologo



241

Al matrimonio politico di tipo matrilaterale, essenziale per
stabilire e fissare rapporti gerarchici tra linee di discendenza, si
affiancherebbe il matrimonio di tipo patrilaterale, volto a
regolare i rapporti tra lignaggi aristocratici dello stesso livello
sociale, creando a volte una situazione di competizione per
Pascesa politica, altre un circuito di scambio bilanciato tra
gruppi paritetici.

Al di là di ogni tentativo di ricostruire modelli elementari,
per il quale occorrerebbe in realtà un'analisi storica, possiamo
limitarci a constatare la stretta associazione tra le forme speciali
(24) di matrimonio con cugini ed il funzionamento del sistema e
dei rapporti politici tra gruppi di parentela. Entrambi i tipi di
matrimonio con cugini esprimono e configurano degli
elementari paradigmi ideologici nei quali fissare le relazioni di
potere tra linee di discendenza: a) un modello a gerarchia
rigida, capace di stabilire rapporti di controllo/dipendenza tra
due linee (o lignaggi), la cui espressione più esplicita è lo
scambio matrimoniale asimmetrico, legato all'estensione
terminologica delle categorie egya mo e suakunlu mrale; b) un
modello a gerarchia mobile, la cui forma più complessa,
nell'area akan, è quella dei matrimoni dinastici ashanti, e che
nel caso nzema sembrerebbe informare i circuiti di scambio
ristretto e dilazionato tra lignaggi paritetici di capi, in continua
competizione per il potere.

Il villaggio e le terre

Ngelekazo è un villaggio costiero dello Nzema Occidentale,
composto, nel 1989, da 30 compounds nei quali vivevano 336
persone (25).

Lo stool è controllato da un matrilignaggio che, come gran
parte dei lignaggi di capi dell'area, appartiene al clan twea. In
qualità di detentori del potere politico, i membri del lignaggio
hanno avuto, nel corso dell'ultimo secolo, accesso libero, non
mediato e prioritario, allo sfruttamento delle terre del territorio
controllato dallo stool (un'area di 1200 ha., oggi occupata da 80
piantagioni di cocco).



242

La possibilità di accedere per diritto alla terre dello stool
(ebia azele), senza altra restrizione se non quella della sua
disponibilità, non era particolarmente significativa in
un'agricoltura dominata dai food-crops. Al contrario, si rivelò
decisamente vantaggiosa quando, nei primi decenni del secolo,
venne introdotta sulla costa la coltivazione della palma da cocco.
L'accesso immediato al suolo, e la possibilità di farvi nascere,
attraverso il proprio lavoro, piante che lo occupassero
stabilmente e che producessero ricchezza, divennero prerogative
giuridiche e sociali altamente ricercate. Gli uomini del lignaggio
twea, avendo libero accesso ai terreni, poterono piantarvi
coltivazioni stabili senza versare alcun tipo di tributo per
Poccupazione permanente e lo sfruttamento del suolo.

I figli degli uomini appartenenti al lignaggio possessore
dello stool ricevettero a loro volta direttamente dai padri il
permesso di coltivare cash-crops su terra dello stool e di entrarne
in stabile possesso: le terre così concesse sono oggi considerate
suakunlu mrale azele. Le piante di cocco coltivate da un "figlio"
di un uomo del lignaggio dominante su terra concessagli dai
"padri", appartengono al gruppo dei germani dei quali fa parte,
ed il loro possesso si trasmette sistematicamente indiviso tra di
loro fino al momento della morte dell°ultimo fratello. Secondo il
sistema tradizionale abusa praticato dagli Nzema, la piantagione
dovrebbe essere a questo punto divisa nel seguente modo: 2/3
sono lasciati nelle mani del segmento uterino cui appartenevano
i fratelli, 1/3 torna nelle mani del lignaggio del padre (26).
Vedremo che, di fatto, tale divisione difficilmente ha luogo.

Infine, le terre dello stool di Ngelekazo potevano essere
concesse, per la produzione di cash-crops, anche a persone che
non avevano alcun particolare legame di parentela e affinità con
lo stool, o che addirittura non fossero nemmeno residenti nel
villaggio. In tal caso era - ma ne possiamo anche parlare al
presente - necessario che Pestraneo stipulasse un contratto
abusa che lo obbligava a cedere al lignaggio che deteneva i
diritti primari e politici di accesso al suolo, un terzo delle piante
quando queste fossero divenute produttive. Dopo questa
divisione le piante appartengono, in quanto bene individuale,
alla singola persona, mentre il suolo resta inscritto nella
«dimensione verticale» (Bruce 1988) del sistema fondiario.



243

L'introduzione dei cash-crops, pur creando nuovi e
particolari problemi di adattamento, non ha alterato la logica
del sistema fondiario e, soprattutto, non ha affatto annullato la
centralità dei gruppi di discendenza uterina (27). Al contrario, si
potrebbe affermare che la coltivazione di piante perenni
produttrici di ricchezza ha condotto i gruppi di discendenza ad
avere, nei confronti della produzione agricola, un°attenzione
impensabile nello scorso secolo. Il suolo occupato stabilmente
dalle palme è divenuto uno spazio politico controllato da un
gruppo matrilineo e sul quale si fissano interessi economici,
lavoro e diritti controllati da membri di gruppi spesso diversi da
quello dei detentori degli originari diritti di accesso.

Regolare i rapporti tra tali diritti, concedere suolo e
possibilità di produrre ricchezza, sono, da almeno un secolo,
meccanismi essenziali nella gestione del potere politico locale da
parte dei lignaggi aristocratici tradizionali. Accedere al suolo,
creare su di esso piantagioni ed interessi duraturi, poterne
godere continuatamente il possesso sono esigenze basilari per
tutti quei segmenti e quei singoli individui che siano privi di
diritti immediati d”uso sulle terre di un determinato territorio.
Tutto ciò impone particolari strategie ereditarie, matrimoniali e
politiche (Palumbo 1991a, Palumbo 199 lb).

Matrimoni e strategie patrimoniali

L'analisi fin qui condotta ha consentito di cogliere alcuni
elementari paradigmi dell'interazione politica e matrimoniale
tra gruppi di discendenza localizzati in un medesimo spazio
territoriale. In questo paragrafo mostrerò come il peso
ideologico e pratico di tali paradigmi continui ad essere elevato
anche quando, non più connessi alla struttura politica del regno
tradizionale, si legano a più immediate esigenze patrimoniali e
fondiarie.

E' questo il caso dell'unione voluta da un uomo tra il
proprio figlio e la figlia della propria sorella; una forma di
matrimonio che, oltre ad inserirsi nella sfera dei rapporti politici
tra gruppi di potere, rappresenta una strategia di accumulo di
qualità mistiche, di status, di beni, e di riorganizzazione dei



244

legami sociali, propria di ogni linea di discendenza che abbia o
miri ad acquisire un°autonoma forza economica e sociale.
Armonizzando il principio della discendenza matrilinea con
quello della residenza patrilocale, il matrimonio patrilaterale
consente la «costituzione di una linea di filiazione forte e
intensa›› (Augé 1977: 128) e di «riprodurre nella persona del
figlio del figlio la formula psichica completa del nonno paterno››
(Augé 1977: 102).

Dietro questa forma di matrimonio si nascondono logiche
del potere e della gerarchizzazione (Augé 1975: 102-103),
strategie di accumulo della ricchezza e della forza, tanto
materiale quanto mistica, comuni all”intera area akan. La
possibilità di accumulo derivante ad un uomo dal matrimonio
tra il proprio figlio e la figlia della propria sorella, implica per un
altro uomo (lo zio materno del figlio), e per la linea che questi
rappresenta, la perdita di controllo sul proprio nipote. Il figlio
che sposa una cugina incrociata patrilaterale, nella misura in cui
accetta di fare da strumento di una strategia altrui, si aggrega, si
assimila alla linea uterina del padre, per la quale produrrà un
successore "forte" (28). Di fatto il matrimonio patrilaterale è
spesso espressione delle strategie di accumulo di linee uterine
forti, le quali riescono a coinvolgere nella propria orbita uomini
di linee più deboli che si prestano al gioco.

La presenza e il funzionamento di simili strategie si
rivelano a pieno nell'analisi dei rapporti tra strategie fondiarie e
strategie matrimoniali nel villaggio di Ngelekazo.

Il segmento di lignaggio ezohile costituisce il gruppo locale
più compatto all'interno del villaggio. I suoi uomini sono a capo
di almeno dieci compounds, molti dei quali concentrati nella
medesima zona del centro abitato. Una simile concentrazione è
legata tanto al controllo di un elevato numero di piantagioni (21,
per i compounalr controllati dagli Ezohile), quanto alla
particolare politica matrimoniale messa in atto dall'intero
segmento. Escludendo i matrimoni con la linea twea, 8
"matrimoni in casa" (suanu agyale) sono stati realizzati da
membri del gruppo. Di questi, 2 sono tra un uomo e la figlia
della sorella di suo padre, 3 tra un uomo e la figlia di una
"sorella" classificatoria del padre, 2 tra una donna del segmento
ed un figlio di un figlio di un uomo del gruppo, 1 tra un uomo e
la figlia del fratello di sua madre.



Manyi
`\ 1 Gyeni

245

Akuba Eso (abusua kpanyínli)
I

Alu Albert Alu

.-v
Eduku Benee Aba Yale Awuba Ama. _ 4 <1

Mosua Ale Mosua Ale Kodwo

)\` 0 4. aa::]
I <1 Aforz

Arizi Arizi Kodwo Arizi
`ø, 0-4 <1

- Ama Badwo Akua Amo Nda Kofi Kodwo
Alumua
\ \ i 

Bosa

Edobela Ebela Kanra
(E2) O O

I \< -<
Agyake I Adonle

A Aba

Nyamekš (l Etema
Sia '

K .- `<L
Ch.Anomqoo Kodwo
Kaawo I Ndaku

Kodwo Kolora
`-:-4

Ndaku Aba
\, ~ \

Eba Manza Homa

-1-,A)
__ I

Ndaku Ama
uluma Eduku Kol.
`°\ 1 <1

<]Adonle Aba

Q Eho`| ade Míeza

Nana Nwia Azane

Alumua_-i

_ Eduku Kolora Mockyia

Fig. 3: in neretto i matrimoni tra cugini incrociati nella linea locale di
discendenza ezohile



246

La trama dei matrimoni con cugini, in special modo quelli,
numericamente superiori, del tipo patrilaterale, irrobustisce le
maglie del segmento uterino, ricompattando le diverse linee e
localizzandole nel villaggio. La conseguenza più rilevante ai fini
del nostro discorso è però la concentrazione di cariche, potere e
piantagioni nelle mani di coloro che nel segmento sono stati
generati in matrimoni tra cugini incrociati. Non è certo un caso,
infatti, che tanto l'abusua kpanyinli, l'uomo più anziano del
segmento, quanto il capo del villaggio di Allowule, l'uomo
indubbiamente più potente, siano entrambi il frutto di un suanu
agyal . Questi due uomini controllano un elevato numero di
piantagioni (tre Nwia Azane, che ne possiede in più una sua
personale e due appartenenti invece allo stool di Allowule; 5
Gyeni) con le cui rendite sono in grado di gestire e pianificare
l'economia domestica di buona parte dei compounds del
villaggio. Seguire le trasmissioni ereditarie che hanno portato a
tale concentrazione significa disegnare gli scambi matrimoniali
di tipo speciale.

,I/Eba Manza /I/Bosa

\Q_
\-._._\,, \ _`-_\_

-\
12..ãrfi.

Nyameke
ß/Home /Sia `

(Az) Ch.Anomgbo
Kodwo .
| \

Ndaku e il 0
Aba Im Noaku I

'à 1 Kolorfi Mosua
' l ¬> Ale

-_ " '-.uv -ij. A
/

-f ^f;» Thomas J
'.--__.-ø"" øfløp 7-

....v-"--'-' ípNana gf af
xzane Eholade Mieza Aflll KOGW0

Fig. 4: matrimoni tra cugini incrociati patrilaterali e trasmissione delle
piantagioni nella linea locale di discendenza ezohile



247

Tali matrimoni riflettono evidenti interessi patrimoniali,
rendendo possibile la concentrazione dei mezzi di produzione
(le palme da cocco) e della ricchezza nelle mani di quegli uomini
che occupano, in rapporto agli scambi matrimoniali speciali, i
nodi essenziali della trama della parentela.

Nello stesso tempo essi indicano l'esistenza di una chiara
strategia politica giocata dall”intero segmento di lignaggio:
concentrarsi nello spazio del villaggio, accentrare su alcune
figure chiave, il potere, il prestigio e la ricchezza. Una strategia
che, per essere realizzata, ha comunque bisogno di coinvolgere
continuamente uomini e linee differenti. Occorre infatti che figli
maschi di uomini del lignaggio accettino di sposarne dei membri
femminili. Degli uomini che, in quanto "figli" del lignaggio,
possano divenirne "padri" senza che questo comporti gravi rischi
per le gerarchie politiche.

La strategia messa in atto dagli Ezohile evita
accuratamente che i rapporti tra la propria linea e quelle cui
appartengono le proprie mogli ed i propri figli assumano una
qualche continuità e stabilità. Si limitano a catturare dei propri
figli nell'orbita degli interessi e degli spazi del gruppo, facendo
attenzione a praticare questo gioco con linee sempre diverse tra
loro. La creazione di un ciclo di scambi patrilaterali con una sola
di tali linee creerebbe infatti una situazione di ambiguità,
nonché una circolazione modulare delle ricchezze e delle
piantagioni, molto lontana dagli interessi corporativi del
segmento. I figli che sposano le figlie delle sorelle dei loro padri
rinunciano alla possibilità di trasmettere all'interno della
propria linea di discendenza quei beni che possano aver
ottenuto dalla linea dei "padri", abdicando così al proprio ruolo
di zii materni. Rinunciando a svolgere appieno le funzioni che
competono loro quali membri del matrilignaggio, rinunciano
anche alla possibilità di divenire "padri" dei propri "padri".

La politica matrimoniale e patrimoniale degli Ezohile si
rivela un efficace strumento di controllo politico dello spazio e
degli uomini. Si controllano, è vero, solo frammenti di linee
uterine e uomini isolati, e non più interi segmenti di lignaggio; al
contempo però il segmento di matrilignaggio protagonista
acquisisce stabilità nello spazio del villaggio e possibilità di
un'immediata concentrazione patrimoniale.



248

I figli che si prestano al gioco rinunciano certo a molto,
anche se possono ricoprire nello spazio dei padri ruoli
importanti: sono i difensori della continuità di quel lignaggio,
coloro che devono "combattere", "soffrire" e produrre. Ne
ricavano il vantaggio di godere per tutta la vita di beni concessi
loro dal padre: difficilmente, però, riusciranno a sganciarsi
dall'orbita "paterna" e ad acquisire un'identità politica
autonoma, attraverso un'identità matrilinea strutturata.

Pur conservando importanti valenze politiche, le strategie
matrimoniali messe in atto dal segmento ezohile sembrano però
rappresentare un'innovazione rispetto al tradizionale modello
patrilaterale, connesso, in apparenza, a circuiti di scambio tra
gruppi aristocratici dominanti; sembrano costituire
un'adattamento dettato da moderne esigenze patrimoniali.
L'altra forma "speciale" di matrimonio, quella matrilaterale,
ancor più marcatamente connessa a circuiti di scambio politico,
sembra invece assente dal novero delle quotidiane e concrete
strategie messe in atto da questa linea di discendenza. Tale
forma speciale di alleanza ritorna, però, nelle scelte dell'altro
lignaggio, quello dominante a Ngelekazo.

Il lignaggio dei capi, pur controllando potere politico, diritti
e ben 13 dei 30 compounds del villaggio, è molto meno compatto
e localizzato rispetto al segmento ezohile. Gli unici due uomini
twea oggi residenti a Ngelekazo sono Pabusua kpanyinli Nyanzu
Mensa e Panziano fratello di lignaggio Akpo Aka. Insieme ad
alcune donne e bambini, il lignaggio è rappresentato in loco da
questi soli anziani, mentre gran parte degli uomini vive nel
vicino villaggio di Elloyin.

Nonostante tale dispersione e la loro esigua presenza nel
villaggio, i Twea riescono a tener testa al più compatto gruppo
avversario. Alle spalle di tale capacità di tenuta si colgono
precise strategie fondiarie e matrimoniali, giocate in chiave
politica. Essenziale è, infatti, il controllo ed il sostegno degli
alleati. Quelle linee di discendenza uterina originate dal
matrimonio di una donna "estranea" con un uomo twea, che,
diversamente dagli Ezohile, riconoscono il proprio status di
"figli", costituiscono la base irrinunciabile del potere dei capi.

Da tali linee provenivano alcuni degli uomini morti a causa
di azioni di fattucchieria operate dagli Ezohile nel corso degli
ultimi decenni, ed i loro membri sono ancora oggi tra i più



249

impegnati a sostenere i propri "padri". Se seguiamo la creazione
e le trasmissioni delle piantagioni di cocco, ci si. rende
immediatamente conto di come una simile fedeltà sia stata
ampiamente ripagata dai Twea. Gli uomini di tali linee hanno
ricevuto, in qualità di suakunlu mrale, Paccesso a numerosi
terreni sui quali impiantare i loro coccheti , e godono ormai da
anni i frutti del proprio lavoro. Quando si estingue un gruppo di
germani cui è stato trasmesso da un "padre" il diritto di creare
una piantagione, se la linea a cui essi appartenevano è linea
"fedele", anziché aversi una successione gravata dall'abusa, si
concede che le piantagioni si trasmettano senza alcun
pagamento di tributo. Un caso concreto aiuterà a comprendere
il senso di tale concessione.

Esaminiamo la trama di rapporti che lega il matrilignaggio
twea ad una segmento di un lignaggio del clan alonwoba,
originario dell'interno e stabilitosi sulla costa in seguito al
matrimonio tra una donna, Adwo, ed un uomo dello stool di
Ngelekazo.

aan-_./Ö Ø cm) I/Adwo ,o',o' ,ff
(E2, _ \ tm) f

Wi
l

Nv.-am›;-üafve ß/ klaeai-<I.J /-\†
(E2) l :'^.c1wo /
fschiaval Abeke h U

l l

(Alì

*___

ígj

A2È

/,//°'
**""~'_\/_"*_" \___.

`›tH giEbela

Ebía ,I J
Aquile .anca / A Mieza /Ø

Akonloma Adwo
Ekvi

Koìora

\' .

Bile Badwo I
AAmihewa Mar" 1./ -_'--_;-*

/ Mieza Nwia
Mar-tin Boah Ehoa Me-.riza

Soma - -

Fig. 5: matrimoni con la cugina incrociata matrilaterale e trasmissione delle
piantagioni nel segmento locale di discendenza twea



250

_ Dopo che Kaku Atobela, figlio di Adwo, fu avvelenato da
una schiava comprata dagli Ezohile, gli anziani del
matrilignaggio twea consentirono a tre suoi nipoti uterini, due
maschi e una femmina, di creare tre piantagioni di cocco (per
un totale di oltre 800 alberi) su terre dello stool. Quando i tre
morirono, le piantagioni vennero trasmesse, seppur con
contrasti nella linea, all'interno della ristretta linea locale del
matrilignaggio alonwoba e senza che fosse applicata alcuna
divisione abusa. In particolare le piantagioni si concentrano
nelle mani dei figli di Adwo Ekyi che, grazie al matrimonio di
questa con un altro membro dello stool, sono ancora una volta
nella condizione di suakunlu mrale dei Twea. A questo
matrimonio, che ripropone un'esatta replica dell'originaria
alleanza tra le due linee, fecero seguito la creazione di una
nuova piantagione (250 alberi) da parte di Mary, e il
matrimonio di Mieza Ehoa, sorella di costei, con un uomo del
lignaggio di suo padre. Il segmento alonwoba di Ngelekazo
controlla così oggi ben 4 piantagioni, per un totale di 1000
alberi, sulle quali i suoi membri non hanno mai pagato alcun
tributo abusa.

E” evidente che il senso di tali passaggi ereditari facilitati si
coglie solo considerando la trama dei rapporti politici e
matrimoniali, oltre che fondiari, che lega intere linee di
"estranei" al matrilignaggio dominante twea. Il matrimonio tra
una donna "estranea" e un uomo del lignaggio dominante
determina la nascita di linee uterine, di segmenti di
matrilignaggio, che si stabilizzano nello spazio politico e
fondiario controllato dal gruppo cui appartengono gli originari
padri. La relazione egya mo/suakunlu mrale si struttura, in
questi casi, come relazione politica tra linee di discendenza,
protratta nel tempo ed implicante una gerarchia fissa tra "padri"
di status superiore e figli "subordinati". Le linee di "figli" devono,
e dimostrano, fedeltà ai propri "padri" risiedendo nei loro
compounds, costituendo la loro forza d'urto (fane), schierandosi
dalla loro parte nella contesa politica e, talvolta, pagando di
persona.

Negli ultimi decenni, economicamente dominati dalla
produzione di noci di cocco, questo rapporto politico
tradizionale ha assunto nuove ed importanti valenze
patrimoniali. I "figli" non ricevono più solo protezione e terra



251

per sostentarsi: in cambio della loro fedeltà ricevono l'accesso al
suolo sul quale far crescere palme da cocco, e la possibilità di
fare di tali piantagioni dei "beni di famiglia". Questi beni sono
giuridicamente e politicamente sottoposti a vincoli stabiliti dai
"padri", ma di fatto goduti liberamente. In questo modo i "figli"
si radicano al suolo, al territorio, allo spazio politico controllato
dai "padri", in maniera molto più stabile che in passato e del
tutto complementare al modo in cui le palme da cocco si fissano
stabilmente alla terra "mangiata" dallo stool.

Una costante e mirata politica matrimoniale riconferma,
esprime e salda i rapporti gerarchici - ed anche contrattuali - tra
gruppi locali. Ad intervalli variabili, ma forse oggi più di
frequente che in passato, si assiste a repliche del matrimonio
che stabilì all'origine il rapporto di filiazione tra gruppo
proprietario e gruppo estraneo: matrimoni di tipo
"matrilaterale", per cui un uomo del lignaggio dominante sposa
una "cugina" in quella linea di discendenza che nelle generazioni
precedenti aveva fornito una, o più donne, al proprio gruppo.
Ricchezza e piantagioni la cui creazione dipese dalla volontà dei
"padri", passano indivise all'interno della linea locale di
discendenza uterina, seguendo e sovrapponendosi ad una trama
di vincoli matrimoniali che, nel ribadire le gerarchie, riconferma
la realtà sociologica dei rapporti tra "padri" e "figli".

Il matrimonio speciale di tipo matrilaterale, che nel quadro
politico tradizionale costituiva il meccanismo ideologico
elementare a partire dal quale si strutturavano i rapporti di
potere, asimmetrici e costanti, tra lignaggi dominanti e lignaggi
subordinati, si è calato oggi nella realtà quotidiana. Pur
continuando a mantenere il suo essenziale valore politico - fissa
ancora, ed in maniera forte, i rapporti tra chi detiene il potere e
chi è ad esso vincolato -, si accompagna a precise strategie
patrimoniali che coinvolgono gli interessi economici più
immediati di interi segmenti di lignaggio.

In questo senso, anche le scelte matrimoniali matrilaterali
appena esaminate rappresentano un adattamento degli antichi
paradigmi dell'alleanza e dello scambio politico. Le strategie dei
Twea, proprio come quella dei loro nemici ezohile di
Ngelekazo, sono oggi tanto patrimoniali quanto matrimoniali e
politiche. Attraverso un uso mirato dei matrimoni tra cugini
incrociati "matrilaterali" (di grado diverso), il lignaggio



252

dominante lega al proprio spazio politico intere linee localizzate
di matrilignaggi. Linee che accettando ruolo e condizione di
"figli" , ricevono assegnazioni di terre e di diritti, e godimento
indisturbato, anche se giuridicamente limitato, delle piantagioni
di cocco create sulle terre ricevute. Mentre gli Ezohile,
attraverso il matrimonio patrilaterale, mirano alla
disintegrazione delle linee alleate, inglobando gli uomini che si
prestano al gioco con la cugina, i Twea puntano ad associare al
proprio territorio ed al proprio dominio linee uterine locali forti
ed autonome, che comunque riconoscano, anche attraverso una
costante cessione di donne, la propria condizione subordinata di
"figli". In un caso il matrimonio patrilaterale si associa ad una
strategia di accumulazione e di compattazione del lignaggio
nello spazio del villaggio; nell'altro lo scambio "matrilaterale"
funge da formula in grado di sanzionare ed esprimere rapporti
di dominio tra un lignaggio che esercita il potere e linee locali
che da tale associazione ricavano particolari vantaggi di natura
economica e fondiaria.

Conclusioni

Considerato da un astratto punto di vista strutturale, il
sistema nzema presenta alcune evidenti contraddizioni: un
sistema terminologico di tipo crow e Passimilazione (per un
EGO maschio) di "mogli" e "cugine incrociate"; una terminologia
che esprime rapporti instabili tra linee di discendenza e l”uso di
classi terminologiche che fissano rapporti asimmetrici e
gerarchici tra segmenti di matrilignaggio; la pluralità delle unità
protagoniste degli scambi e la tendenza, nel contesto politico, a
rappresentare rapporti matrimoniali elementari tra due
matrilignaggi; la contemporanea presenza di precise norme
proscrittive che regolano i rapporti sessuali e gli scambi
matrimoniali e di preferenze esplicite per forme elementari di
matrimonio.

E' indubbio che il caso nzema - come anche quello
dell'insieme delle società akan, così curiosamente ignorate, o
appena sfiorate, dalle riflessioni teoriche degli specialisti - pone
interessanti quesiti.



253

Si tratta forse di un sistema che, a1l'interno di una tipologia
strutturale, occupa una particolare posizione tra sistemi
pienamente semicomplessi e sistemi ancora elementari? O, al
contrario, dobbiamo vedere in esso un caso che, mettendo in
discussione alcuni degli assunti strutturali che stanno alla base
delle teorie sui sistemi crow-omaha, potrebbe portarci ad un
rifiuto della stessa categoria di sistema semicomplesso di
afleanza?

Non potrebbe invece trattarsi di un sistema decisamente
semicomplesso che, in risposta a particolari esigenze di natura
politica (il costituirsi di uno stato tradizionale, la gestione dei
rapporti territoriali e dinastici) e fondiaria (Pintroduzione di
cash-crops), abbia modificato "in direzione elementare" alcuni
suoi tratti? Se così fosse, saremmo obbligati a ripensare alcune
idee, spesso implicitamente assunte nella letteratura,
sull'evoluzione dei sistemi di parentela.

Non è facile trovare le risposte a simili essenziali quesiti, né
è possibile, in assenza di uno studio completo di un numero
statisticamente significativo di concrete scelte matrimoniali,
dare spiegazioni rigide o conclusive. L'analisi qui condotta ha
privilegiato particolari piani di lettura che hanno
inevitabilmente finito per evidenziare determinate dimensioni
dei fenomeni e per modellare in maniera particolare gli "oggetti"
in discussione. Le ipotesi avanzate, ovviamente parziali,
risentiranno di questo percorso di lettura.

Le apparenti anomalie del sistema nzema rispetto alle
rigide codificazioni teoriche del discorso antropologico sulla
parentela, potrebbero chiarirsi se si ipotizzasse che le forme
"elementari" di scambio matrimoniale, e la strutturazione
lineare e stabile della terminologia ad esse connessa, sono parte
essenziale dei discorsi e delle pratiche ideologiche del potere.
Abbiamo infatti mostrato come sia possibile vedere nelle forme
di scambio praticate dei paradigmi elementari che, attraverso
modelli nei quali si esprimono i rapporti di subordinazione,
superiorità e uguaglianza, consentono una rappresentazione
ideologica rigida dell'intera organizzazione sociale.

Una riflessione storica o sociologica sulle strutture della
parentela e dell'alleanza in area akan non dovrebbe prescindere
dalla piena percezione dell”estrema stratificazione di queste
società e dalla presenza di differenti ordini del discorso sociale,



254

ognuno connotato da un diverso peso ideologico e da un diverso
grado di diffusione ed applicabilità. Dovrebbe, inoltre,
analizzare quantitativamente il carattere semicomplesso o
complesso di un numero statisticamente significativo di scelte
matrimoniali, e cercare di cogliere i rapporti dialettici tra le
rappresentazioni ideologiche della parentela e dell'alleanza,
elaborate dal potere, le pratiche matrimoniali ed ereditarie dei
gruppi egemonici, e quelle degli strati comuni della società. Una
simile posizione, non lontana da quelle espresse in un recente
volume sui sistemi semicomplessi di alleanza (Héritier & Copet-
Rougier 1990), potrebbe forse consentire Pinserimento del caso
akan nel quadro teorico proposto da Héritier (1984). Questo
consentirebbe di sviluppare maggiormente intuizioni presenti in
quel lavoro, di criticare alcune scelte metodologiche, pur
accentandone la sostanziale validità delle tesi espresse.

Héritier nel discutere le norme proscrittive dei sistemi
omaha, sottolinea la differenza tra norme legate all'ideologia del
lignaggio e pratiche reali, governate da logiche diverse:

Le regole parlano al maschile e parlano di lignaggi (e
bisognerebbe mostrare in cosa ciò corrisponda a dei sistemi
idologici), ma il loro silenzio sulle altre realtà non deve e non può
essere interpretato come la prova che esse non esistano o che siano
prive di importanza (1984: 117).

Si potrebbe supporre che nel caso nzema, nel parlare il
linguaggio ideale della discendenza unilineare uterina, le regole
matrimoniali tentino di introdurre nelle maglie di un sistema
semicomplesso un blocco ideologico elementare. Nel contesto
politico, caratterizzato dalla presenza di forme di potere
altamente istituzionalizzate, il sistema si rappresenta come
organizzato sulla base di una logica matrimoniale, in apparenza
elementare, a doppia scansione: gerarchia immobile, espressa
dal matrimonio matrilaterale, e gerarchia semi-mobile, legata al
matrimonio patrilaterale. Una griglia ideologica si sovrappone al
sistema reale, fornendone una rappresentazione di tipo
sintagmatico, meccanico ed immobilizzante. Di questa griglia
sembrano trovarsi tracce in tutti i sistemi akan.

La situazione attuale è, comunque, più articolata. La
dialettica tra strutture ideologiche di potere e società comune



255

appare oggi ben più dinamica ed incontrollabile. Lo studio dei
rapporti tra pratiche matrimoniali speciali e strategie fondiarie,
in un contesto ristretto e dominato da oltre un secolo dalla
presenza di cash-crops, ha consentito di gettare un primo
sguardo su tale processo. L'analisi ha mostrato che i matrimoni
tra cugini incrociati, e le logiche della stratificazione ad essi
sottese, sono stati adattati alle esigenze strategiche, al contempo
patrimoniali e politiche, dei gruppi e delle linee di discendenza,
divenendo insieme più duttili e più presenti. Le alleanze speciali
ed i meccanismi di gerarchizzazione ad esse connesse non
sembrano aver perso il proprio peso ideologico e la propria
efficacia sociale che, a livello locale ed adattati ad esigenze
particolari, rimangono centrali tanto nelle pratiche e nelle
rappresentazioni dei gruppi" di parentela che controllano il
potere, o che aspirano ad esso, quanto nelle pratiche e nei
modelli comportamentali dei gruppi di parentela subordinati,
che puntano all'acquisizione di status, prestigio e ricchezze.
Attraverso processi di circolazione, di discesa culturale e, per
così dire, di "folklorizzazione", i paradigmi ideologici attualizzati
dalle forme speciali di scambio elementare, continuano ad
operare a diversi livelli della società nzema. Le pratiche proprie
del campo politico "tradizionale" sembrano essersi trasformate
in strategie disponibili e, di fatto messo in atto, anche per
individui comuni che agiscono in contesti e sfere quotidiane.

Da questa lettura non consegue che quelli akan non
possano essere considerati sistemi semicomplessi, o forse
addirittura complessi. Allo stato attuale, occorre, però, essere
assai prudenti nei confronti di qualsivoglia conclusione,
rivolgere la massima attenzione ai processi storici e, soprattutto,
non presupporre, esplicitamente o implicitamente, le dinamiche
che guidano i cambiamenti.

Berardino Palumbo

Note

1. Riprendo qui Fespressione usata da Gudeman a proposito della superiorità che il padrino ha

nei confronti del padre del figlioccio in un rapporto di comparatico, per il fatto che egli è investito

della superiorità che lo 'spirituale' ha sul "naturale": nella fattispecie, la nascita spirituale che egli ha



256

propiziato consentendo Fesecuzione del sacramento del battesimo, rispetto alla nascita naturale
dovuta all°impura attività sessuale del genitore.

2. In contrasto con ciò, nel campo dei rapporti domestici tra cognati, espressi al meglio dalle
regole di etichetta, la superiorità resta al fratello della donna. Anche in questo, lo si vedrà più avanti

nel testo, gli Nzema sembrano aver adattato il sistema di parentela e le logiche matrimoniali a esigenze

politiche e economiche diverse per le quali il valore della donna nello scambio rimaneva, in passato,

subordinato a quello del controllo politico, ed oggi al possesso della terra; alle quali esigenze,

comunque, uno scambio di donne in forma 'elementare', retto dalle regole e dai valori che

normalmente lo sottendono, non era più in grado di sopperire.

3. Per la Héritier (1984: 191) i sistemi semicomplessi si articolano sul principio che un

consanguineo prossimo dello stesso sesso non può reduplicare Falleanza anteriore contratta da un
proprio consanguineo, mentre ciò è consentito a un consanguineo di sesso diverso.. «Nelle società
cognatiche con accemuazioru' [corsivo mio] patrilineari o matrilineari» i sistemi semicomplessi
presenterebbero entrambe le proibizioni. Ora, nel caso degli Nzema va ricordato che non ci troviamo
di fronte a una 'accentuazione' ma in presenza di una vera e propria discendenza matrilineare.

4. Per come le 'preferenze' che gli individui esprimono per l'una direzione di scelta o l'altra
siano espressione degli interessi legati alla posizione che ciascuno ha all'interno del nucleo di
parentela coinvolto nello scambio e a quella che in base ad esso avrà come affine, vedi Signorini 1978.

5. Cfr. però in proposito l'esempio lobi che la stessa I-Iéritier (1984: 149, n.6) riporta, assai
vicino a quello nzema.

6. Ne esiste in verità anche un terzo, di 'cortesia' che consente di estendere i termini di
parentela a individui non appartenenti al gruppo parentale. Ciò è però fatto limitatamente ai termini

'lineari' e prendendo in considerazione l'età e la posizione politica dell'individuo a cui applicarli

(Signorini 1978 e, per i Fanti, Kronenfeld 1973).

7. La morte di un qualsiasi individuo non comporta soltanto la creazione di un erede, ma una
successione intesa quale totale sostituzione del defunto con un vivente: si può in un certo qual modo

dire che nessuno muore mai, talché nemmeno mai si vuota la casella che occupava nella trama
parentale.

8. Desidero ringraziare Italo Signorini per la costante attenzione con cui ha seguito le mie
ricerche in Ghana, per i suggerimenti e per il dialogo attraverso il quale sono giunto a confrontarmi
con la sua esperienza di ricerca tra gli Nzema. Ringrazio Mariano Pavanello, per i consigli e per le
lunghe discussioni sul mondo nzema; Maria Minicuci, per aver letto precedenti versioni di questo
scritto. Ringraziointìne Françoise Héritier per un lungo colloquio, nel corso del quale ho potuto

discutere con lei alcuni dei problemi qui trattati. Spero che quanto qui narrato possa non apparire

troppo lontano dalle esperienze quotidiane di quanti nello Nzema, mi hanno aiutato: ad alcuni di loro

(Moke Mieza, Nyanzu Mensa, Alumua, Ezonle Kanra), e a due nostri comune amici, insieme

compianti, questo scritto è dedicato. Per ragioni tipografiche si è adottata una grafia semplificata dei

termini nzema.

9. Per le norme proscrittive degli altri gruppi Akan, vedi Rattray (1969a: 37-38) e Fortes (1950:
278-279) per gli Ashanti, Amon d'Aby (1960: 138) per gli Anyi. Per gli Nzema, Grottanelli (1977: 63-



257

64), riporta che EGO maschio non può sposare: 1) le figlie del figlio e le figlie della figlia; 2) la figlia

dello zio paterno; 3) alcuna donna del lignaggio della moglie; 4) una donna del lignaggio dove si è
sposato un suo 'fratello' o uno dei suoi padri. La regola più generale può dunque definiisi in questi

termini: 5) «una volta che un uomo si è sposato in un dato lignaggio, nessinio dei suoi parenti
matrilineari di tutti i gradi e di tutti i livelli può sposarsi in quello stesso lignaggio».'

10. Tanto nel caso fanti quanto in quello nzema, il modello terminologico si awicina a quello

indicato da Lounsbury come crow 1, ma nella sua versione semibiforcata o non biforcata (Lounsbury

1964, pag. 353 e nota 3, pag. 387). In entrambe le società, infatti, la sorella del padre (di EGO maschio)
è parte «di una indifferenziata classe per 'madre'›› (Lounsbury 1964: 353).

11. Questo nonostante la prudenza di Lévi-Strauss (1966: 19) che non riteneva necessario che:
«tutti i sistemi della famiglia crow-omaha fossero privi di ogni tipo di ingiunzione».

12. E' significativo che in un recente volume dedicato al vaglio etnografico delle teorie della

Héritier (Héritier & Coupet-Rougier 1990), non venga analizzato alcun sistema akan. Di particolare
interesse, tra i lavori inesso contenuti, quello di Dupire (1990: 104-107) che interpreta la presenza di

matrimoni «anomali» con entrambe le cugine incrociate tra i Sereer Ndut di Capo Verde come

mutamenti recenti di un sistema crow puro. Anche se le sue spiegazioni non riescono sempre ad

evitare Pimpressione che il peso di queste forme anomale nel quadro tradizionale dovesse essere un

tempo maggiore di quanto non venga riconosciuto da Dupire, i problemi posti in questo saggio
appaiono realmente centrali (1990: 118-119).

13. Gli informatori hanno indicato questo mito, registrato nell'aprile del 1989 da Mariano

Pavanello e da me, come la spiegazione della particolare forma di ringraziamento (amasiala) usata
dagli Nzema quando venga loro offerto del cibo.

14. Sono egya anche i fratellastri (figli di uno stesso padre ma di madri diverse: azeama) del

padre reale, il marito della sorella della madre e il marito della sorella del padre. Se le precedenti
identiticazioni rimandano chiaramente al modello a 'fusione obliqua' (skewed) del sistema crow,
queste ultime sono più facilmente spiegabili con il modello nucleare (kernel) che Kronenfeld (1973,
1975) vede affiorare anche nel sistema fanti.

15. Non tutti i membri del suakunlu abusua del padre sono chiamati 'padri' da EGO, visto che

il FMB è un 'nonno' (nenya). Inoltre, non tutti coloro che EGO chiama 'padri' appartengono al suo

matrilignaggio. In maniera complementare, non tutti i figli degli uomini del matrilignaggio sono dei

'figli' per EGO, visto che i figli dei suoi nipoti uterini (mwozoa, sing. awozoa) sono per lui degli
abiatici (alonra).

16. Grottanelli (1977: 53) aveva già segnalato questa possibilità che la mia indagine ha poi

confermato.
17. Lévi-Strauss 1966: 19; Fox 1967.

18. Il caso nzema, alla luce di tali dati, si awicina a realtà matrilineari dell'Africa Centrale ed

Orientale. In particolare ricorda la situazione degli Yao del Malawi, descritta con attenzione da

Mitchell (1956) e recentemente riconsiderata da Bivar Segurado (1989: 60-66) in un suo studio dei
rapporti tra sistema terminologico e sistema matrimoniale. Profondi comunque sono i legami che gli

Nzema mostrano di avere con gli Anyi riguardo all'uso delle categorie di parentela nel linguaggio del



258

potere (Perrot 1982: 213-214). Tra gli Anyi-Ndenyie i rapporti tra villaggi sono ooncettualizzati come

rapporti tra seggi di 'padri' e seggi di 'figli' (famyebabia), allo stesso modo in cui si parla di lignaggi

'padri' e lignaggi 'tigli". Nonostante Pimportanza delle patrilinee di 'figli' e di 'figli di tigli' nelle

politiche dinastiche ashanti (Wilks 1975), tale aspetto del sistema parentale e politico non è mai stato

analizzato con attenzione, anche se alcuni interessanti accenni in proposito si trovano in Chukwukere
(1981: 64) e, soprattutto, in un passo di Hill (1970: 129) nel quale la studiosa afferma, parlando dei
passaggi di terra da padre e figlio: «Si suggerisce qui l'idea che la nozione di 'proprietà patrilinea' in
rapporto alla terra destinata alla coltivazione di cacao, nell'Aburi non esiste. Quando un padre aliena
'irrevocabilmente' della terra a suo figlio, questo significa solo che un matrilignaggio (quello del
padre) concede terra ad un altro (quello del figlio)››. Per gli Nzema, Palumbo 1991a, 1992.

19. Manca, nelfetnogratia nzema un'analisi di questi aspetti. Per uno studio storico

delforganizzazione politica tradizionale del regno nzema si rinvia ad Acka (1965). Per un'analisi

dell'ideologia politica nzema: Palumbo 1991a, 1992. I

20. Uimmagine del mangiare rinvia ad una delle costruzioni metaforiche più complesse

dell'intera cultura nzema, che non è qui possibile analizzare a fondo: di ago, mangiare l'eredità, la

forza del lignaggio, succedere; di male, mangiare una donna, avere un rapporto sessuale; di amonle,

mangiare il giuramento, giurare; di rzwohoa, mangiare il gioco, giocare; di gua, mangiare il mercato,
commerciare.

21. Il matrimonio tra uomini è una delle possibili forme matrimoniali previste dalla società

nzema (agonwole agale). Signorini (1973) ne analizza valenze sociologiche e psicologiche. I dati qui
presentati sembrano rendere possibile, a livello del sistema politico, altre interpretazioni.

22. Perrot (1982: 214) ricorda come la pratica del matrimonio con una donna del gruppo della

madre fosse, nel caso dei rapporti tra lignaggi 'padri' e lignaggi 'figli' dell'Anyi-Ndenye,

particolarmente importante: «Quando si passa dal contesto della filiazione a quello delle alleanze

matrimoniali, appaiono altri tratti caratteristici dei lignaggi di ƒamyeba. Emergono numerosi esempi di

alleanze con membri maschili dell'abuswa “padre”. Tutto awiene come se il capo di quel lignaggio

prendesse sempre una donna nel lignaggio "tiglio'››.

23. Non è facile comprendere l'origine di una simile situazione di ambiguità, politica e

matrimoniale. Perrot (1982: 214) mostra come la crescita demografica e politica dei lignaggi (e dei

villaggi) 'figli' fosse una costante minaccia per la supremazia dei 'padri' tra gli Anyi-Ndenye del
secolo scorso. Anche a Ngelekazo dei 'figli' sarebbero diventati forti quanto i 'padri' ed avrebbero

realizzato quelle unioni matrimoniali attraverso le quali sovvertire l'ordine stabilito. Si potrebbe, al

contrario, ipotizzare che la situazione attuale derivi dal crollo di un sistema più complesso, fondato sul
matrimonio patrilaterale, che vincolava tra loro lignaggi aristocratici di una medesima area. Gli
Ezohile di Ngelekazo costituiscono, infatti, un segmento locale di un più vasto lignaggio che controlla

lo stool di un centro vicino.
24. L'espressione "matrimoni speciali', che riprende l'identica nozione proposta da Remotti

(1977) nella sua analisi di alcune forme matrimoniali nande, è qui adoperata in quanto non ritengo

utile, in questa sede, soffermarmi sulle complicazioni teoriche legate all`uso del concetto di

matrimonio prescrittivo.



259

25. Dal censimento condotto da Signorini (1977) risulta che la popolazione residente a

Ngelekazo nell'estate del 1976 era di 337 persone. La stabilità demografica del villaggio a 13 anni di

distanza, in un periodo che ha visto quasi triplicarsi la popolazione nzema complessiva, è legata alla

forte emigrazione giovanile nei centri urbani ghaneani (Kumasi, Takoradi, Cape Coast, Accra) o ad

Abidjan.

26. Per l'ormai vasta letteratura sul sistema abusa si rinvia a Ollenu 1962, I-Iill 1970, Robertson

1982 ed Austin 1987. L'abusa nzema, descritto per la prima volta da Lantemari (1977), presenta
caratteri che, alla luce della tipologia dinamica proposta da Robertson, appaiono piuttosto arcaici.

27. Per un'analisi dei mutamenti del sistema fondiario nzema, Palumbo l991a, 1992.

28. Nessun equilibrio sembra dunque connesso a questa unione, ma solo lo scontro di interessi

spesso contrapposti. Uequilibrio tra le due linee potrebbe essere ristabilito se, a sua volta, il figlio che
ha consentito a sposare la propria cugina incrociata patrilaterale, riuscisse a proporre il medesimo tipo

di matrimonio al proprio figlio. In questo modo, però, si configurerebbe un circuito di scambio

paritetico, proprio del sistema patrilaterale, la cui valenza rinvierebbe a quelle situazioni di maggiore

complessità appena analizzate.

Bibliografia

Ackah, J.Y. 1965. Kaku Aka and the split ofNzema. M.A. Thesis,
Legon: Universirty of Ghana

Amon d'Aby, F.J. 1960. Croyances religieuses et coutumes
juridiques des Agni de la Côte d'Ivoire. Parigi: Editions La
Rose.

Augé, M. 1969. Statut, pouvoir et richesse: relations lignagères,
relations de dépendance et rapports de production dans la
societé alladian. Cahiers d 'ètudes africaines IX, 35: 461-481.

-- -- 1975. Théorie des pouvoirs et idéologie. Etude
de cas en Côte d'Ivoire. Parigi: Hermann.

-- -- 1977. Pouvoirs de vie, pouvoirs de mort.
Introduction a une anthropologie de la répression. Parigi:
Flammarion.

Austin, G. 1987. The emergence of capitalist relations in South
Asante cocoa-farming, c. 1916-1933. Journal oƒ African
History 28: 259-279.

Barnes, R.H. 1976. Dispersed alliance and the prohibition of
marriage: reconsideration of McKinley's explanation of
crow-omaha terminologies. Man (n.s.) 11, 3: 384-399.



260

Bivar Segurado, J. 1989. L'emprise de Péchange restreint en
Afrique centrale matrilinéaire: les systèmes de parente des
Cewa (Mozambique) et des Machinga Yao (Malawi).
L'Homme XXIX, 109: 44-75.

Bloch, M. 1971. The moral and tactical meaning of kinship term.
Man (n.s.) 6, 1: 79-87.

Bruce, J.W. 1988. "A perspective on indigenous land tenure
systems and law concentration", in Land and society in
contemporary Africa, a cura di R.E. Downs & S.P. Reyna,
pp. 23-52. Hanover and London: University Press of New
England.

Census Office 1972. 1970 Population census of Ghana. Vol. 11.
Statistics of localities and enumeration areas. Accra: Census
Office.

Chauveau, J.P. 1977. Societé baoule précoloniale et modèle
segmentaire. Cahiers d'ètudes aƒricaines 68, XVII-4: 415-
434.

Christensen, J .B. 1954. Double descent among the Fanti. New
Haven: Human Relations Area Files Publications.

Chukwukere, I. 1981. A coffin for "the loved one": the structure
of Fante death rituals. Current Anthropolog 22, 1: 61-68.

-- -- 1982. Agnatic and uterine relations among
the Fante: male/female dualism. Africa (Londra) 52, 1: 61-
68.

Dupire, M. 1990. "Le modèle serer ndut de diversification des
alliances et ses transformations", in Les complexités de
l'alliance. Les systèmes semi-complexes, a cura di F. Héritier
& E. Copet-Rougier, pp. 79-124. Parigi: Editions des
archives contemporaines.

Etienne, P. 1973. Essai d'analyse des interdictions de mariage
baoule'. Abidjan: ORSTOM (dattiloscritto).

-- -- 1975. Les interdictions de mariage chez les
Baoulé. L'Homme XV, 3-4: 5-29.

-- -- & M. Etienne. 1967. Terminologie de la
parenté et de Palliance chez les Baouléé. L'Homme VII, 4:
50-76.

Fortes, M. 1950. "Kinship and marríage among the Ashanti", in
African systems of kinship and marríage, a cura di A.R.
Radcliffe-Brown & D. Forde, pp. 252-284. Londra: Oxford
University Press.



261

Fox, R. 1973. La parentela e il matrimonio. Roma: Officina (ed.
or. 1967).

Grottanelli, V. L. 1977-1978. Una società guineana: gli Nzema.
Voll. 1 e 2. Torino: Boringhieri.

Héritier, F. 1984. L'esercizio della parentela. Bari: Laterza (ed. fr.
1981).

-- -- & E. Copet-Rougier (a cura di) 1990. Les
complexités de I 'alliance Les systèmes semi-complexes. Parigi:
éditions des archives contemporaines.

Heusch, L. de 1981. Why many her? Society and symbolic
structures. Cambridge-Londra: Cambridge University Press.

Hill, P. 1970. The migrant cocoa ƒarmers of Southem Ghana.
Cambridge: Cambridge University Press.

Kronenfeld, D.B. 1973. Fanti kinship. The structure of
terminology and behavior. American Anthropologist 75, 5:

- 95157715 .
-- -- 1975. Kroeber vs. Radcliffe-Brown on

kinship behaviour: the Fanti test-case. Man (n.s.) 10, 2: 257-
284.

-- -- 1980. Particularistic or universalistic
analyses of Fanti kin-terminology: the alternative goals of
terminological analysis. Man (n.s.) 15, 1: 151-169.

-- -- 1991. Fanti kinship, language, inherithance
and kiri groups.Anthropos 86: 19-31.

Lanternari, V. 1977. "L'agricoltura" in Una società guineana: gli
Nzema. Vol. I, a cura di V.L. Grottanelli, pp. 213-290.
Torino: Boringhieri.

Leach, E. 1973. "Implicazioni strutturali del matrimonio tra
cugini incrociati materni", in Nuove vie dell 'antropologia, pp.
89-158. Milano: Il Saggiatore (ed. or. 1951).

Lévi-Strauss, C. 1966. The future of the kinship studies. The
Huxley memorial lecture, 1965. Proceedings of the Royal
Anthropological Institute of Great Britain and Ireland for
1965: 13-22.

-- -- 1969. Le strutture elementari della parentela.
Milano: Feltrinelli (ed. or. 1967, 23).

Lounsbury, F.G. 1964. "A formal account of the crow-and-
homaha type kinship terminology", in Explorations in
Cultural Anthropolog, a cura di W.H. Goudenough, pp.
351-393. New York: McGraw.



262

Marie, A. 1972. Parenté, échange matrimonial et réciprocité.
Essai d'interpretation à partir de la societé Dan et de
quelques autres societés de Côte d'Ivoire, 2. L'Homme 12,
4: 5-36.

McKinley, R. 1971. Why do Crow and Omaha kinship
terminologies exist? A sociology of knowledge
interpretation. Man (n.s.) 6, 3: 408-426.

Mitchell, J.C. 1956. The Yao village. A study in the social structure
of a Nyasaland tribe. Manchester: Manchester University
Press. .

Muller, J.C. 1980. Straight sister-exchange and the transition
from elementary to complex structures. American
Ethnologist 7: 518-529.

Ollenu, N.A. 1962. Principles of customary land law in Ghana.
Londra: Sweet & Maxwell.

Palumbo, B. 1991a. Le noci della discordia. Terra, eredità e
parentela in una comunità Nzema (Ghana). Tesi di
Dottorato di Ricerca, Università "La Sapienza" di Roma.

-- -- 199 lb. "You are going really deep": conflitti,
pratica e teoria in etnografia. Alcune riflessioni a partire
dal caso Nzema. L' Uomo Società Tradizione Sviluppo IV
n.s., 2: 235-270. _

-- -- 1992. Marriage, land and kinship in a
Nzema village. Ethnolog XXXI, 3: 233-258.

Perrot, C.H. 1982. Les Anyi-Ndenye et le pouvoir aux 18” et 19€
siecles. Parigi: Publications de la Sorbonne.

Rattray, R.S. 1969a. Ashanti. New York: Negro University press
(I ed. 1923).

-- -- 1969b. Ashanti law and constitutions.
Oxford: Clarendon Press (I ed. 1929).

Remotti, F. 1977. Matrimoni nande. L'Uomo I, 2: 233-263.
Robertson, A.F. 1982. Abusa: the structural history of an

economic contract. The Journal of Development Studies
XVIII: 447-478.

Signorini, I. 1973. Agonwole agale: the marríage between two
persons of the same sex among the Nzema of Southwestern
Ghana. Journal de la Societé des Aƒricanistes 43, 2: 221-234.

-- -- 1977. "Il modello di residenza" in Una
società guineana: gli Nzema. Vol. I, a cura di V.L.
Grottanelli, pp. 291-320. Torino: Boringhieri.



263

-- -- 1978. Nzema kinship terminology.
Paideuma 24: 111-119.

Viti, F. 1986. L'unione imperfetta: alleanza, filiazione e
residenza tra iBaulé.Aƒrica (Roma) XL, 3: 349-389.

Weiskel, T.C. 1976. L'histoire socio-économique des peuples
baule: problèmes et perspectives de recherche. Cahiers
d 'ètudes aƒricaines 61-62, XVI, 1-2: 357-395.

Wilks, I. 1975. Asante in the nineteenth century. The structure and
evolution of a political order. Cambridge: Cambridge
University Press.

-- -- 1982. The state of the Akan and the Akan
states: a discussion. Cahiers d 'ètudes aƒricaines XXII, 3-4,
87-88: 231-251. .

Sommario I

Scopo di questi interventi è considerare alcuni aspetti
anomali del sistema terminologico e matrimoniale degli Nzema
del Ghana Sud-Occidentale, alla luce di due esperienze di
ricerca condotte, in momenti diversi, dagli autori. In particolare
si intende riflettere sulla contemporanea presenza di una
terminologia di tipo crow, di divieti matrimoniali propri di
società semicomplesse e della possibilità di matrimonio tra
cugini incrociati. Particolare attenzione viene inoltre prestata ad
alcuni usi strategici che di tali matrimoni sono oggi compiuti per
regolare rapporti fondiari e politici tra gruppi di parentela e tra
singoli individui.

Summary

These two studies examine some anomalous features of the
system of terminology and marríage among the Nzema of South-
West Ghana, on the basis of two periods of research done in the
area by the authors at different times. In particular the analysis
focusses on the simultaneous presence of a terminology of
marríage prohibitions of the Crow type that is typical of semi-



264

complex societies, and of the possibility of marríage between
crossed cousins. Particular attention is given to the strategic
uses to which such marriages are now put in order to regulate
territorial and political relationships, between kin groups and
between individuals.


