
CRISI E NoN CRISI DELIJANTROPOLOGIA

Bernardo Bernardi
Università di Bologna

Premetto che uso il termine << antropologia ›› nel senso culturale per cui
è incluso quanto nella tradizione italiana ed europeo-continentale viene indi-
cato anche con il termine << etnologia ››.
In questo saggio non intendo affermare che l'antropologia è in crisi. Il

ripeterlo «mi sembra ormai trito e banale. Intendo, invece, dimostrare che
Pantropologia trae vitalità e -chiarezza proprio dalle sue crisi. In realtà le
crisi dell'antropologia -sono ricorrenti,e si sono avverate assai prima che il
rilevarlo diventasse un motivo monotono e, in parte, assurdo di analisi.
Ogni volta che nella storia dell'antropologia si è operato il passaggio da una
problematica ad un”altra, ed anche da un tipo di metodo a un altro, vi è
stata crisi. Nel periodo della mia formazione antropologica ho vissuto il
passaggio, non certo privo di polemiche acerhe, dalla problematica storico-
culturale a quella struttural-funzionalista. Il contrasto che poteva apparire
un antagonismo accademico tra 'la scuola viennese, allora dominante, e
Pantropologia sociale britannica, in piena ascesa per opera dei suoi due dio-
scuri, Radclifie-Brown e Malinowski, era in realtà il superamento definitivo
della problematica che aveva animato tutta l'antropologia dei «padri fon-
datori ››, evoluzionisti e storici-culturali, la problematica, cioè, delle origini
della cultura. Di fronte all'approssimazione delle informazioni etnografiche,
sulle quali nonostante le loro insufficienze si erano tentate le grosse costru-
zioni degli schemi evolutivi della cultura o dei cicli-culturali, si sentiva la
necessità di un approfondimento che desse la conoscenza esatta della strut-
tura e del funzionamento di sistemi troppo sommariamente considerati ti-
pici di un'umanità non ancora civile. È da questa esigenza che si impose il
metodo dellbsservazione partecipante e della ricerca intensa di ristrette, ma
totali, unità sociali, metodo e ricerca che porteranno all'aurea stagione delle
monografie della scuola antropologica sociale, parecchie delle quali si impor-
ranno come i nuovi classici dell'antropologia.

È diflicile riassumere i motivi per cui si afferma che l°antropologia oggi è
in crisi. Mi sembra, però, che vi siano due argomentazioni alle quali ricor-
rono quanti gridano all”allarme. La prima è di carattere negativo o restrit-
tivo. Ifantropologia, si dice, è destinata ad esaurirsi perché si esaurisce il
suo oggetto, << i primitivi», e le società << semplici ›› stanno «diventando com«
plesse; anzi, per questa ragione, occorre affrettarsi a registrare tutte le forme
culturali e sociali perché non vadano perse. La seconda argomentazione è

5



più cruda e, mentre accetta che l°antropologia si estenda allo studio delle
società complesse, afferma che non è in grado di farlo perché le manca una
teoria dottrinale propria e un metodo adeguato. È ovvio che la formulazione
di questi due tipi di argomentazione è riduttiva e semplicistica, ma, quasi
sempre, l°analisi dei richiami alla crisi rivela una conformità a dei modelli
di ragionamento dove i riferimenti causali, apparentemente originali, sono
in effetti vieti. In ogni caso, l”uno o l°altro tipo di dimostrazione elude la
vera natura dell'antropologia come disciplina scientifica per basarsi solo su
aspetti marginali, direi episodici, del suo sviluppo storico.

Se un risultato appare evidente dal periodo, ormai non più breve, della
prima incubazione << a tavolino >> dell'antropologia evoluzionistica e storico-
culturale e della successiva, intensa dedizione alla ricerca diretta sul terreno,
esso mi sembra la chiarificazione della natura e del metodo dell”antropologia.
Oggi appare chiaro che essa può e deve operare in tutte le società con lo
scopo di cogliere e di analizzare i fenomeni culturali e sociali nel loro pro-
cesso dinamico, cioè non necessariamente legati a documenti scritti ma alla
realtà esistenziale del vivere umano. Da questa esigenza si specifica il me-
todo -della ricerca antropologica che resta, fondamentalmente, l'osservazione
partecipante dalla quale si trae il materiale di analisi.
Tale chiarificazione è maturata attraverso tutta una serie di sviluppi e di

discussioni che hanno segnato la storia recente dell”antropologia. Nei para-
grafi che seguono mi propongo di inquadrare (I) il mutamento generale che
caratterizza il nostro tempo e nel quale si inserisce Pantropologia come di-
sciplina necessaria; (II) il significato dello studio antropologico «urgente» e
dei « ripensamenti >>; (III) il valore dell'esotismo al confronto dello studio
antropologico «domestico >>; (IV) il maturare << etico ›› della professione
antropologica; infine, (V) il significato contestuale, ma dinamico, dell”antro-
pologia come disciplina scientifica.

I

Di tutte le discipline appartenenti alle scienze dell'uomo Pantropologia
è, forse, quella che riflette maggiormente la situazione comune della condi-
zione umana. Lo straordinario sviluppo dei mezzi -di comunicazione di massa
ha acuito in tutti gli uomini il senso di appartenenza ad una umanità acco-
munata in una stessa condizione e avviata ad uno stesso destino. Mai ci si
è sentiti tanto vicini gli uni agli altri: la guerra del Vietnam si è riflessa sul
comportamento dei giovani di tutti i continenti; la guerra del Kippur ha
dissestato l'economia dellioccidente e ha posto altri popoli, un tempo sog-
getti, in una posizione forte di controparte. Al di là della cronaca, qual°è il
senso vero di un tale fenomeno? Vi è nelle cose che viviamo una specie di
costrizione che ci forza a mutare le nostre prospettive. Oggi la visione del
mondo, che si prospetta ad ogni uomo, ha dimensioni universali, etniche e

6



'›*-:fm-¬¬r-v

I

É'
›

I
l
Y

|

E

F--v¬-_
I

i.
I

't

-¢

›

E
i

›

|
›

I

P

l

cosmiche, quali nessuna età, prima della nostra, mai ebbe. Per rispondere
all'inquietante -interrogativo mi sembra utile proporre un”analogia tra la
situazione odierna e il grande mutamento che segnò il sorgere dell'epoca
moderna. Della situazione odierna è stato detto e scritto che siamo di fronte
ad un << mutamento antropologico ››, allora si disse che il mutamento, anzi il
«rinascimento ›› era << umanistico ›>. La tautologia tra umanesimo e antro-
pologia (intesa come visione del mondo) non è solo etimologica, bensí cul-
turale. La concezione umanistica non trovava i suoi presupposti soltanto
nella riscoperta degli antichi classici e nell'interpretazione << pagana ›› della
vita, suggerita dalle loro opere, ma traeva motivo anche dall'ampliamento
degli orizzonti umani e dall”acquisizione alla conoscenza di altre terre e altre
genti. Le nuove dimensioni sconvolgevano molti presupposti, religiosi, scien-
tifici e politici, della struttura culturale e istituzionale del mondo occidentale
antico. Le conseguenze ideologiche delle nuove prospettive, se esplosero in
maniera vivace all'im†patto dei dati concreti della nuova realtà, richiesero
tempo e maturazione perché penetrassero a fon-do nel pensiero e nel costume
informandone il contenuto e le espressioni. (Campa 1974: 9-16).

Qualcosa di analogo sta avvenendo nel nostro tempo. Tra le realizzazioni
più vistose e fondamentali vi è, come già accennato, lo straordinario svilup-
po delle comunicazioni di massa, mentre tra i fatti politici segnamo il crollo
degli imperi coloniali e il sorgere di paesi nuovi. Ma più che l”aspetto
politico di questi fatti, certamente significativo in *quanto tale, mi sembra
importante l'aver annoverato alla partecipazione umana, culturale e sociale,
genti nuove. Troppo superficialmente esse erano state considerate non-gente.
Al tempo della loro scoperta non si era ripetuta la ingenua e maliziosa do-
manda se avessero l'anima, come era avvenuto per gli indiani di Colombo,
ma si era messo in dubbio la validità dei loro sistemi di pensiero e di orga-
nizzazione -sociale e politi-ca. Soltanto alcuni* decenni fa, pochi utopisti po-
tevano pensare che gli asiatici, o addirittura gli africani, si sarebbero mai
seduti al tavolo di un incontro internazionale, politico o culturale. Eppure
tutto è avvenuto. Il valore << culturale ›> di queste genti e la loro << presenza ››
politica rappresentano forse la scoperta e la conquista più importanti del
nostro secolo; al loro riconoscimento umano ha contribuito essenzialmente
Pantropologia.
Eppure, nonostante tutto, non è facile accettare le conseguenze ideologiche,

culturali e sociali, di una tale acquisizione; A parte il valore politico della
segregazione razziale attuata nei programmi dell'aparthei~d sudafricano, sono
moltissimi quelli che stentano o anche rifiutano di adeguare il mo-do di
pensare e di comportarsi alla vicinanza di popoli che si ritenevano lontani
o comunque a noi estranei e di considerare paritetico il loro diritto di
partecipazione agli affari del mondo. I nostri parametri di conoscenza e di
giudizio restano sconvolti; le nostre categorie etniche sono intaccate; le
certezze religiose messe in discussione; scosso è l'equilibrio dei nostri rap-
porti sociali; condizionate le conquiste tecniche ed economiche; e gli asse-

7



stamenti politici delle nostre nazioni risultano precari. I giovani assumono
modelli di comportamento attinti non più alla fondazione della comunità di
origine, ma desunti da un complesso di segni alieni e spesso alienanti.
Tutto tè in mutamento. Ma non come un semplice trascorrere -di acque

limpide, bensi come l'accavallarsi di onde tumultuose e travolgenti. La perce-
zione di trovarsi di fronte a un fenomeno di proporzioni inusitate è diffusa
ed è causa di disorientamento perché si avverte anche Pinsufiicienza dei mez-
zi di conoscenza e di valutazione abituali: la tradizione della propria cul-
tura, per quanto nobile, si rivela inefficace. Ci si appella cosí all°antropologia.
Si -dice che il mutamento è antropologico, senza sapere il senso esatto della
affermazione. Si tratta di un appello piuttosto emotivo, come se Pantropologia
fosse un mezzo ancora' ignoto ma che viene da lontano, con un potere se-
greto, che dinanzi all'incertezza sconcertante della situazione mutante, sia
in grado di offrirne la soluzione. (Bernardi 19Y4b: 101-5). -
In realtà, lasciata da parte ogni emotività, l°antropologia si presenta come

un metodo di studio che non dissocia mai l'oggetto di analisi dal suo aspetto
e dal suo valore umano. È totalizzante, perché raccorda sempre ogni feno-
meno con l°uomo. Essa rivela la diversità degli uomini, anzi fa dell”alterità
il suo centro d'interesse, sia vista nel singolo individuo considerato come
radice capillare di cultura, sia colta come motivo di identità esclusiva dei
gruppi sociali nel confronto di altri gruppi. Nella «prospettiva dell”alterità
Pantropologia ha affrontato i temi che apparivano bizzarri, « barbari ›› o
<< primitivi ››, ed è riuscita a scoprire che nei valori e nelle istituzioni diverse
vi è una struttura interna sistematica, dimostrandone il significato storico e
funzionale.
L'antropologia «è nata come superamento della semplice curiosità esotica

per tramutarla in curiosità scientifica. La prospettiva dell”alterità fu il colpo
di genio che dettò a Montesquieu le Lettres Persanes e poi l”Erprz't des Lois
e ispirò le opere di tutto l'illumi-nismo liberale. Superata la fase delle intuizioni
geniali, l'antropologia si compone in disciplina scientifica tentando un ordi-
namento -sistematico e logico della documentazione etnografica, fino allora
raccolta nei << gabinetti di curiosità ››. Questo primo tentativo avvenne nel-
l'ottica tipica di tutto l”ottocento, fissa sul problema delle origini della ci-
viltà. La ricerca delle origini divenne un'ossessione, mentre le ipotesi sover-
chiavano la documentazione. Gli uomini << selvaggi ›› già visti nel loro con-
tatto puro della natura, che avevano entusiasmato la fantasia degli illuministi,
vennero degradati a << primitivi ››, relitti di un'umanità decadente, e vana-
mente nobilitati ad « archivi ›› dell'antica umanità. La ricerca sul campo,
che inizia alla fine del sec. XIX e diventa uniesigenza sempre più viva per
la raccolta diretta delle informazioni, parte con molti pregiudizi ma ha il
pregio di stabilire il contatto personale con gli uomini. Lentamente l”antro-
pologia si libera dai -pregiudizi etnocentrici. Il ricercatore avverte l'assurdità
di accostarsi a uomini viventi considerandoli archivi del passato, senza co-
gliere il dramma della loro vita attuale nel suo vero valore umano e sociale.

8



Muta, in tal modo, la prospettiva dell”indagine, mutano gli interessi e si
esorcizza l°ossessione delle origini.
È un po” di moda, oggi, vedere nei ricercatori antropologi della prima metà

del nostro secolo dei favoriti, se -non dei servi, dellfimperialismo. Non nego
che si tratti di una chiave utile per fare emergere certi condizionamenti non
consciamente recepiti in quell”epoca, ma ritengo che si tratti di un aspetto
secondario. Lascio da parte le riserve e le qualificazioni che riterrei neces-
sarie se dovessi appro-fondire Pargomento; ciò che più mi interessa in questo
momento è che, proprio in quell'epoca, l'antropologia compie fondamentali
scoperte. Scopre che i «primitivi» non sono tali, bensi uomini né più né
meno come tutti noi; scopre che il loro pensiero, come il nostro, è logico
e, come il nostro, può essere anche « pre-logico ›>.' I loro modi di vita si
rivelano << sistemi ›› di pensiero, di parentela, di divisione del lavoro, di
organizzazione politica. L'antropologia rende evidente che vi possono essere
modelli culturali e sociali pienamente efficienti e funzionali, e pur diversi da
quello occidentale. Si scopre, in tal modo, che la problematica esistenziale,
che affronta e accomuna l'umanità, può avere soluzioni diverse, non univoche.
Finalmente la curiosità scientifica non -gioca più a ricostruzioni storiche, più
o meno soggettive, ma porta all'interpretazione e alla comprensione delle
più diverse culture e società. È significativo che ciò avvenga a contatto diretto
con gli uomini nella ricerca sul campo. Lo stesso Paul Schebesta, che ap-
partiene alla scuola storico-culturale di Vienna, nel perseguire il movimento
dei Pigmei nell'interno delle foreste dell'Ituri e nella Malaysia coglie tutto il
loro valore umano e, in un certo modo, contribuisce dall'interno allo sgreto-
lamento dei presupposti della scuola viennese. Effettivamente, lo schema
storico-culturale si addiziona alle sue analisi come un'appendice pleonastica
dalla quale è facile astrarre per una corretta lettura del materiale etnografico.
(Schebesta 1948: 546-50).
Le monografie che derivano dalla ricerca intensa sul campo non saranno

più onnicomprensive dell'universo della vita di un popolo, ma affronteranno
temi e problemi particolari dei quali approfondiscono il significato e il fun-
zionamento in rapporto alla globalità degli altri elementi culturali e sociali.
La chiarezza etnografica derivata, appunto, dalla ricerca diretta consente lu-
cidità analitica e permette di valorizzare la documentazione etnografica per
la discussione dei problemi teorici generali. Il valore delle analisi basate
sulla ricerca diretta sul campo, e pubblicate nella serie di monografie alle
quali si è già accennato, si riflette sul valore stesso ie la credibilità dell'an-
tropologia. Non solo si stabilisce come indispensabile il metodo dell'osserva-
zioine partecipante, ma la problematica assume connotazioni più specifiche.
Avviene, pertanto, che il contributo dell'antropologia, attraverso l'analisi dei
sistemi culturali e sociali di genti fino allora ignote, venga riconosciuto come
pienamente valido e -sia anzi ricercato come indispensabile Iper la formula-
zione della teoria generale della cultura e della società umana. (Fortes

9



e Evans - Pritchard 1940; Radcliffe-Brown e Forde 1950; Fortes e Dieterlen
1965). i
Una critica relativamente recente alle ricerche monografiche dell'antropo-

logia sociale rimprovera una certa staticità di visione nell'analisi delle so-
cietà in esame. La critica non mi sembra né pertinente né obiettiva. Ciò che
si rimprovera è, assai spesso, che gli antropologi, pur trovando-si ad operare
in regime coloniale, raramente registrarono le resistenze e le aspirazioni
politiche dei popoli soggetti. Un°accusa del genere, se fatta in maniera ge-
nerale, non ha senso e spesso non corrisponde alla realtà. In effetti, l'opera
di studio degli :antropologi e le loro pubblicazioni hanno servito a sostan-
ziare il valore umano e la presenza culturale dei popoli coloniali e hanno
spianato la strada alle lotte per l°indipendenza politica e al superamento dello
stesso colonialismo. Se è vero che B. Malinovvski si tè adoperato per un tipo
di governo coloniale più informato, è anche vero che attorno alla sua scuola
di Londra gravitavano giovani studio-si africani e non africani che da lui ap-
prendevano a valorizzare il significato autonomo della cultura e della società
tradizionale alla quale appartenevano e che avrebbero poi portato, con la
lotta politica, verso la rivalutazione e il rinnovamento. Basti ricordare il
caso di Jomo Kenyatta. Malinovvski (1938) scrive un°attenta prefazione, non
priva di critica anche se ispirata a simpatia, alla monografia di Kenyatta
(1938) Facifzg Mount Kenya, divenuta poi, popolare e co-sí diffusa quando
Kenyatta dalla prigione e il confino passò alla residenza del governatore del
Kenya come capo del nuovo stato. È chiaro che la lotta politica ebbe radici
e canali assai più complessi, ma non *-può essere negato né sottovalutato il
significato, sia pur indiretto, dell'apporto antropologico. In ogni caso, l'ac-
cusa di staticità resta superficiale. Va rilevato, infatti, che proprio nel periodo
struttural-funzionalista inizia la tematica dinamica con gli studi sui cambia-
menti culturali e le discussioni teoretiche sull”antropologia applicata. Non mi
pare esatto valutare l'apporto di allora alla luce di certe applicazioni aber-
ranti avvenute negli anni più vicini a noi quando Pimperialismo assunse for-
me più subdole di reazione all'indipendenza dei paesi nuovi. Nella tematica
dinamica di indirizzo malinovvskiano, oltre all”opera stessa del maestro, pub-
blicata postuma, figurano contributi ormai classici. (Malinovvski 1945; Hunter
1936; Richards 1939; Schapera 1947; ecc.). Ma negli stessi scritti di_Evans-
Pritchard e Meyer Fortes limitarsi a notare una presunta staticità delle loro
analisi, -significa non saper cogliere la singolarità e l'originalità dei sistemi
sociali e politici acefali e segmentari. La tematica dei conflitti, perseguita in
seguito da M. Gluckman (1956), è già in nuce nell'analisi delle istituzioni
politiche dei Nuer e nei rapporti rituali e politici dei lignaggi tallensi.

Su una linea di continuità e di approfondimento della tematica dinamica
si collocano, a mio avviso, le indagini di antropologia urbana sviluppate,
dapprima attorno al Rhodes-Livingstone Institute e *poi nella cosidetta Scuola
di Manchester. Ritengo, peraltro, che questa scuola non possa considerarsi
come «punto terminale dell'antropologia sociale britannica ›> (Arrighi 1976:

10



33) se non in senso relativamente cronologico e come ramificazione di una
tematica specifica. In realtà Pantropologia sociale britannica, negli ultimi
due decenni, si apre va nuove problematiche, le quali costituiscono un'esten-
sione a situazioni domestiche della problematica emersa tra genti esotiche.
Si pensi, per un esempio indicativo, alle indagini dirette da Raymond Firth
sulla famiglia e la parentela nella città di Londra (Firth 1956 e 1969).
Non è solo l°antropologia sociale britannica che si trova impegnata in tale

estensione del campo d”indagine. Effettivamente non si_ «può nemmeno dire
che si tratti di una novità, perché già dapprima, negli anni trenta, se ne
affermava l°esigenza non solo in termini teorici. Tuttavia è vero che, solo
varcata la metà del secolo, il momento fu più favorevole per indagini di
questo tipo. Quando parlo di momento favorevole non mi riferisco tanto
alla mutata situazione politica dei paesi esotici, già coloniali, parecchi dei
quali hanno dimostrato avversione (ma si valuti bene il quando e in quali
circostanze) alla ricerca antropologica, quanto piuttosto alla maturazione del-
la teoria e del metodo specifico dell'antropologia. In società, come quelle
domestiche, dove gli interessi della ricerca e le discipline scientifiche sono
altamente specializzate, era necessario, al confronto di altre discipline, che
l'antropologia si presentasse definendo con certezza il suo campo di ricerca,
il suo metodo e la sua problematica. E precisamente ciò che voglio sotto-
lineare: grazie alle indagini condotte in un campo totalmente negletto dalle
altre discipline, come quello dei cosidetti << primitivi ››, Pantropologia ha
scoperto che la dinamica dei fatti culturali e sociali si attua attraverso fat-
tori e vie che è necessario verificare e confrontare presso tutte le culture
e le società senza distinzione alcuna.

s

II

Tra gli argomenti con cui si denuncia la gravità della crisi dell'antropologia
vi è, come già detto, l'esaurimento di quello che era considerato il suo og-
getto di studio, ossia i primitivi. In questa linea si colloca il << movimento
dell”antropologia urgente >>, anche se nell'intenzione dei suoi iniziatori i suoi
scopi erano del tutto positivi. Il movimento risale al 1952, quando, in oc-
casione del 4° Congresso Internazionale delle Scienze Antropologiche ed
Etnologiche di Vienna, Robert Heine-Geldern lanciò un appello per lo studio
urgente di popolazioni V esposte al pericolo dell'estinzione o dell'alterazione
totale della propria cultura. (Hohenvvart-Gerlachstein 1969: 376). Heine-
Geldern era un eminente etnologo-storico e il tipo di diffusionismo da lui
perseguito si basava su un cauto comparativismo, tanto che i suoi scritti sono
considerati un modello del genere. (Grottanelli 1969: 375). Il suo appello
fu subito accolto nel significato genuino di accumulare, prima che scompa-
risse, ogni possibile documentazione etnografica utile per la comparazione
etnologica. 9

11



Nel 1956, al 5° Congresso Internazionale di Philadelphia, si costituì un
<< Gruppo di Lavoro ›› per Pantropologia urgente e, grazie all”adesione del-
l'UNESCO, si iniziò la pubblicazione di un bollettino di informazione.
Nella problematica dell'urgenza c'era, peraltro, un equivoco di fondo che

esplose in maniera drammatica quando il problema si volle definire in ter-
mini di priorità offrendolo alla discussione e al parere di tutti gli antropologi.
Per questo scopo la rivista Current Ant/øropology era stata scelta come foro
di discussione. Nel numero di Ottobre 1969, la rivista pubblicava il rap-
porto che il Gruppo di Lavoro aveva presentato all'8° Congresso Internazio-
nale delle Scienze Antropologiche ed Etnologiche tenutosi a Tokyo. Nella
discussione congressuale erano emerse forti divergenze d'opinione. Il diret-
tore della rivista, secondo il costume, in una delle sue lettere agli abbonati
rivolse l'invito a tutti di esprimere un giudizio sull'antropologia urgente.
Nel numero di Aprile 1971 furono pubblicate 108 risposte nei loro passi
essenziali e, stranamente, cioè non secondo l'abitudine della rivista, in ma-
niera anonima. Nel complesso gli antropologi si schieravano in due campi
opposti e il direttore della rivista riassumeva le posizioni nel modo se-
guente: vi sono << 1) antropologi che vedono sfuggire dalle nostre mani dati
che potrebbero costituire un contributo permanente e insostituibile per la
teoria antropologica; 2) antropologi interessati ai problemi dello sviluppo e
del cambiamento la cui urgenza sembra loro non meno importante sia social-
mente sia per la teoria ››.
La pubblicazione delle risposte degli antropologi su Current Ant/øropology

proseguí nel numero di Giugno 1973 con 12 lettere che, tra le 66 pervenute
nel frattempo, erano sembrate rilevanti al direttore. La prevalenza delle
opinioni era decisamente critica e negativa. Un fatto impressionante, sotto-
lineato da uno degli scriventi, era il tono negativo con cui l”argomento era
visto dai << giovani antropologi >>; t/vey don? really conceiue of urgency.
(Leeds 1973: 331').
Qual'è, dunque, il significato di una discussione che Sol Tax, il diret-

tore di Current Ant/aropology dell”epoca, temeva dásastrously dz'uz'5z'ue?
( 1971: 243). Evidentemente si era creato un grosso equivoco e il senso
dell'urgenza sembrava maledettamente identificato con il senso della fine
dell”antropolo-gia. E da questa confusione che si spiega l°emotività con cui
molti antropologi rifiutarono di considerare il problema urgente. L'urgenza,
parecchi affermano, è dell'antropologia stessa (alcuni dicono della «nuova
antropologia ››).
Nella foga del discutere, alliurgenza era stato attribuito un valore assoluto,

esclusivo e prioritario che, in ogni caso, non sarebbe stato praticamente
possibile perseguire nella sua totalità. È evidente che l'urgenza di studio,
anche se reale, ha sempre un valore relativo. Né d'altra parte si trattava di
un problema nuovo. Decenni prima dell”appello di Heine-Geldern, proprio
da Vienna erano partite missioni di studio per la ricerca su popolazioni mar-
ginali, ' gravemente esposte all°estinzione, come i Fueghini dell”Argentina me-

12



ridionali e del Cile e i Pigmei delle foreste equatoriali. E lo stesso assillo non
era assente dall'ispirazione dell”Internatz°0naZ Institute of African Languages
and Cuítur-er, fondato a Londra nel 1926; solo in seguito nell'attività di questa
istituzione (divenuta International African Institute) prevarrà l'interesse per
i fenomeni dinamici del mutamento e dell”antropologia applicata.

Una conclusione emerge evidente da questa vivace e non inutile discus-
sione ed è che l'antropologia non si trova certo alla fine, anzi dimostra una
vitalità piena di sviluppo con una pluralità di prospettive comparative ade-
renti alla complessità della condizione umana. In realtà, in quegli stessi anni
stava emergendo tutta una nuova problematica e il bisogno di un ripensa-
mento della problematica di fondo e del metodo.
Nel 1960, Lévi-Strauss tesseva l°elogio dell'antropologia asserendo, tra

l”altro: << l'antropologia sociale oggi è una ricerca fervida e inquieta, che
stimola l'indagatore con interrogativi morali oltre che scientifici ›> (Lévi-Strauss
1960: 81). Si tratta di un modo diverso di interrogarsi non più solo scientifico
ma anche morale ed è questa diversità di modi che costituisce l”essenza della
crisi dell'antropologia e ne manifesta, lo ripetiamo, la vitalità. L°aspetto etico
e morale rappresenta un”esigenza nuova che va attentamente esaminata. Il senso
di responsabilità verso i popoli della ricerca antropologica (al quale si richia-
mano diversi antropologi nella discussione sul problema dell'urgenza) non era
certo mancato ai primi antropologi e ai loro immediati epigoni, ma aveva
assunto atteggiamenti paternalistici legati all”idea compiacente e umanitaria
della missione civilizzatrice dell”occidente cristiano, espressa dapprima nella
lotta per l°abolizione della schiavitù e poi nella conquista coloniale con Pim-
posizione, più o meno violenta, delle varie paci, « britannica ›>, << gallica ›› e
simili. La novità sta invece in un ripensamento sul comportamento dell”an-
tropologo in rapporto alle lotte sociali e politiche dei popoli che studia e,
in particolare, sulla formulazione di un codice etico come norma di condotta
professionale sulla quale è necessario ritornare.
Gli interrogativi scientifici sono dettati dalle nuove ricerche e soprattutto

da una rivalutazione della documentazione etnografica. Ne sorgono proble-
matiche nuove che causano rotture effettive, anche se non subito apparenti,
con le problematiche antecedenti. È in questa prospettiva che si colloca lo
strutturalismo di Claude Lévi-Strauss. La ricerca sul campo, anche se breve,
le impressioni e le descrizioni etnografiche dei suoi primi lavori non distac-
cano la posizione di Lévi-Strauss dal tipo normale dell°in~dagine antropo-
logica. Egli si inserisce dichiaratamente nella tradizione filosofica e sociolo-
gica dei grandi maestri francesi, Emile Durkheim e Marcel Mauss. Ma nelle
opere e nei saggi successivi si distingue nettamente da questi maestri, senza
peraltro dissociarsene mai, e si pone in una prospettiva nuova nella quale il
termine struttura assume un significato profondamente diverso da quello di
Radcliffe-Brown e dei suoi seguaci. Non riandremo, qui, alla polemica ac-
cesasi su questo argomento tra i due maestri, ma dobbiamo prendere atto

13



che la professione ideologica e metodologica di Lévi-Strauss segna un'impo-
stazione del tutto nuova nella storia della teoria antropologica.
Lévi-Strauss pone la linguistica, un tempo considerata semplice disciplina

« ausiliare ›>, alla base stessa dello studio antropologico: «Intendiamo l°an-
tropologia come l”occupante in buona fede di quel campo della semiologia
che la linguistica non ha ancora rivendicato come proprio; e in attesa che,
almeno per certi settori di questo campo, non si costituiscano scienze spe-
ciali all'interno dell°antropologia >>. (Lévi-Strauss 1960/ 1967: 56).
L°intuizione semiologica sulla quale si basa lo strutturalismo lévi-straus-

siano è stata ricca di sviluppi che lo stesso Lévi-Strauss ha determinato con
l'ampiezza e la varietà delle sue analisi. Ma vi era nello strutturalismo
l'ambizione di ripensare tutta la fenomenologia antropologica per scoprire
le cause intime dei fenomeni. Secondo Finterpretazione strutturalistica i
sistemi semantici che informano i modi di pensiero, i miti e le istituzioni
costituiscono gli accorgimenti con cui l'uomo punta al mantenimento dell'or-
dine e al superamento delle contraddizioni.
Il riflesso teoretico dello strutturalismo nell”antropologia fu relativamente

repentino e penetrante, ma altrettanto repentino, si deve dire, è stato il suo
tramonto (t/oe alernise of structuralisnz, dirà Rodney Needham 1973: 785-86).
La vicenda degli influssi del pensiero lévi-straussiano sull'antropolo-gia in
genere, e su quella sociale britannica in particolare, è tutta da scrivere. Ma
è fuori dubbio che la serie dei ripensamenti presentati come ineluttabili vie
per uscire dalla crisi incomb-ente dell'antropologia debbano attribuirsi in
gran parte alla suggestione degli scritti di Lévi-Strauss. Sir Edmund Leach,
nella -sua pubblicazione che avvia la serie dei retbinking, attribuisce aperta-
mente il suo proposito -di revisione alla « pronunziata influenza del professor
Lévi-Strauss ››. (Leach 1961: vi-vii). (Vedi anche Needham 1971; Bohannan
1973).

III ü

Oltre all'analisi, lungo prospettive nuove, dei temi tradizionali, quali la
parentela e la mitologia, il ripensamento si «volge all'esame dell'apporto
antropologico nello studio delle società complesse. I
L'interesse dell°antropologia per questo genere di studio viene presentato

da molti come la grande novità del nostro tempo e segnalato come l”esodo
definitivo dell'antropologia dal campo chiuso dei primitivi. Non si può non
rilevare una certa misura di approssimazione non disgiunta da emotività in
questi atteggiamenti. Ma ancor più deludenti e inconclusivi appaiono gli
sforzi, soprattutto nelle discussioni teoriche, di definire modelli e principi
analitici per colmare l'asserita insufficienza dottrinale dell°antropologia di
fronte ai nuovi compiti.
In un articolo sulla teoria antropologica, apparso in Current /:lntbropology

14



nel Febbraio 1968, Leo A. Deprés si propose di contribuire al superamento
della crisi dell”antropologia, suscitando una vivace discussione quale Current
Antbropology ha il merito di ospitare e favorire. (Deprés 1968). Egli si rifa-
ceva a un testo di Lévi-Strauss per affermare che Pantropologia, per uscire
dalla crisi, doveva << concedersi di morire per rinascere sotto nuova forma ›>,
(Deprés 1968: 3). Evidentementee, il luogo della rinascita dell'antropologia
avrebbero dovuto essere le società complesse. In questo nuovo campo, tra
le varie problematiche da analizzare, egli proponeva il pluralismo culturale.

Secondo l'autore, l”angolatura con cui ci si deve porre di fronte alle diffi-
coltà proprie delle società complesse non è tanto quella di adattare l'antro-
pologia alle diverse esigenze metodologiche di tali società, bensí di chiedersi,
innanzitutto, quale tipo di ricerca possa tornare utile alla teoria antropologica,
e poi correggere le deformazioni metodologiche, derivate dalle ricerche che
l°antropologia ha finora condotto esclusivamente presso i primitivi; n1a una
volta chiarito il tipo di ricerca la correzione metodologica è compito facile.

Per lo studio delle società complesse Deprés propone come sempre valido
il concetto di cultura. Tuttavia perché esso serva da paradigma utile per
l'analisi delle società complesse, l'oggetto di studio comparativo non devono
essere le << culture storiche ›> bensi i << modelli analitici ››. Per spiegare che
cosa intende per modello analitico, Deprés esamina il concetto di << plurali-
smo culturale ›>, Si tratta di un concetto legato a quello di << società plurale ›>,
che viene distinto da << società eterogenea ›>, Società plurale è, secondo l”esem-
pio di Deprés, l'Uganda, dove i molti gruppi etnici sono localmente inte-
grati con istituzioni proprie, operanti per mantenere e conservare la loro
identità culturale nettamente distinta da quella di altri gruppi. Società ete-
rogenea è, invece, quella degli Stati Uniti dove i gruppi etnici non sono inte-
grati localmente e non hanno istituzioni per mantenere intatta e distinta a
livello nazionale la loro identità culturale. Le società plurali si contraddistin-
guono dalle società unitarie e, analogamente, si distinguono i modelli ana-
litici relativi, quello unitario e quello plurale. Il modello analitico unitario,
detto anche << modello reticolato ›>, presenta una struttura di base sulla quale
si innesta la cultura, mentre il modello analitico plurale è costituito da cul-
ture locali con valori e attività «propri e da istituzioni di raccordo con la
cultura e le attività sociali nazionali più vaste. Mentre il modello analitico
unitario è utile per lo studio struttural-funzionalista delle società primitive,
il modello plurale si presta meglio per l'analisi dell'unità e delle diversità
proprie delle società complesse in relazione al processo del cambiamento
culturale. .
Dall'esposizione di Deprés e dalla discussione che n'è seguita emergono

alcuni punti importanti: 1) il cambiamento culturale viene indicato come il
problema di fondo per la ricerca antropologica nelle società complesse; 2) l”an-
tropologo non deve più essere considerato l°esperto che sa tutto sulla so-
cietà della sua ricerca. Vale la pena di notare subito che il problema del
cambiamento culturale non costituisce una novità nella problematica antro-

15



pologica. Esso nacque quando ci si rese conto, come avvenne per l'Africa,
che le società semplici, se mai furono tali, stavano diventando complesse al
contatto con la cultura e l”industria coloniale. Non si può considerare lo
studio del -cambiamento una novità. Analogamente, che l'antropologo non
fosse più da considerare l'esperto onnisciente divenne esigenza esplicita quan-
do si passò, nella ricerca sul campo, dalle indagini generali e generiche a
problemi più specifici e precisi. Infine si deve rilevare il pregiudizio che
inficia tutto il discorso di Deprés, la distinzione co-sí netta tra -società com-
plessa e società primitiva o semplice.
Una certa delusione, non molto dissimile, si trae dalla lettura delle impo-

stazioni metodologiche di recenti studi su società europee. Mi riferisco a una
raccolta di saggi che hanno per tema «il processo sociale in Europa: oltre
la comunità ›>, (Boissevain e Friedl 1975). Boissevain osserva che l'Europa
<< è, antropologicamente parlando, un terreno inesplorato ››. Per questa ra-
gione e per altre (<< gli antropologi non sono più così benvenuti in molte re-
gioni ››; << i fondi per le ricerche sono diventati scarsi ››), ma soprattutto per
« una maggior consapevolezza che l”antropologia è lo studio di tutta l'uma-
nità, non solo dell'uomo primitivo, tropicale e non-occidentale ›>, gli antro-
pologi si dedicano di più allo studio delle società europee. (Boissevain 1975:
11). Nella nuova bisogna le tecniche di ricerca tradizionale dell'osservazione
partecipante non sarebbero più sufficienti, nuovi concetti e nuovi metodi. sono
richiesti. Né va ripetuto l'errore degli antropologi che per primi studiarono
le società europee, i quali << tribalizzarono ›› l'Europa alla ricerca dei << primi-
tivi ›› europei, ossia dei gruppi marginali e dei villaggi. La tematica dei saggi
presentati da Boissevain va «oltre la comunità ››: tlaey are asking new
questions.
Tutto questo è molto interessante e promettente. Ma l°attesa resta delusa,

quando la problematica nuova risulta essere il cambiamento e le forze che
lo causano: As tloese contributions clearly sbow, antbropologists now seek
to explain tbe events of cbange, to cløart the forces inƒluencing the people
they study. (Boissevain 1975 : 15). Problema nuovo non è certo il cambia-
mento, né nuovo è il metodo di catalogare e analizzare le forze che contri-
buíscono a produrlo. Boissevain ripete la critica di staticità allo struttural-fun-
zionalismo perché essendo l'interesse di tale indirizzo di studio prevalente-
mente rivolto sull'ordine sociale sarebbe stato incapace di arrivare alla previ-
sione degli eventi o di spiegarne il ritmo incalzante. Egli aggiunge che gli
autori dei saggi hanno avuto in comune, nello studio di società europee,
l'intento di perseguire spiegazioni « non teleologiche ››. Per questa ragione
essi avrebbero dovuto varcare il confine di campi affini, come la storia:
All baue load to become bistorians. Lo hanno fatto, si osserva, esponendosi
ad essere scientific trespassers, incuranti degli ammonimenti che erano stati
espressi da Devons e da Gluckman sul pericolo di essere coinvolti in campi
non propri. (Boissevain 1975 : 15). Sono osservazioni e spiegazioni che non
ci sembra colgano nel segno. Non è una novità che gli antropologi abbiano

16



sentito il bisogno di farsi storici, né di varcare la soglia di campi affini. Se
un senso aveva Pammonimento di Gluckman, e di altri maestri prima di lui,
era soprattutto come invito a non procedere con improntítudine in terreno
altrui senza adeguata preparazione. Già Evans-Pritchard, proprio traendo
spunto dalla severità critica della storia, aveva rivolto gravi parole a tutta
l'antropologia, le quali ritengono ancora la loro validità nel contesto attuale.
L'antropologia, scriveva Evans-Pritchard, non potrà mai giungere a un li-
vello soddisfacente di scientificità finché non sentirà l'esigenza di una valu-
tazione critica delle fonti che ne accerti l'accuratezza e il significato prima di
farne uso comparativo e analitico. (Evans-Pritchard 1971: 174). Ma ciò
che delude nella presentazione della metodologia nuova non è tanto la neces-
sità per l'antropologo che s°accosta allo studio delle società europee di farsi
storico, economista, politologo, ecc., bensì nel non percepire (oi nel non
notare) la peculiarità con cui l'antropologo si accosta ai fenomeni culturali e
sociali anche europei. Nella lettura delle fonti storiche, scritte e orali, l°an-
tropologo porta un interesse e una prospettiva del tutto sue, che lo distin-
guono. Mentre dallo storico mutua la severità della critica, dalla problema-
tica propria trae l'orientamento per la ricerca sul processo dinamico del
cambiamento, sia nell'analisi dei singoli fattori che determinano tale pro-
cesso, sia nella valutazione dei sistemi culturali e sociali nel loro valore
sistemico e globale. È questa peculiarità che lo storico si aspetta dall°antro-
pologo le che fa si che l”incursione «dell'antropologo in un campo che gli è
solo affine, non sia un'invasione indebita bensì una collaborazione legittima
e propria. La stessa considerazione si applica alle altre materie affini. (Ber-
nardi 1976).

È noto che nella storia degli studi antropologici le ricerche sulle società
letterate e complesse, sia in Europa sia in altri continenti, non rappresentano
una novità degli ultimi decenni. La novità, invece, mi sembra riscontrarsi
nel carattere antropologico che gli studi del folklore hanno assunto o vanno
assumendo. Il fatto che va segnalato, per quanto non sia agevole accertarlo
in -questa fase in tutta la sua estensione e portata, costituisce un primo supe-
ramento delle divisioni nominalisti-che per cui in Europa le denominazioni
si confondono tra loro con i termini etnologia, etnografia, folklife research,
folklore, tradizioni popolari, ecc.
__ In un raffronto tra Pantropologia statunitense e l'antropologia scandinava
Ake Hultkrantz auspicava una maggiore << ricerca antropologica ›› e una
«collaborazione interdisciplinare antropologica ››. (Hultkrantz 1968: 296).
In questo senso anche la situazione che si è venuta sviluppando in Italia mi
sembra singolarmente significativa. La tradizione folklorica in Italia è note-
vole, sia per la sua storia ormai ultracentenaria, sia per la validità scientifica
delle opere attuate. Fino a pochi decenni fa si trattava di una tradizione pret-
tamente filologica, attenta quasi esclusivamente agli aspetti storici, lette-
rari e dialettali o linguistici. Negli ultimi decenni essa ha assunto e sta
seguendo una tendenza tipicamente antropologica. L'opera di De Martino,

17



anche se egli non proveniva dalla tradizione accademica del folklore, si
innesta in questo rinnovamento e ne è in gran parte promotrice. Tra i
viventi, la tendenza si avverte particolarmente nelle opere di Alberto M. Ci-
rese, di A. Rigoli, di C. Gallini, di A. Di Nola. Negli scritti di questi autori
gli aspetti storici e filologici dell'esame dei testi, orali se scritti, permane
costante, ma l'interesse prevalente - tipicamente antropologico - si volge a
cogliere il rapporto esistenziale che lega la condizione umana, espressa dai
testi, alla situazione ecologica (ambientale ed economica) e a quella sociale
e politica, e si propone di misurare il peso che le reazioni individuali hanno
sui modelli culturali e sociali tradizionali fino a imporne le modificazioni.
Del tutto indipendenti da questi sviluppi devono ritenersi le ricerche di

antropologi stranieri su regioni e paesi italiani. Essi appartengono alla schiera
degli antropologi europeisti, almeno i più recenti, cui fa riferimento Bois-
sevain nello scritto citato. (1975). Gli apporti di questi studi sono -già no-
tevoli, anche se spesso si affidano a chiavi interpretative univoche e parziali
quali, per esempio, il familismo amorale e il clientelismo. Il campo di studio
è ancora apertissimo sia sui rapporti tra individui ed gruppi, sia sulla forma-
zione dei gruppi sociali, sulla divisione del lavoro e i mezzi di produzione
e sui conflitti. Si tratta di un filone di ricerca che si apre all'interesse di
tutti gli antropologi., A
Non è infrequente sentire contrapporre, anche da addetti ai lavori, lo stu-

dio antropologico «domestico ›› allo studio << esotico ›>, come più utile e
urgente. Si tratta di una contrapposizione per certi aspetti irrazionale e emo-
tiva, con conseguenze analoghe a quelle segnalate in rapporto al movimento
dell'antropologia urgente, intesa come priorità assoluta al confronto di altri
tipi di ricerca antropologica. L°irrazionalità con cui il problema si pone e si
associa allo slogan della crisi dell'antropologia 'richiede alcune chiarificazioni.
Una prima chiarificazione riguarda l”ambito dell'antropologia. In quanto

scienza, per essa non ha senso la divisione tra domestico ed esotico: tutto è
umano e, proprio perché umano, rientra nel suo interesse di studio. La ri-
cerca dell-'esotico e lo studio delle società primitive, anche nel periodo in cui
furono prevalenti, non costituiva l”intento fondamentale dell°antropologia no-
nostante che agli occhi dei superficiali potesse così apparire. L'intento proprio
era lo studio del fenomeno umano. E vero che nella fase antica, gli antro-
pologi si rivolsero quasi esclusivamente (ma mai del tutto) all”esotico-, ma
con lo sviluppo degli studi divenne sempre più chiaro ed esplicito che non
tanto l°esotico importava quanto la dinamica del processo culturale e sociale
proprio di tutta l°umanità. Tale processo si es-prime nella molteplicità delle
forme ideologiche e istituzionali secondo le situazioni sociali e lo svolgimento
storico in continuità di successione. La diversità delle forme culturali emerge
come un dato problematico fondamentale. Ma ò attraverso l'esotico e i pri-
mitivi che abbiamo scoperto il valore della diversità e della alterità. L'alterità
assume i suoi connotati significanti attraverso gli individui e 1 gruppi in una
gradazione relativa di rapporti. Vi sono gradi di vicinanza e lontananza, di

18



partecipazioneie di esclusività, di identificazione e contrapposizione. Ognuno
si confronta all°altro. Attraverso l°altro scopro me stesso e attraverso me
scopro l'altro: il rapporto vicendevole non è scindibile. Le genti che gli an-
tropologi vanno ad investigare si rivelano, nella loro situazione ambientale
e storica, nostri maestri, siano essi i Pigmei delle foreste o gli Eschimesi
delle terre glaciali. Non vale contrapporre << i nostri contadini ›› ai << primitivi
esotici ››. In realtà lo studio dei contadini esotici, -già da- tempo condotto da
illustri antropologi (Firth 1946), si è rivelato opportuno e utile per lo studio
comparato delle nostre società. -
Nell°analisi comparativa delle forme culturali e sociali si scopre l'-alterità

complessa dell'uomo. Solo accettando la prospettiva dell'alterità abbiamo
scoperto nei primitivi la loro qualità umana, si sono misurati i nessi logici
del loro pensiero, si è valutato il funzionamento dei loro sistemi e si è potuto
ricostruirne, talora, anche la storia. Tutto un campo umano d°indagine rima-
sto estraneo agli interessi di studio stabiliti si è rivelato ricco di problematica
« altra ›>, Grazie a questa esperienza ci si è reso conto che anche nell°interno
delle nostre culture e società vi erano campi inesplorati di alterità. È da
questa percezione, e non perché viene meno il suo soggetto di studio, che
l'antropologia estende il suo interesse a tutte le società.
Gli antropologi più coscienti hanno sempre incluso nel loro ambito com-

parativo, sia pure a livello solo ideologico, tutte le società senza distinzione.
Ed è da questa valutazione che hanno tratto ispirazione, più o meno co-
sciente, gli studi antropologici delle società complesse e gli sviluppi antro-
pologici del folklore e delle tradizioni popolari.
La valutazione dell”alterità è solo un mezzo tecnico per scoprire la natura

e la complessità del processo culturale attraverso il quale si esprime l'uomo.
Di conseguenza, più si studia ciò che ci appare diverso e più aumenta la
probabilità di scoprire i lati nascosti della condizione umana. La storia della
antropologia ce ne dà ampia conferma.
Lo studio esotico permane essenziale se non altro per due ragioni: una

riguarda l°opportunità di allargare (senza il panico dell”urgenza) le nostre
conoscenze sulla molteplicità delle forme che l'alterità umana assume nella
storia e nello spazio, sia per soddisfare la necessità - tutta umana - di
nuovi rapporti sociali; l'altra è di carattere prettamente metodologico sia
per quanto attiene agli aspetti tecnici della metodologia, escogitati al con-
fronto di culture altre e dallo stesso confronto rinnovabili, sia con riguardo
alle esigenze comparative che permettono all”antropologia di porre a profitto
le proprie scoperte o conoscenze. Vi è infine un'altra ragione non del tutto
marginale. La ricerca esotica è utile per prevenire e curare la malattia etno-
centrica. Forse nessun male sociale è così sottile come l”etnocentrismo. La
contrapposizione nominalistica e superficiale fra ricerca «esotica ›› e ricerca
«domestica ›› è sempre frutto di etnocentrismo. Il contatto continuato e il
confronto aperto con forme altre di cultura consentono di correggere la ri-

19



strettezza delle nostre prospettive e aprirci alla comprensione delle soluzioni
altre non foss'altro che con la disponibilità mentale verso la possibilità di
forme culturali e sociali diverse dalla nostra.

IV

A dare il senso dell°esistenza di una crisi dell°antropologia molto ha con-
tribuito, tra le altre cause, l”esigenza di una precisazione normativa specifica
dell'etica professionale degli antropologi. Non c°è dubbio che l'antropologo,
in quanto studioso, debba attenersi all'ideale che guida ogni studioso nella
ricerca oggettiva della realtà -per accrescere il grado e la qualità della nostra
conoscenza, con uno sforzo costante di ridurre le possibili alterazioni di
giudizio oggettivo derivanti dalle prospettive ideologiche individuali. Ma al
di là di queste norme basilari e generiche vi sono situazioni particolari nelle
quali l'antropologo, in quanto tale, avverte una problematica di fondo di
rapporto umano, espressa da casi esistenziali che gli tocca affrontare con
scelte immediate e ineluttabili. In tali situazioni la sicurezza dei principi ge-
nerici sfuma e lo studioso si trova a dover concordare la necessità di una
scelta immediata con norme di etica generale. Negli ultimi due decenni si
sono avverati alcuni casi che hanno scosso il mondo degli antropologi e
hanno suscitato un vivace dibattito sull'etica professionale.
Il problema non è semplice. Esso presenta aspetti organizzativi e meto-

dologici. Gli uni e gli altri sono intimamente connessi con la natura propria
dell'antropologia e il suo campo specifico di ricerca. Si è già rilevato che
l'antropologia studia essenzialmente l'alterità. In questo senso la distinzione
tra ricerca esotica e ricerca domestica ha un valore del tutto relativo. In
ogni caso l”antropologo si pone nella prospettiva dell°alterità, per cui egli
si presenta come un altro, quasi un << estraneo ›>, nei confronti della cultura
e della società che vuole studiare. Se è vero che la antropologia è scienza
internazionale (Beals 1967: 470) perché reclama il diritto di studio di tutte
le culture e società, è vero anche che essa è tale perché nello studio della
propria cultura e società introduce una prospettiva comparativa e propone di
mettere in luce i fattori radicali dell°alterità da cui hanno origine i processi
del cambiamento. Si tratta di processi 'comuni a tutte le società, ma prima di
poter arrivare alla conclusione di caratteristiche e qualità comuni, l'antro-
pologo si trova a dover accentuare le diversità che distinguono tra loro e
gli individui e le società umane. Per questa ragione l°antropologo diventa
l'esperto dell”alterità, ed attraverso la strada dell'alterità egli giunge a riaffer-
mare l°u«guaglianza fondamentale degli uomini. Il presupposto essenziale che
guida l'antropologo nella ricerca è la libertà e l”autonomia della ricerca scien-
tifica. A livello teorico non v°è chi non affermi la validità di questo presup-
posto. A livello pratico esistenziale vi si contrappongono le riserve e le
qualificazioni più contraddittorie, talora in palese trasgressione dei diritti

20



fondamentali dell”uomo. E da queste contraddizioni che nasce la crisi etica
dellfantroipologia e i dibattiti che l°hanno evidenziata. (Beals 1967; ]arvie
1969; Kloos 1969; Fabian 1971; Jorgensen 1971; Adams 1971).
Gli aspetti organizzativi della crisi sono peculiari di alcuni paesi occiden-

tali dove il numero degli antropologi si è straordinariamente moltiplicato.
Tra il 1946 e il 1962 l'Associazione degli Antropologi Sociali del Common-
Wealth britannico (A.S.A.) vide i suoi membri da men che venti salire a
oltre centocinquanta. (Gluckman 81 Eggan 1965: Xii). Non posseggo cifre
più recenti, ma resta vera l'osservazione di Meyer Fortes a chi scrive: We
were a band, we are now a proƒession. I dati dell'American Anthropological
Association sono ancora più significativi: al 31 Gennaio 1976 annoverava
2.543 Fellovvs, 252 Foreign Fellows, 1.550 Membri votanti, 5.536 Membri
corrispondenti, 2.912 Membri Istituzionali. (AAA Annual Report 1975: 58).
Di questa imponente schiera << una maggioranza ampia e in aumento è costi-
tuita da antropologi culturali ›› (Goldschmidt 1976: 3).
Nel quadro di questa espansipne professionale si colloca la discussione,

non prettamente accademica, se l'antropologia debba considerarsi una << vo-
cazione ›› o una « merce ›>. (Willner 1973). Secondo il concetto Weberiano
la scienza è una « vocazione ›> perché persegue la conoscenza come fine a se
stessa. Il massimo contributo che la scienza può dare è la chiarezza, ottenuta
per mezzo dei concetti, della sperimentazione e delle regole della logica e
del metodo. Questa concezione è in netta contraddizione con quanti conside-
rano l'antropologia una merce - a cornrnoality - che si vende al miglior offe-
rente. << Lo sviluppo dell”antropologia in professione favorisce il trapasso
dell”antropologia da scienza a merce >›. (Willner 1973: 553). In realtà, nono-
stante l'apparente contraddizione, il dilemma non è necessariamente antite-
tico, né richiede una risposta assoluta o risolutiva.
Certamente l'antropologia, attraverso l”analisi e la comparazione della do-

cumentazione etnografica, persegue fini di pretta conoscenza delle strutture
e dei meccanismi dinamici della cultura e della società. Da sempre, tuttavia,
vi sono stati antropologi che hanno preteso di andar oltre questi limiti per
giungere alla scoperta di leggi che permettessero la misurazione e la previ-
sione delle linee di sviluppo -della cultura e della società. Nonostante non si
sia mai pervenuti a una mèta del genere, le conoscenze antropoiogiche si
sono rivelate utili e per certi versi indispensabili per programmare lo svi-
luppo culturale e sociale delle comunità umane. Da queste considerazioni e
presunzioni è nata l'antropologia applicata. E-d è proprio dalla discussione
sul genere di applicazione che è sorta la crisi etica dell'antropologia. Fino a
che punto è consentito offrirsi come merce e mettersi alla dipendenza del
potere politico? E di quale politica?
Nel periodo degli imperi coloniali l'antropologia applicata sorse e si affer-

mò in un momento, tra le due guerre mondiali, quando i governi coloniali
tentavano di dare alla propria azione un contenuto democratico mettendo
al primo posto, almeno nelle dichiarazioni di intenti, gli interessi dei popoli

21



dominati. La presenza _ di antropologi nel servizio governativo risponde a
questa esigenza. In realtà il contributo che essi hanno dato al governo colo-
niale risulta assai più positivo di quanto non si affermi piuttosto superfi-
cialmente ai nostri giorni. Per questa stessa ragione non è possibile acco-
gliere senza qualificazione e riserve le accuse di servilismo rivolte all'antro-
pologia dell'epoca coloniale. La degenerazione dif una tale prestazione si
tramutò in un pericolo reale e moralmente discutibile, quando non riprove-
vole, nella fase del neo-colonialismo e dell'imperialismo dei blocchi. La pe-
netrazione di dominio, in tale fase, si fece subdola e l'apporto dell'antropo-
logia venne richiesto per discernere le vie capillari della penetrazione e co-
gliere i punti deboli da colpire. Il progetto Camelot è il caso più signifi-
cativo in questo senso, ma non l'unico. (Lanternari 1974: 349-410).
La discussione vivace, che vide impegnati gli antropologi applicati soprat-

tuto d'America, portò alla formulazione di un codice di deontologia profes-
sionale, pubblicato sulla rivista Human Organisation (1963, 22: 237). Forse
non è inutile riprodurne il tes-Ãto -per il lettore italiano:

1. i<< Un antropologo applicato non deve intraprendere un'attività profes-
sionale, remunerata o non, in qualsiasi situazione se non può far fronte a
tutte le responsabilità che derivano dalla sua attività nel limite degli effetti
prevedibili. Se tali responsabilità risultano in conflitto, deve ottenere una
revisione dei termini del suo impiego. Se il conflitto non tè risolvibile, o se
ha buone ragioni per ritenere che i risultati del suo lavoro saranno usati in
maniera nociva per gli interessi degli altri uomini e della scienza, deve ri-
nunciare a prestare ulteriormente i suoi servizi. Verso la scienza egli è tenuto
ad evitare ogni azione o raccomandazione che impedisca il progresso della
conoscenza scientifica. Nel corso dei suoi studi deve proporsi di lasciare un
clima di ospitalità per indagini future. Tenuto conto di ogni altra responsa-
bilità, deve preoccuparsi dí rendere disponibili, per scopi scientifici, i suoi
dati e ritrovati. Non deve presentare ipotesi e opinioni personali come principi
scientificamente validi. 7

2. Verso gli altri uomini deve rispetto alla loro dignità e benessere. Non
deve raccomandare, a nome e per interesse del suo cliente, alcuna azione se
la vita, il benessere, la dignità, il rispetto degli altri possono esserne negati-
vamente intaccati senza provvedere adeguatamente da una parte che l'effetto
negativo sia minimo e dall'altra che il risultato netto sia alla lunga più be-
nefico che non l”omissione di ogni azione. Deve dedicare ogni attenzione per
proteggere i suoi informatori, specialmente per gli aspetti confidenziali che
essi non sono in grado di definire da sé.

3. Verso i suoi clienti non deve fare alcuna promessa, né incoraggiare
alcuna attesa che non possa sperare di adempiere con responsabilità. Deve
dare loro il meglio del suo sapere scientifico e della sua capacità. Deve con-
siderare i loro scopi specifici alla luce del loro interesse e benessere generale.
Deve chiarire al suo cliente la natura delle proprie responsabilità verso lo
stesso cliente, la scienza e gli altri uomini ››.

22



Ci si può chiedere che significato può avere la lettera scritta di un codice
deontologico. Non c'è dubbio che esso costituisca una dichiarazione diintenti
utile per la strutturazione di un albo professionale, ma come tutti i codici
non annulla le possibilità di prevaricazioni. Il problema di fondo resta intatto.
Mi pare, invece, abbia colto nel segno V. Lanternari nella conclusione del
suo saggio Antropologia e Irnperialisrno, dove scrive: << Le scienze antropo-
logiche non si sono sufficientemente fermate finora sullo studio, né sul piano
storico né sul piano delle strutture dinamiche e in una prospettiva compa-
rativa, dei processi che noi dunque denomineremo di axiopoiesi o nascita dei
valori. Tale carenza è l”indice, da un lato, dei limiti e delle contraddizioni di
queste scienze che specialmente oggi si presentano vanitosamente proprio
come le scienze dei valori per antonomasia, d'altro lato essa può indicare
u'n°utile strada per superare .tali contraddizioni e limiti, a condizione di far
sì che proprio l”analísi di tali processi axiopoietici divenga centro e fuoco
del massimo- interesse di queste discipline ›>. (Lanternari 1974: 399-400).
Nello studio axiopoietico Lanternari vede la possibilità di un riscatto e di
una << piattaforma logico-scientifica ›› per le scelte decisive della storia umana.
In effetti emerge ancora una volta la prospettiva di un°antropologia volta
allo studio dinamico dei processi culturali, che non può non essere olistico
ma di cui l”aspetto axiopoietico rappresenta uno dei lati più importanti,
forse il -più impegnativo. '
I riflessi metodologici della crisi etica dell°antropologia derivano da un'ana-

lisi del valore e delle implicazioni umane dell”osservazione partecipante. Al-
cuni studiosi, esaminando il loro ruolo di ricercatori, hanno dato un signi-
ficato esasperatamente problematico e moralistico all°ossimoro indicativo del
metodo antropologico. Essi rilevano la contradditorietà dell'essere << osser-
vatore ››, e cioè in un certo modo estraneo alla comunità d°indagine, e nello
stesso tempo « partecipante ››. Peter Kloos individua tre riferimenti ai quali
l'antropologo deve mantenere la sua lealtà: 1. il gruppo ospitante che egli
si propone di indagare; 2. la cultura e la società di origine dell'antropologo;
3. il gruppo scientifico. (Kloos 1969: 509).

Si può comprendere che il rispetto simultaneo di questi riferimenti possa
portare a situazioni momentanee di incertezza o di imbarazzo, ma non si
può accettare che la casistica venga spinta fino al grottesco e all'assurdo. Ciò
conferma Pinsufficienza dello studio axiopoietico de-nunciata da Lanternari
sott'altro aspetto. Chiunque ha esperienza diretta di lavoro sul campo in
società sia esotiche sia domestiche, sa che è essenziale conservare la propria
identità o, in altri termini, la propria alterità. Si tratta di un”esigenza fonda-
mentale di tutti i rapporti umani. Ma il valore essenziale e irrinunciabile di
tali rapporti, la qualunque livello e in qualsiasi circostanza, è il rispetto per
l”uomo e la sua vita. Dal rispetto per l'uomo e insieme dalla chiarezza del-
l'essere io un altro con propria individualità si rende possibile la partecipa-
zione, che non -è necessariamente identificazione. Gran parte della proble-
matica suscitata da questo dibattito metodologico presenta una forzatura

23



moralistica e pseudo-scientifica tutta da rifiutare. Non c°è dubbio che il ri-
spetto per la vita umana è il principio fondamentale di ogni comportamento
antropologico, anche se l°attenervisi può ritardare l”acquisizione di una mag-
giore conoscenza.
Le implicazioni umane del metodo antropologico dell'osserv-azione parte-

cipante accentuano la singolarità dell'antropologo come esperto dell'alterità.
Per mezzo del suo studio l°antropologo mette in rilievo il significato dei di-
versi sistemi culturali e sociali che l”uomo ha realizzato nella storia, analizza
le loro strutture, il funzionamento, i conflitti, i mutamenti; li pone a con-
fronto per conoscere appieno i processi dinamici di tutti questi fenomeni.
Nel condurre queste sue indagini egli «non può mai astrarre dal contatto
umano, individuale e comunitario, dei quali appunto osserva la diversità e
l'autonomia che propone al rispetto e all'accettazione degli altri e prima di
tutti di se stesso. Rifiuta l'etnocentrismo per individuare i valori di ogni
cultura, si accompagna, uomo fra gli altri uomini, al loro cammino, anche
solo per qualche tratto, per rendere possibile la comprensione e la coopera-
zione nel rispetto della diversità. La prospettiva antropologica si pro-pone,
pertanto, non come semplice studio bensì come ideale di vita. L'essere ad
un tempo conoscenza e ideale attribuisce all'antropologia forza di rinnova-
mento e la caratterizza come disciplina di rinascente attualità.

V

Che i ripensamenti e le crisi siano spinte vitali per lo sviluppo dell'antro-
pologia non pare dubbio. Tra le chiarificazioni -più significative derivate dalla
esperienza degli ultimi decenni va considerata la precisazione dell'oggetto
specifico di studio dell'antropologia. Fu un errore considerare i « primitivi ››
o, comunque, le società esotiche come campo esclusivo dell'antropologia.
Caduto lo stesso concetto evoluzionistico di « primitivi ›>, l'esaurimento e la
fine delle loro condizioni di isolamento avrebbe fatalmente indotto l'estin-
zione dell'antropologia nonostante fosse da poco nata in quanto disciplina
scientifica. Se l'interesse delle cose curiose fu la prima spinta per una
conoscenza sistematica dell”esotico, l'esotico ci ha portato a scoprire l°alterità
come un aspetto costante dei rapporti umani e forza motrice dei processi
dinamici della cultura. L°alterità e i processi dinamici della cultura si defini-
scono, di conseguenza, come l'oggetto proprio della ricerca antropologica
senza confine e limite di livelli sociali, di spazi territoriali e di riferimenti
cronologici. _
In una concezione del genere, l”antropologia si delinea disciplina di mas-

simo impegno. La diversità delle forme culturali, nelle quali l'alterità si
esprime, costituisce una realtà dirompente di fronte alla quale le teorie e le
analisi antropologiche devono costantemente confrontarsi e che rarissima-
mente consente loro di cristallizzarsi in concezioni definitive e immodificabili.

24



In tal senso l'antropologia è destinata a passare attraverso tempi e momenti
di crisi. Non ritengo questo un segno negativo della sua vitalità, perché,
come mostra l'esperienza, proprio da queste crisi si possono trarre più chiare
prospettive sia metodologiche sia problematiche e determinare lo sviluppo
innanzi della disciplina. -
lfanalisi dei motivi di crisi ha riguardato esclusivamente l'antropologia

culturale. Il discorso analitico potrebbe proficuamente estendersi alle altre
discipline antropologiche, anche se i segni di crisi nel loro interno non sono
così allarmanti e il loro oggettp di studio sia sempre stato più chiaro e spe-
cifico. In un recente appello presidenziale all”American Anthropological
Association W. Goldschmidt presentava l'antropologia -come « contesto ››.
<<Intellettualmente ›>, osservava, << Pantropologia è il contesto per diverse
specializzazioni ›>. (Goldschmidt 1976: 519). Si tratta, in definitiva, del rap-
porto interdiscíplinare che nell'antropologia ambirebbe a inquadrare tutte le
scienze dell°uomo. Ma se un'esigenza interdisciplinare risponde ad una ne-
cessità di visione globale del problema uomo, solo nella chiarezza delle
competenze proprie di ogni disciplina il rapporto interdisciplinare può essere
utile e fruttifero. Tra i tanti motivi di crisi ai quali non si è accennato nella
analisi precedente avrebbe potuto esserci l'esame del distacco storico tra
antropologia fisica e antropologia culturale (etnologia). Mentre agli inizi degli
studi sistematici le due discipline erano strettamente associate, la 'loro distin-
zione e separazione è divenuta sempre più totale per il rifiuto degli antro-
pologi culturali di legare le manifestazioni culturali agli aspetti razziali e
biologici. Il problema, negli anni soprattutto del nazismo, raggiunse una
impostazione irrazionale aperta allo sfruttamento politico più spudoraito e
vergognoso. Man mano che ci distacchiamoda quei tempi tragici, forse è
possibile un qualche ripensamento. Ma nella chiarezza dei propri limiti.
Mi sembra che l°analisi del processo dinamicodei fatti culturali possa

offrire il campo a ricerche interdisciplinari. A mio avviso sono quattro i
fattori fondamentali di tale processo: Pantloropos, l'etlvnos, l”oikos e il cløronos.
(Bernardi 1974: 49-82). Ognuno di (questi fattori, indicati con una termi-
nologia prettamente essenziale, si presta ad approfondimenti che vanno oltre
alla loro portata culturale e toccano problemi riguardanti altre discipline.
È un terreno dove occorre muoversi con circospezione. L'antropologia cul-
turale proponendo lianalisi dei quattro fattori del processo culturale risponde
alla sua natura olistica per cui tenta di cogliere il fenomeno della cultura in
tutti i suoi aspetti e nelle sue componenti. Tuttavia è chiaro che l°aspetto
culturale dell'attività dell'uomo tè esso stesso una componente del fenomeno
umano assai più complesso. L'antropologia culturale, nonostante le sue am-
bizioni, non può ritenere di possedere la risposta definitiva ai quesiti sulla
natura dell'uomo come soggetto di cultura. Occorre effettivamente una pro-
spettiva << contestuale ›› per valutare, se mai sarà possibile, il fenomeno uma-
no. Una tale esigenza pone in risalto Popportunità dell'interdisciplinarità ma
nulla toglie alla necessità di specializzazioni approfondite. La specializzazione

25



dovrebbe garantire una maggior certezza e comprensione dei dati fenome-
nici. Non è possibile costruire una conoscenza certa su dati approssimativi.
Fu questa la condizione, e in un certo senso l°errore, della prima antropologia
comparativa evoluzionistica e storico-culturale. Il richiamo alla natura con-
testuale dell”antropologia è certamente puntuale ma per dare agli studiosi il
senso del limite e insieme della indispensafbilità delle ricerche specializzate,
non per indurre a facili collusioni che porterebbero a inutili crisi fortemente
negative.

"s

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

AAA (American Anhropological Association)
Annual Report 1975. Washington.

ADAMS, R.N. 1971. Responsibilit-ies of the
foreign scholar to the local scholarly com-
munity. Current Antbropology 12, 3: 335-
39.

ARRIGHI, G. e L. PASSERINI (ed.) 1976. La po-
litica della parentela. Milano: Feltrinelli.

BEALS, R. 1967. International research problems
in anthropology. Current Antbro-pology
8,5: 470-75.

BERNARDI, B. 1974. Uomo, cultura, società. Mi-
lano: F. Angeli.
ì 1974 b. Cultura antropologica e cultura

umanistica. Nuova Antologia 109, 522,
2085: 101-105.
-i 1976. Antropologia culturale e sociolo-

gia, Appunti per una chiarificazione. So-
ciologia (Roma)_ X,2: 3-15.

B01-IANNAN, P. 1973. Rethinking culture: a
project for current anthropologi-sts. Current
Antbropology 14,4: 357-72.

Bo1ssE.vaIN, J. e J. FRIEDL (ed.) 1975. .Beyond
tbe community: Social process in Europe.
L'Aia: Department of Educational Science
of the Netherlands.

BOISSEVAIN, I. 1975. << Introduction: towards
a social anthropology of Europe ›› in Bols-
SEVAIN e FRJEDL 1975 : 9-17.

CAMPA, R. 1973. Conoscenza scientifica occi-
dentale e processo politico latino ameri-
cano. Milano: ISEDI. pp. 9-71.

DESPRÉS, L.A. 1968. Anthropological theory,
cultural pluralism, and the study of com-
plex societies. Current Antbropology 9,1:
3-26.

Evans-Piufrcnann, E.E. 1971. Sources with
particular reference to the Southern Sudan.

26

Cabiers d'Etudes Aƒricaines, XI, 41.
FABIAN, I. 1971. On professional ethics and

epistemological foundations. Current An-
tbropology 12,2: 230-32.

FIRTH, R. 1946. Malay fisbermen, Tbeir peasant
economy. Londra.
i 1956. Two studies oƒ Kinsbip in London.

Londra: L.S.E.
FIRTI-1, R., J. HUBERT e A. FORGE. 1969. Fa-

milies and tbeir relatiues. Kinsbip in a
middle-class sector of London. An anthro-
pological study. Londra.

FoR'rEs, M. e G. DIETERLEN. (Eds.) 1965.
African systems of thought. Londra: I.A.I.

FORTES, M. e E.E. EVANS-PRITCHARD. 1940.
African political systems. Londra: I.A.I.

GLUCKMAN, M. 1956. Custom and conflict in
Africa. Oxford: Blackwell.

GLUCKMAN, M. e F. EGGAN. 1965. « Intro-
duction ›› in M. BANTON (ed.) The relevance
oƒ models ƒor social antbropology. Londra:
A.S.A. pp. ix-xl.

GoLDsc1-IMIDT, W. 1976. Anthropology as
context. American Antbropologist 78,3:
519-20.

GROTTANELLI, V. 1969. Robert Heine-Geldern's
contribution to historical ethnology. Cur-
rent Antbropology 10,4: 374-76.

HOHENWART-GERLACHSTEIN, A. 1969. The
International Committe on urgent anthro-
pology and ethnological research. Current
Antbropology 10,4: 376-77.

HULTKRANTZ, 1968. The aims of anthropo-
logy: a Scandinavían point of view. Cur-
rent Antbropology 9,4: 289-310.

HUNTER, M. 1936. Reaction to conquest. Lon-
dra: I.A.I. `

JARVIE, I.C. 1969. The problem of ethical



integrity in parti-cipant observation. Current -- 1945. The dynamics of culture change.
Anthropology 10,5: 505-23. Londra.

JORGENSEN, ].G. 1971. On ethics and anthro- NEEDHAM, R. 1971. Rethinking kinship and
pology. Current Anthropology 12,3: 321- marriage. Londra: A.S.A.
56. -_ 1973. << Prospects and Im-pediments ›› in

KENYATTA, ]. 1938. Facing Mount Kenya. Lon- The state of anthropology. Times Literary
dra: Secker & Warburg. Supplement 6 Iuly, n. 3722: 785-86.

Kroos, P. 1969. Role conflicts in social field- RADcL11=1-tn-BROWN, A.R. e D. FORDE. (Eds.)
work. Current Anthropology 10,5: 509-23. 1950. African systems of /einship and mar-

LEACH, E. 1961. Rethinking sopial anthropo- riage. Londra: I.A.I.
logy. Londra: Athlone Press). RICHARDS, A.I. 1939. Land, lahour and diet in
-l 1973. Nuove vie d-ell'antropologia. Mila- Northern Rhodesia. Londra: I.A.I.

no: Il Saggiatore. - SCHAPERA, I. 1947. Migrant lahour and triha-l
LANTERNARI, V. 1974. Antropologia e imperia- life: a study oƒ conditions in Bechuanaland

lismo. Tori-no: Einaudi. Protectorate. Londra: Oxford University
LEEDS, A. 1973. Further comment on urgent -- Press.

problems. Current Anthropology 14,3: 331. SCHEBESTA, P. 1938-1948-1950. Die Bamhuti-
LÉVI-STRAUSS, C. 1960. << Elogio dell”antropo- uom Ituri. 3 voll. Bruxelles.

logia ›› in P. Caruso (ed.) Razza e storia TAX, S. 1971. Urgent Anthropology. As-
e altri studi di antropologia. Torino: Ei- sociates' views on the defi-nition of << ur-
naudi. pp. 49-82. gency». Current Anthropology 12,2: 243.

MALtNows1<1, B. 1938. «Introduction» in WILLNER, D. 1973. Anthropology: vocation or
KENYATTA, ]. Facing Mount Kenya. Lon- commodity? Current Anthropology 14,5:
dra: Secker & Warburg. pp. vii-xiv. 547-55.

ABSTRACT

Anthropology is here taken as cultural anthropology, or ethnology according
to European continental tradition. Crisis are not a sign of the end of anthro-
pology but of its vitality. Whenever the flproblematic or methodological
approach tends to be modified a crisis is apt to be diagnosed. During the first
period of anthropology, as a scientific discipline, the origin of culture was seen
as the main problem. and the << primitives ›› were approached as the archives
of human history. Personal contact in field-research, that became the esta-
blished rule in the second period, dissolved the illusion of the archives and
made the discovery that those who had been erroneously thought to be out
of history were indeed true men with full cultural and social life. The
human phenomenon in all its diversity of cultural forms emerged as the real
aim of anthropology irrespective of societies complex or simplex (if such
ever existed). In this perspective the appeal for urgent anthropology sounded
equivocal and proved << disastrously divisive ››. New problems and new
methods were pursued in an effort of << rethinking ›› all anthropological
issues and in the expansion of field-research. Consistently diverseness (alterità
in Italian) in its different forms and cultural change in its dynamic process
came to the fore as the true object of anthropology. No real difference is to
be seen between << exotic ›> and « domestic >› types of field-research.

27



A further critical issue has been the ethics of anthropology. There are
two facets in this problem: one structural, regarding the establishment of
anthropology as a profession which brougth about a formulation, of norms
of professional ethics; the-other methodological, regarding the apparent
opposed roles implied in being at one time «observer ›› and << participant ›>.
Finally anthropology, as the study of different cultural systems and of the

dynamic p-rocess of change, is to be regarded as one specialisation in the
«context» of anthropology as the general study of man.

28


