SAPIENZA L'Uomo, vol. XIV (2024) 8 6 Authorts @oEo

UNIVERSITA EDITRICE n. 2, pp. 95-126 E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

L etnocentrismo critico nella ricerca storica
e antropologica di Ernesto De Martino

ANTONINO COLAJANNI
Sapienza Universita di Roma

Riassunto

1l saggio parte da una considerazione positiva del successo che recentemente ha avuto all’e-
stero (in Francia e negli Stati Uniti) la formula inventata da De Martino dell’«etnocentri-
smo criticor; che tuttavia non ha suscitato molti commenti analitici né integrazioni criti-
che. Infatti, si sostiene che pochi commentatori abbiano consideraro eccessiva la «centralita
dell’ Occidente» nella visione e analisi delle culture diverse, nonostante il D. M. abbia
sottolineato — ma senza approfondirla — lidea di considerare rilevanti i «limiti» dell Occi-
dente. Inoltre, l'autore rileva che il tema dell’ «etnocentrismo», che risulta fare riferimento
a un carattere diffuso in tutte le culture umane, non viene approfondito comparativamen-
te, e cio non é notato dai commentatori. Viene anche sostenuta una certa «resistenza» di
D. M. a considerare l'etnografia come «centro» documentale del quale le opzioni teoriche
dovrebbero tenere assoluto conto. Una rassegna conclusiva dei numerosi commenti che il
tema dell’«etnocentrismo critico» ha suscitato, secondo ['autore dimostra come una rilevante
e straordinariamente provocatoria proposta di De Martino, di fatto, non é stata ancora
sufficientemente e approfonditamente analizzata e commentata come meriterebbe.

Parole chiave: etnocentrismo, limiti dell’Occidente, etnografia critica, «complesso di

colpa» dell’etnografo.

Critical Ethnocentrism in the Historical and Anthropological
Research of Ernesto De Martino

The article begins by acknowledging the positive reception of Ernesto De Martinos concept
of «Critical Ethnocentrism» in France and the United States. Despite the intriguing and
thought-provoking nature of this proposal, it did not lead to rich analytical commentary or
substantial critical contributions. According to the author, only a small number of scholars
have addressed or critiqued the excessive focus on the «centrality of Western culture» when

95



ANTONINO COLAJANNI

analyzing the wide diversity of cultures around the world. Furthermore, De Martino asser-
tion that the study of the limits» of the Western world is essential has not been explored in
depth. The general characteristics and variations of the widespread human tendency toward
ethnocentrism — a phenomenon present across all human cultures — also remain largely un-
examined from a comparative perspective, both by De Martino and bis followers. Another
debated aspect of De Martinos approach is his apparent reluctance to consider ethnography
as the fundamental documentary «center» for all theoretical frameworks in anthropological
research. In conclusion, by critically reviewing the responses elicited by De Martinoks concept
of «Critical Ethnocentrism», the author argues that this highly relevant and intellectually
stimulating idea has not received the thorough and profound analysis it warrants.

Key words: ethnocentrism, limits of the Western world, critical ethnography, ethno-
grapher’s «guilt complex».

Premessa

In questi ultimi anni si sono intensificate le ripubblicazioni dei lavori di
Ernesto De Martino, sia in Italia che all’estero; e si sono accumulati nu-
merosi commenti e valutazioni dell’opera del grande storico delle religio-
ni e antropologo autore di opere fondamentali come La terra del rimorso
(1960), Sud e magia (1959), Morte e pianto rituale (1958). In questa estesa
letteratura prevalgono gli apprezzamenti positivi, e sono pochi gli studi
storico-critici, sulla parte etnografico-antropologica non meridionalistica
e comparativa generale, che si basino su una attenta e meticolosa ricogni-
zione sulle fonti documentarie, e su un confronto sistematico con I'esteso
ambito degli studi etnografici internazionali. Mi sono recentemente im-
pegnato in una rilettura, a distanza di circa quarant’anni, dell'intera opera
di De Martino (Colajanni 2022), soffermandomi specificamente, con as-
soluta liberta di giudizio, su due temi-problemi particolarmente cari a De
Martino: la «crisi della presenza» e il <mondo magico». Mi sono soprattut-
to concentrato, in quella occasione, sul rapporto tra I'ispirazione teorico-fi-
losofica e metodologica del nostro autore, che ¢ primaria ed assolutamente
centrale, e la documentazione empirica, etnografica; insomma sul materia-
le concreto che dovrebbe fondare e giustificare buona parte delle posizioni
teoriche e delle proposte interpretative all'interno di una disciplina come
antropologia. Infatti, analizzare e valutare gli studi, le ricerche e i saggi del
nostro autore nel quadro delle etnografie e delle antropologie disciplinari
degli ultimi decenni mi sembra una operazione necessaria e fondamentale,
lasciando le tematiche filosofiche sullo sfondo, come proposte e suggestio-

96



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

ni ispirative. Le mie osservazioni e commenti critici si sono dunque basati
su un costante confronto tra 'opera di De Martino e i contributi correnti
negli studi antropologici internazionali degli ultimi anni. Credo che solo
una analisi attenta e scrupolosamente documentaria dei contributi di De
Martino ai temi-problemi concreti delle discipline antropologiche (per
esempio, proprio sul concetto di «etnocentrismo critico») sia il migliore
strumento per una valutazione storico-critica dell’intera sua opera. Su que-
sto tema-problema mi soffermerd in questa occasione.

Un «pilastro teorico» dell’antropologia di De Martino:
I’«Etnocentrismo Critico»

Non v’¢ dubbio che un importante tema-problema proposto in maniera
originale da De Martino, e che ¢ stato lungamente valorizzato nella lette-
ratura di commento, sia quello dell’«etnocentrismo critico». Questa rile-
vante innovazione terminologica e concettuale nasce e si sviluppa dall’idea
della «centralita dell’Occidente», della sua unicita ed apprezzabilita come
costruzione storica complessa e migliorativa della condizione umana at-
traverso i secoli. Questa posizione di partenza genera un privilegiamento
del «punto di vista occidentale» sul mondo come osservatorio qualificato,
luogo caricato della responsabilita di vedere dall’alto dei suoi successi (si
fa riferimento soprattutto, naturalmente, ai successi spirituali, mentali e di
pensiero) il resto del mondo. Gia nelle pagine di Naturalismo e storicismo
nell’etnologia, che ¢ del 1941, De Martino affermava che «Letnologia non
pud non essere europeo-centrica, non pud, cio¢, non essere accompagnata
dalla coscienza che la civilta occidentale, maturatasi attraverso il cristiane-
simo, la riforma, I'illuminismo e lo storicismo, rappresenta il livello piix alto
a cui, finora, il genere umano ¢ riuscito ad elevarsi»' (De Martino 1941:
23). Ed ¢ quindi necessario, per 'antropologia, partire da questa «coscien-
za» del puto di partenza privilegiato degli studiosi occidentali; coscienza
che presto diventera «coscienza critica». Bisogna subito osservare che tutta
questa prima opera di De Martino trasuda una «ostilitd» nei confronti del-
le etnologie ed etnografie del suo tempo, qualificate come «naturalistiche»
e limitatamente descrittive nonché poco stimolate ¢ stimolanti dal punto
di vista teorico. Le sue pagine sono frequentemente incentrate su una criti-
ca alla concezione della «cultura assunta come dato naturalistico», e in esse

' Corsivo aggiunto.

97



ANTONINO COLAJANNI

ricorrono anche critiche mai attentamente documentate all’«atteggiamen-
to positivistico dell'antropologia classica, responsabile della oggettivizza-
zione acritica delle comunitd umane»; e infine ricorre la forte contrarieta
alla concezione di una «oggettivita assoluta» della ricerca, che per la verita
¢ assai rara negli studi antropologici. Latteggiamento critico e sotto-valu-
tativo della «etnografia meramente descrittiva e museografica», della pro-
duzione di «dati sparsi, irrelativi e inerti», del tentativo di «ricomprendere
le curiosita archivistiche del mondo primitivo nel circolo del sapere non
ozioso», infine della «mancanza di articolazione della massa confusa dei
fatti etnologici in civiltd definite», veniva rivolto da De Martino ai fonda-
tori della scuola sociologica francese nella sua Prefazione a Le origini dei
poteri magici di Durkheim, Hubert e Mauss, opera tradotta in italiano nel
1951. LOccidente ¢, tra I'altro, per De Martino, l'unica civilta che ha cre-
ato una disciplina riservata alle riflessioni comparative sulle culture umane:
Ietnologia. Opinione, quest’'ultima, abbastanza discutibile di per sé, alme-
no per il tono radicale e assertorio nel quale ¢ presentata. Infatti, non si
pud negare che i Greci, i Romani, ma pure i Cinesi e gli Indiani, si siano
impegnati spesso, anche se in modo approssimativo e carico di posizioni
pregiudiziali, in una loro «conoscenza degli altri» in comparazione con il
sé storico-sociale: qualcosa di simile — in molti modi — agli orientamenti
ed obiettivi della moderna antropologia, affermatasi in Occidente. Infat-
ti, la disciplina scientifica dell’etnologia ¢ caratterizzata dallo studio degli
«incontri/scontri» tra civilta diverse che hanno progressivamente suscitato
una riflessione critica diffusa in alcune parti dell’Occidente; ma l'interesse,
la curiosita, la produzione di riflessioni piti 0 meno intense e sistematiche
sulla diversita culturale dei differenti gruppi umani, ¢ patrimonio diffuso
in tutte le societa dell’'uomo, sia pure in forme e con intensita diverse.
Basta ricordare che i Greci, con la loro semplice definizione dei popoli
esterni alla Grecia come bdrbaroi, cioé «balbuzienti», rivelavano una sorta
di pre-antropologia attenta a proporre criteri di distinzione tra le umane
societd, partendo dalla constatazione delle «differenze tra i costumi» (in
questo caso delle differenze tra le lingue, che naturalmente producono un
giudizio peggiorativo sulle «lingue degli altri»). E basterebbe anche rileg-
gere attentamente Erodoto (con i giudizi e le descrizioni comparative dei
costumi dei Greci, degli Sciti e degli Egizi) e poi Ibn Khaldoun, ma anche
la Germania di Tacito, e Il Milione di Marco Polo, per avere interessanti
spunti di discussione, diversi per orientamento teorico generale, per atti-
tudine alla osservazione e descrizione dei differenti costumi, su forme di

98



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

proto-etnologia. Per non parlare della grande stagione delle osservazioni
etnografiche e delle riflessioni comparative nate, in ambienti missionari
e di giuristi, a seguito della conquista dell’America, dal Cinquecento al
Settecento. Il richiamo ad un interessante libro sulle «antropologie degli
altri» curato da Francesco Remotti pud servire per approfondire questo
tema, in una prospettiva che riduce di molto, anche certo riconoscendone
i successi storico-culturali, la assoluta ed unica «centralitd» dell’Occidente
(Remotti 1997).

Ma De Martino non si limita ad apprezzare e considerare «unico» il
punto di vista e la posizione dell’Occidente. Egli sostiene opportunamente
che la scienza delle diversita culturali, concepita e gestita a partire da una
profonda consapevolezza critica dei caratteri e della formazione storica
delle categorie interpretative dell’Occidente, deve perd contribuire — con
cio stesso — ad un «allargamento degli orizzonti storici dello stesso Occidente
[...] prendendo al tempo stesso coscienza dei limiti di questo Occidente».
Cioe, I'antropologia pud contribuire ad una «maturazione e progressivo
incremento critico-costruttivo dell’Occidente». Pero, la coscienza dei li-
miti non deve condurre a una «totale messa in discussione critica». C’¢,
costante in tutta la sua opera, un fastidio nei confronti di chi ¢ disposto
a «mettere in causa tutto allo stesso modo», a criticare molteplici aspetti
della nostra vita e della nostra cultura. Insomma, appare continuamente
nei suoi volumi e nei suoi saggi una critica di quella «cultura della crisi
dell'Occidente» che sottostima lintera costruzione culturale-storica del
mondo europeo o di sue parti, manifestando una distanza dai difetti del
liberalismo di inizio secolo (che aveva caratterizzato la sua entusiastica
partecipazione giovanile ai movimenti di rivolta intellettuale in nome del-
la famosa «Religione Civile»). Ma contemporaneamente, in una continua
oscillazione tra i due estremi, appare anche una ammissione esplicita del
fatto che «la nostra civilta ¢ in crisi: un mondo accenna ad andare in pezzi,
un altro si annunzia». E la conoscenza storico-critica del «<mondo degli
altri» puo dare un contributo decisivo alle attuali insicurezze culturali.
Ma in questa situazione «ciascuno deve scegliere il proprio posto di com-
battimento, assumere le proprie responsabilita». E il compito dello stori-
co dovra essere quello di favorire «I’allargamento dell’autocoscienza per
rischiarare 'azione». Cid potra avvenire (¢ questa un’affermazione molto
importante per definire la concezione che D. M. si ¢ fatto della scienza
delle culture) «solo imparando a distinguere la nostra cultura dalle altre,
anche da quelle piti lontane» (De Martino 1941).

99



ANTONINO COLAJANNI

Nel De Martino maturo, molti anni dopo, riappare la concezione
della propria cultura, da parte dell’etnologo, come «unita di misura delle
storie culturali aliene e come centro di riferimento e al tempo stesso
unita di misura» (De Martino 1977: 396). Ma c’¢ anche altro: «Per I'eu-
ropeo la sua civilea ¢ il suo stesso pensiero, ed ¢ qualcosa di pit: un bene
da difendere, da accrescere, da dilatare [...] per restituirgli la potenza
egemonica compromessa [...] E in questa fortezza che dobbiamo sce-
gliere il nostro posto di combattimento» (fvi: 281-82, 352). Nel libro
incompleto appena citato, e pubblicato postumo, La fine del Mondo, c’¢
un passo decisivo:

Si profila [...] il caratteristico paradosso dell'incontro etnografico: o I'etnogra-
fo tenta di prescindere totalmente dalla propria storia culturale nella pretesa
di farsi «<nudo come un verme» di fronte ai fenomeni culturali da osservare, e
allora diventa cieco e muto davanti ai fatti etnografici e perde, con i fatti da os-
servare e descrivere, la propria vocazione specialistica: ovvero si affida ad alcune
«ovvie» categorie antropologiche, assunte magari in un loro preteso significato
«medio» o «minimo» o «di buon senso», e allora si espone senza possibilita di
controllo al rischio di immediate valutazioni etnocentriche a partire dallo stes-
so livello della pil elementare osservazione (cio¢ la sua vocazione specialistica
viene questa volta compromessa dalla impossibilita di una osservazione «og-
gettivar). Cunico modo per risolvere questo paradosso ¢ racchiuso nello stesso
concetto dell’incontro etnografico come duplice tematizzazione del «proprio»
e dell’«alieno». [...] Non dunque un eurocentrismo dogmatico, e neppure un
irrelato relativismo culturale formano la base della ricerca etnologica, ma un
europocentrismo critico, elettivamente disposto al reale incremento della co-
scienza umanistica (Ivi: 391-2).

Nelle ultime pagine di quest’opera il nostro autore sintetizza con gran-
de efficacia il carattere specifico della produzione di conoscenza antropo-
logica:

Il paradosso fondamentale della osservazione etnografica e della ricerca etnolo-
gica ¢ il seguente: per osservare il culturalmente alieno occorre necessariamen-
te impiegare determinate categorie di osservazione, senza le quali i fenomeni
culturali cessano di apparire all'osservazione. Queste categorie sono: religione,
magia, tecnica; mito, rito, arte; economia, societd, diritto; politica; anima, spi-
rito, forza; normale e anormale, sano e psichicamente malato; storia, cultura.
Ma queste categorie sono concresciute, quanto alla loro distinzione e alle po-
lemiche storico-culturali per entro le quali sono state distinte, con la storia
culturale dell’occidente, dalla Grecia ad oggi: sussiste quindi il rischio che, im-

100



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

piegandole per culture aliene, impartecipi di tale storia, sia inconsapevolmente
e acriticamente attribuito a tali culture la storia nostra, le nostre polemiche,
le nostre scelte, le nostre distinzioni categoriali, introducendo in tal guisa, sia
nella fase iniziale della osservazione, una distorsione etnocentrica dei fenomeni
da osservare. Il paradosso ¢ dunque questo: o non impiegare le nostre catego-
rie di osservazione, e allora nulla potra essere osservato, o impiegarle, e allora
osserveremo soltanto una proiezione del nostro nell’alieno, non mai l'alieno. Il
paradosso pud essere sciolto quando si prenda coscienza della limitazione et-
nocentrica delle categorie di osservazione impiegate dall’etnografo occidentale

(fvi: 409-10).

E importante sottolineare che il grande volume tratto dall’archivio di
De Martino, La Fine del Mondo, contiene una notevole quantita di passi
che configurano con ricchezza e approfondimenti la concezione e le impli-
cazioni del concetto di «etnocentrismo critico». E la prima volta, quindi,
nel 1977, che appare chiaramente la definizione di «etnocentrismo criti-
co», che poi avra nei commenti successivi una grande fortuna. Alcuni passi
sono gia stati riportati nelle pagine precedenti. Ma converrebbe coordinare
sistematicamente I'insieme delle affermazioni sul tema, che sono diffuse in
molte parti del volume. Per esempio, un passo che vale la pena di richia-
mare ¢ il seguente:

Il riconoscimento che le genti e le culture del nostro pianeta sono ‘disperse’,
non componibili nelle loro storie passate secondo I'unitd di un piano prov-
videnziale, si pone oggi, nella presente congiuntura culturale dell’occidente,
come compito di unificazione secondo le linee di sviluppo di un etnocentri-
smo critico che pone in causa il proprio etnos nel confronto con gli altri etne,
e che si apre alla prospettiva di un umanesimo molto piss ampio di quello tradi-
zionale (in ciod il significato che la etnologia ¢ venuta assumendo nella civilta
moderna) (De Martino 1977: 332-333).

Infine, ¢ molto interessante anche 'osservazione seguente:

Contro le immagini negative del divenire storico ¢ oggi da far valere: 1l ri-
conoscimento che al centro dell'impulso confrontante, unificante e pianifi-
cante siamo ‘noi’ in quanto occidentali, cio¢ in quanto depositari dell’unica
cultura umana che, a capo di un lungo corso storico, ha prodotto la scienza
del confronto di sé con le altre culture: la etnologia; e il riconoscimento che
nel confronto non si tratta di liquidare I'occidente, ma di metterlo in causa,
di assumere coscienza dei limiti del suo umanesimo fin oggi corporativa e di
restituirgli la potenza egemonica compromessa (fvi: 352).

101



ANTONINO COLAJANNI

Abbiamo messo in corsivo, in queste affermazioni di De Martino, il ri-
ferimento ripetuto a un «umanesimo etnografico» che propone una modi-
ficazione ed estensione abbastanza consistente del tradizionale umanesimo
letterario-filosofico della tradizione occidentale: il «reale incremento della
coscienza umanistica», «la prospettiva di un umanesimo molto pitt ampio
di quello tradizionale», «un europocentrismo critico, elettivamente dispo-
sto al reale incremento della coscienza umanistica». Questi passi mostrano
una importante proposta dell’autore della 7erra del rimorso, che dialoga
criticamente con la visione tradizionale del’'umanesimo euro-occidentale,
e si confronta attivamente con le culture e le societa marginali e «diverse»
dal «centro» del mondo politico-economico-culturale; un europocentri-
smo critico, elettivamente disposto al reale incremento della coscienza uma-
nistica» (Ivi: 391-2, corsivo aggiunto) e si propone una revisione critica del
sé storico-culturale, nel confronto con le alterita.

Questi passi costituiscono, insomma, un denso e articolato dossier sul
tema dell’etnocentrismo critico, pilt che non i diversi passi isolati distri-
buiti negli altri saggi precedenti di De Martino. Come si vede, la strenua,
e forse anche in parte presuntuosa, difesa battagliera della civiltad contem-
poranea dell'Occidente viene in qualche modo attenuata, mettendo in
evidenza l'esistenza di «limiti» e di rischi; insomma, vengono sottolineate
le difficolta della produzione della conoscenza antropologica. Ma la «di-
fesa dell'Occidente» ha una sua radice precisa: ha a che fare con lostilita
aperta e aspra del nostro autore nei confronti del «Relativismo Culturale»,
rappresentato soprattutto dall’antropologo americano Melville Herskovits.
De Martino offre una visione un po’ caricaturale di questo orientamento
teorico e metodologico, esagerandone per fini polemici alcuni aspetti, che
caratterizzerebbero una forma di «relativismo assoluto». In realtd Hersko-
vits si limitava a sottolineare un fatto indiscutibile: che ogni cultura, ogni
societd umana, ¢ costituita anche da giudizi, da valori propri, da valutazio-
ni riguardanti gli «altri», esattamente come la nostra. E quindi lo studio e
la comprensione delle altre civilta dovrebbe basarsi su una buona dose di
«comprensione» nelle fasi iniziali della ricerca, sospendendo i giudizi rigidi
preliminari, per riconoscere validita — cosa che raramente gli Europei han-
no fatto in passato — anche alle culture degli altri. E aggiungeva:

I giudizi di valore sono relativi, in rapporto con il quadro culturale dal quale

emanano [...] troppo sovente noi non riconosciamo che una superiorita dimo-

strabile non convincera affatto con forza una persona appartenente ad un’altra

102



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

cultura, sul fatto per esempio che un’arte diversa dalla sua ¢ preferibile o anche
che il monoteismo vale pit, 0 & meglio, del politeismo. [...] Eccezion fatta del
dominio della tecnologia, ¢ estremamente difficile stabilire sulla base di criteri
universalmente ammissibili se un modo di pensare o di agire ¢ superiore a un
altro; [...] il vero punto centrale del relativismo culturale ¢ la disciplina sociale
che ne deriva, di rispetto per le differenze, del rispetto mutuo. Lenfasi sulla
accettabilitd dei molti modi di vita, non di uno solo, ¢ una affermazione del
valore che hanno tutte le culture. Questa enfasi cerca di comprendere e armo-
nizzare i diversi fini, non di giudicare e distruggere quelli che non si accordano
con i nostri. Il relativismo culturale ¢ dunque una filosofia che, riconoscendo
i valori contenuti in ogni societd per guidare la propria vita, sottolinea con
forza la dignitd inerente in ogni sistema di costumi, e la necessita di tollerare
le convenzioni altrui, anche se esse possono essere molto diverse dalle nostre

(Herskovits 1948: 625-641)>.

Questo ¢ quanto risulta sul tema nell'importante libro di Melville Her-
skovits. Sul relativismo, il pluralismo e il multiculturalismo e la loro va-
lutazione nell’antropologia moderna esiste un ampio dibattito, al quale
conviene riferirsi (Colajanni 2006). La posizione iniziale, che viene dal-
la proposta di Herskovits, di un «relativismo conoscitivo metodologico»
nella ricerca antropologica, si puo ritenere utile ed opportuna per tener
conto fino in fondo degli apporti creativi, delle idee di base prodotte da
ogni societd. Successivamente e progressivamente, nel corso della ricerca
approfondita su un dato sistema culturale, potranno — ovviamente — aver
luogo giudizi e valutazioni storico-critiche. A De Martino sembra invece
che il relativismo culturale, al quale attribuisce il carattere di una «minac-
cia per I'etnologia», porterebbe a una posizione nella quale «il rapporto
con I'ethnos si dissolve in un alquanto frivolo 4éfilé di modelli culturali,
sospinti sulla passerella della “scienza” da un frigido apolide in funzione di
antropologo infinitamente disponibile verso i possibili gusti culturali» (De
Martino 1962: 86-7). 1l vero ¢ che per il nostro autore lo studioso non
pud e non deve «contemplare» il mondo, deve «scegliere». «La scienza non
¢ degli apolidi» (Zvi: 74) ¢ la sua incisiva affermazione, diventata famosa.
Bisogna prendere partito, bisogna giudicare fin dal «limine» della ricerca.
La neutralita non si confa alla scienza.

Il dibattito internazionale sul «relativismo culturale» conferma le osser-
vazioni critiche qui presentate sul giudizio negativo, e alquanto approssi-

2 Dello stesso autore ¢ molto importante un saggio successivo (Herskovits 1958).

103



ANTONINO COLAJANNI

mativo, di De Martino. E ogni valutazione contemporanea del tema do-
vrebbe tener conto, per non fare riferimento che solo ai pit rilevanti, dei
saggi, sull'argomento del relativismo, di Maquet, Hollis e Lukes, Jarvie,
Geertz, Gellner, Rentelm.

Ma anche in Italia il tema ha suscitato una diffusa attenzione fra gli
antropologi, a partire dai saggi di Callari Galli, Lombardi, Dei e Simo-
nicca, Aime, Barba, Biscaldi. Una analisi di almeno questa breve lista di
studi sul relativismo dovrebbe, credo, accompagnare ogni discussione sul
tema che voglia anche valutare criticamente il contributo di De Martino
all'importante argomento, rilevante per la teoria antropologica. Dobbiamo
osservare che in questi studi, in quelli italiani in particolare, la posizione
di De Martino sul tema viene poco e rapidamente esaminata, e non nei
termini di una ampia indagine storico-critica, con riferimento al quadro
internazionale degli studi sull’argomento.

La «centralita» dell’Occidente e i suoi «limiti»

E stato dunque osservato che il punto di vista teorico generale di De Mar-
tino non si limita a uno schieramento a favore della «centralita dell’Occi-
dente» e contro il «relativismo culturale». Egli aggiunge una considerazione
molto importante. E cio¢ che la centralita dell’Occidente deve essere una
«centralitd-critica», autocritica, impegnata nell'identificare i propri limiti e
a contribuire a un «allargamento dei suoi orizzonti storici». Questa com-
plessa operazione ¢ sintetizzata nella formula originale di grande impatto
comunicativo: «[’etnocentrismo critico», una formula che ha avuto uno
straordinario successo. In tutti questi passi, spesso aspri e assiomatici, ap-
pare dunque una buona idea, che va comunque salvata, al di la degli eccessi
verbali e concettuali: & quella che «’incontro etnografico deve condurre a
una duplice tematizzazione critica, del “proprio” e dell’“alieno”» (De Mar-
tino 1977: 395). Ciog, la conoscenza antropologica mobilita fortemente
una necessita di consapevolezza critica di cid che siamo noi occidentali e
che cosa ci spinge a costruire una sistematica attenzione ai mondi «degli
altri»; e che questo interesse si muove in un continuo «dai e vai» tra i due
poli. Bisogna dunque riconoscere che I'aggettivo «critico» costituisce I'ap-
porto pilt accettabile e propositivo del contributo del nostro autore.
Tuttavia, ¢’¢ molto da aggiungere, per approfondire una perplessita che
su certi punti ¢ assai netta. A parte la forzatura del messaggio del relativi-
smo culturale americano, ¢’¢ dunque in questi passi una costante, ripetuta,

104



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

orgogliosa, sopravvalutazione della propria civilta in opposizione alle altre.
E una continua difesa della stessa. E poi la convinzione che la scelta di
campo sia necessaria, fondamentale per costruire la conoscenza dei mondi
a noi diversi, a partire dalla «difesa» della propria civilta. In realta, bisogna
riconoscere che ¢ abbastanza diffusa nell’antropologia moderna una po-
sizione che ¢ esattamente opposta: infatti, una delle finalitd unanimemen-
te riconosciute delle discipline antropologiche ¢ proprio quella inversa,
rispetto alla proposta di De Martino. Lantropologo, infatti, si impegna
a «difendere» (conoscitivamente, valorialmente, e anche social-politica-
mente) non la propria ma le «altre» civilta (che per solito hanno subito
processi di dominazione, di esclusione, di disprezzo e sottovalutazione
dall'Occidente). E per conoscerle, deve di necessitd passare per una fase
iniziale (quello che puo essere definito il «relativismo metodologico») nella
quale tendera ad «accettare» temporaneamente, a «comprendere», a trovare
ragionevoli, umanamente accettabili, se non tutti i costumi della societa
aliena che sta studiando, almeno una buona parte. Il processo accidentato,
difficile, lungo e continuo, di apprendimento di una societa diversa, passa
naturalmente per fasi, per approssimazioni, per 'assorbimento progressivo
delle diverse categorie del pensiero altrui e per la descrizione e analisi accu-
rata delle azioni corrispondenti, che ¢ certo stimolato dall’uso controllato
delle categorie proprie, sempre sottoposte a revisione critica. Nel rapporto
intenso e bidirezionale, tra il sé culturale dell’etnografo, e il sé culturale
della societa studiata, pur accettando I'idea di problematizzare contempo-
raneamente entrambi i fronti, non si pud negare che il compito principale
ed ineliminabile dell’etnografo sia quello di chiarire, interpretare, com-
prendere, «far parlare da sé» I'altro polo del complicato rapporto. E la con-
centrazione sul sé storico dell’antropologo, sulla sua civilta storicamente
determinata, come polo quasi esclusivo e in ogni caso privilegiato nel pro-
cesso di produzione della conoscenza antropologica, tende a far dimentica-
re o mettere a tacere una serie di altre considerazioni teorico-metodologi-
che che sono indispensabili per la scienza dell'uomo. Infatti, 'antropologo
moderno (e gia cosi era anche per gli antropologi degli anni Quaranta del
secolo passato) si accosta allo studio delle societa diverse con un bagaglio
che ¢ di certo complesso e multidimensionale: innanzitutto, ¢ giusto che
prenda coscienza dei caratteri e delle categorie interpretative, nonché delle
riflessioni generali dell'umano, che si sono prodotte nella sua cultura d’ori-
gine; ma va anche sottolineato che 'antropologo si ¢ formato per anni sui
libri di teoria e metodologia dell’antropologia scritti e discussi da centinaia

105



ANTONINO COLAJANNI

di suoi colleghi, che appartengono a paesi anche diversi dall’Occidente
contemporaneo; e tutto cio finisce gia da sé per «depistare» in parte il ricer-
catore occidentale e per «allargare criticamente il suo sguardo» rispetto alle
specifiche idee nate in Occidente al di fuori della riflessione antropologica,
la quale infatti ¢ di per sé un insieme di concettualizzazioni e di riflessio-
ni che tendono a «far uscire» dall’angusto, sia pure ammirevole, contesto
dell’Occidente. Ma ¢ di grandissima importanza anche il fatto che nella
sua formazione, che in genere dura anni, 'antropologo avra anche letto e
studiato decine e decine di monografie etnografiche, che lo hanno messo
in contatto con un numero assai consistente di diversita culturali, di «va-
riazioni» nei costumi, nei sistemi di idee e di rappresentazioni, nei valori di
popoli diversi; queste monografie sono testimonianze ineliminabili, perché
conterranno parti osservazionali e descrittive di validita documentale ine-
stimabile, che potranno essere stimoli per intense riflessioni generali, giac-
ché spesso sono frutto di anni e anni di ricerche di studiosi appassionati,
coinvolti, impegnati e conoscitivamente attrezzati.

Come si vede, ¢ opportuno, se non necessario, fare riferimento alla
«cassetta degli attrezzi» teorici e metodologici con la quale I'antropolo-
go inizia il suo ineliminabile impegno di ricerca sul campo, che non pud
essere costituito solo da una coscienza critica dell'Occidente, disposta ad
allargarsi verso altri mondi. Dunque, ¢ certo accettabile la prima parte
della proposta di De Martino, quella della presa di coscienza critica della
«sedia storico-culturale» sulla quale sta seduto il ricercatore etnologo, del
padroneggiamento pieno delle categorie filosofiche, culturali e storiche che
hanno fondato e dirigono il suo interesse verso i popoli diversi. Ma qui
'apprezzamento per la posizione di D. M. si attenua. Sostenere con forza
la necessita di un etnocentrismo (per quanto critico) rivela gia da subito
una scarsa disponibilita a realizzare quello sforzo di uscire parzialmente
dalle proprie categorie (per rientrarvi poi) che ¢ necessario se si vogliono
apprendere delle categorie altrui. In tal modo si deve anche porre in di-
scussione I'osservazione del nostro autore che «non ¢ possibile uscire dal
proprio mondo culturale». In verita, tutta 'antropologia, in diversi modi,
a partire dalla fine dell'Ottocento, non ha fatto altro. Insomma, le culture
diverse si possono in una certa misura «imparare»: ¢ questione di tempo,
di capacita specifiche, di curiosita e interesse, di conoscenza approfondita
della lingua locale, di elasticita mentale, di «<immaginazione antropologica»
(cioe della capacita di immaginare connessioni, significati, simbolizzazioni
oscure); il tutto mettendo provvisoriamente tra parentesi i sistemi catego-

106



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

riali e valoriali della propria cultura d’origine. Questa possibilita ¢ alla ra-
dice profonda del sapere antropologico, che viceversa si trasformerebbe in
una semplice «meticolosa autoanalisi del ricercatore occidentale, stimolato
dalla sfida delle differenze». Bisogna allora escludere la impossibilita logica
di uscire temporaneamente dal proprio mondo. Ma c’¢ un altro livello,
che appare spesso negli scritti dell’autore della 7erra del rimorso. E quello
della necessita etica, che viene sbandierata spesso («dobbiamo difendere il
nostro Occidente», e cosi via). Va osservato a questo proposito che le cul-
ture si difendono tutte, spesso offendendo le culture diverse. Non c’¢ nulla
di strano nel forte auto-apprezzamento, sul quale il nostro autore insiste
continuamente, della propria cultura d’origine. E cid che fanno quasi tutte
le culture, considerandosi — come fa, oggi con alcune buone ragioni, e solo
per certi aspetti, 'Occidente — a/ centro dell'universo umano, e al di sopra
degli altri. Questo atteggiamento non ¢ insolito anche in alcune societa
tradizionali dei continenti extraeuropei. Ricordo di aver sentito pitt volte
i Mama, sacerdoti, grandi saggi e maestri del rituale degli indigeni Kogi
della Sierra Nevada de Santa Marta (Nord della Colombia) parlare dei
Bianchi, e della cultura dei Bianchi che vivevano lungo la costa, alla base
del massiccio montuoso da loro abitato, con grande, paterna, sufficienza,
senso di superiorita e sostanziale disapprovazione:

I Bianchi sono i nostri “fratellini minori”. Noi siamo i “Fratelli Maggiori” e
abbiamo compiti molto difficili, come quello di mantenere in vita con il no-
stro lavoro e con i nostri rituali questa grande montagna. I Bianchi sono come
i bambini: hanno una grande quantita di oggetti senza alcun merito, passano
dall’'uno all’altro incessantemente, fanno danni continuamente e distruggono
tutto quello che toccano senza sapere perché. Conoscono, e sono interessati
solamente all’aspetto materiale delle cose; non conoscono il valore spirituale
delle cose, come invece facciamo noi.

Gli esempi si potrebbero moltiplicare.

C’¢ da aggiungere, credo, che avendo deciso di proporre la sua cate-
goria dell’ etnocentrismo critico come strumento concettuale, teorico ed
euristico a un tempo, in grado anche di evidenziare i compiti morali ed
etico-politici dei ricercatori antropologi, De Martino manca di dedicare
l'attenzione che meriterebbe a questa singolare proprieta delle societa uma-
ne (della grandissima maggioranza di esse) di considerare il sé sociale e
culturale collettivo come centro dal quale osservare, valutare, giudicare,
le altre societa e culture. Cioe, ci si sarebbe aspettati da lui un’indagine

107



ANTONINO COLAJANNI

attenta, documentaria, sulle diverse forme di etnocentrismo, cercando di
evidenziare le differenze tra le forme diffuse altrove e il particolare etno-
centrismo dell’Occidente moderno, e infine la sua proposta dell’«etnocen-
trismo critico». Esaminando e discutendo questa documentazione, che
era assai estesa anche alla sua epoca, si potrebbe — forse — giustificare in
parte 'adozione controcorrente, provocatoria e paradossale, del concetto
di etnocentrismo come «posizionamento positivor, produttivo di risultati
soddisfacenti nel processo conoscitivo delle differenze culturali, ma solo
come «centrismo conoscitivor. Di tutto cid nulla nei lavori di De Martino,
e pochissimo negli scritti dei suoi continuatori (se si eccettua il ricco e
ampio saggio di Lanternari sugli etnocentrismi, che usci prima nel 1978 e
poi venne rifuso nel volume Lincivilimento dei barbari) (Lanternari 1983).
E sorprende, altresi, di non trovare traccia, negli scritti dell’autore della
Terra del rimorso, del famoso libro di William Graham Sumner (1906)3,
nel quale ¢ tra l'altro contenuta una prima e pil esauriente definizione
dell’etnocentrismo proposta in epoca moderna®. Anche se, secondo recenti
studi, pare che la pili antica accezione del termine «etnocentrismo» si deb-
ba al sociologo polacco-tedesco Ludwig Gumplovits, che la propose fin dal
1887. Ma a una ricca e dettagliata analisi dei contributi di Sumner al tema
dell’etnocentrismo, dei «costumi di gruppo», e alle discussioni e polemiche
suscitate, ha dedicato un saggio specifico Alberto Cirese nella sua raccolta
di saggi Altri sé. Per una antropologia delle invarianze (2010). In questo
volume di Cirese c’¢ anche un’affermazione che trovo di straordinaria im-
portanza, e molto sorprendente. Trattando della avversione di De Martino
contro il «relativismo culturale», Cirese afferma: «Dubito che I'espressione
“etnocentrismo critico” fosse sua, a me pare piuttosto d’avergliela appicci-
cata io, nelle nostre discussioni di allora» (Zbidem, p. 86). E in nota rinvia a
un suo scritto dedicato a Vittorio Lanternari: Postfazione. Rammemorando
il saluto al modo antico di Vittorio Lanternari (Lombardozzi & Mariotti
2008). In questa Posfazione del 2008 Cirese racconta di aver ripreso dai
suoi cassetti un suo testo inedito e dimenticato del 1965, nel quale diceva:
«la crisi della cultura occidentale nel confronto con le civilta altre da noi

Del libro fu pubblicata in italiano una prima traduzione dal titolo Costumi di gruppo,
con una ricca e densa Introduzione di Alberto Cirese, dalle Edizioni di Comunita nel

1962.

Mi sembra opportuno fare riferimento alla esplicita critica e contrarietad di Alberto
Cirese sul fatto che il libro di Sumner non venisse considerato da parte degli antropologi
italiani. Si pud vedere in proposito la nota di Antonio Fanelli (2021).

108



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

e il ricostituirsi dell’'organicita della nostra cultura, salvata dalla crisi, pro-
prio perché capace di ritrovare se stessa nell’estraniamento, tutti temi che
con lui [con De Martino] chiamavo, scherzosamente e serio, “etnocentri-
smo critico demartiniano”». E subito dopo aggiunge, rivolto a Lanternari:
«avremmo forse potuto chiederci se abbia qualche peso, sia pur minimo
e laterale, questo slittare di una etichetta, anzi di un concetto, da un mio
conversare “scherzoso e serio”, di cui pero si tace, ai ragionamenti che De
Martino svolse, con quella etichetta, nelle sue pagine rimaste inedite fino
al 1977» (Cirese 2010: 289). C’¢ da aggiungere, pero, che risulta — in una
recensione a un libro di Bultman, del 1964 —I'uso esplicito della espressio-
ne «etnocentrismo critico», da parte di De Martino (Satta 2018: 522); Ri-
tornando al fondo nella riflessione generale sull’etnocentrismo, sulla base
dei dati documentari disponibili, e riguardante la natura e i caratteri degli
atteggiamenti etnocentrici, non si dovrebbe negare che I'etnocentrismo —
di fatto — risulta essere uno degli «istituti culturali» pit diffusi tra tutte le
societd umane; un processo universale di «distorsione conoscitiva», che
sulla base di proiezioni spesso ingenue e mal padroneggiate di proprie ca-
tegorie conoscitive, etiche o semplicemente culturali, puo rendere difficile
se non impossibile la conoscenza accurata e ben fondata degli istituti cul-
turali di una societa «altra». Numerosi esempi potrebbero illustrare bene,
credo, il carattere distorsivo della conoscenza, della comprensione di una
societa diversa, se si proietta al di fuori di sé (adottando un atteggiamento
etnocentrico) I'immagine celebrata di un Occidente ipoteticamente razio-
nale, logico, che si oppone a un mondo «primitivo» illogico, pre-logico,
immaginifico, magico. Ci si meraviglia, naturalmente, che i commenti e
gli studi dei continuatori dell'opera di De Martino non si siano, se non
marginalmente, soffermati sulla lunga storia delle analisi e delle proposte
sul tema dell’etnocentrismo in generale, all'interno del quale collocare la
proposta del nostro autore. Una rapida scorsa sulla letteratura generale in
proposito credo sia necessaria per collocare in un quadro internazionale la
proposta di De Martino.’

C’¢ da aggiungere, credo, che De Martino mostra chiaramente nei suoi
studi teorici sui caratteri delle societa umane nelle loro diversita e variazioni,
una sua assoluta preferenza per temi generali e filosofico-teorici, con misu-

> Mi limito a ricordare alcuni saggi rilevanti in proposito: Embree (1950); Swartz (1961);

Taylor (1963); Menton (1983); Hammond & Axelrod (2006); Bizumic & Duckitt
(2012); Etinson (2018); Benthall (2021); Yuliya ez 4. (2022).

109



ANTONINO COLAJANNI

rata attitudine alla verifica empirica comparativa nell'immenso dossier et-
nografico sulle diversita delle culture umane. Bisogna riconoscere, pero, che
c’¢ un’eccezione: nella sua opera di grandissimo livello e ambizione teorica,
1l mondo magico, il primo capitolo («Il problema dei poteri magici», di ben
66 pagine) consiste in una straordinaria e minuziosa analisi e commento di
moltissime fonti etnografiche, riportando lunghi e decisivi passi tratti dalle
ricerche empiriche di molti studiosi, sul problema della «effettiva fondatez-
za delle opinioni sulla realtir dei poteri magici»; sono accuratamente esami-
nati lunghi passi di autori come Trilles, Schirokoroff, Schebesta, Gusinde,
Rasmussen, Callaway, Czaplicka, Codrington, Strelhow, Spencer e Gillen.
Ma, curiosamente, trascura del tutto quella che ¢ senza dubbio la pit in-
tensa e dettagliata monografia etnografica sulla magia, in due grossi volumi:
Coral gardens and their magic, di Bronislaw Malinowski (1935). Ma poi,
a partire dal secondo capitolo del libro, di pitt di 100 pagine («Il dramma
storico del mondo magici»), I'intensita delle fonti etnografiche si attenua e
l'attenzione si concentra sulla «singolare condizione psichica in cui molto
spesso cadono gli indigeni»: la «perdita dell’'unita della propria persona e
I'autonomia dell’io»; ma in realtd — dalla immensa documentazione etno-
grafica esistente — risulta essere, questa, una situazione ed un problema non
particolarmente diffuso tra le societa tradizionali extra-europee.

In definitiva, accettato il principio della meticolosa consapevolezza e
analisi critica della storia culturale della quale I'antropologo ¢ parte, appare
adesso chiaro che ci sentiamo di criticare I'uso, da parte di De Martino, del
termine «etnocentrismo» in senso positivo, senza un approfondimento sto-
rico-culturale-comparativo che dovrebbe essere necessario. Mentre invece
troviamo di un grande interesse la proposta di investigare con attenzione
i «limiti» dell’Occidente e 'idea di farne una critica attenta e radicale, in
grado veramente di «allargare gli orizzonti della nostra coscienza storiogra-
fica». Ma purtroppo, dobbiamo constatare che questo importante compito
¢ rimasto in massima parte inevaso. LCunica critica che appare spesso nelle
pagine del nostro autore ¢ quella agli antropologi otto-novecenteschi che
hanno qualificato la magia dei popoli primitivi come una «falsa scienza» e
una «arte abortivar; e poco altro. Insomma, dei difetti, dei caratteri criti-
cabili ed eventualmente negativi, dei limiti dell'Occidente, ci sono pochi
approfondimenti nei lavori del nostro autore e dei suoi continuatori, se si
fa eccezione per alcuni passi nei lavori di Vittorio Lanternari. E invece,
per non fare che pochi e approssimativi esempi, si potrebbero porre sotto
esame critico storico-culturale alcuni caratteri precipui dell’Occidente, che

110



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

non mancano di produrre effetti sulla comprensione, analisi e studio delle
differenze culturali: innanzitutto, la distinzione-opposizione radicale tra
«materiale e spirituale»; il contrasto ineliminabile tra razionalismo e irra-
zionalismo; poi il crescente individualismo, che ha contribuito ad affievo-
lire 'importanza dei legami sociali di prossimita; quindi lo scientismo e la
cieca fiducia nella scienza; ma anche il crescente materialismo che finisce
per caratterizzare tutte le attivita, e 'economicismo, che ha afhidato all’eco-
nomia, e al mercato, la funzione fondamentale nella riproduzione sociale
e culturale; ma anche I'idea del provvidenzialismo, cio¢ del possibile inter-
vento non umano nelle cose degli uomini, che ha contribuito a creare una
visione del mondo caratterizzata da una specie di «storicismo cristiano»
(la convinzione che la storia ¢ orientata in senso ascensionale e positivo di
accrescimento continuo). E al colonialismo, dalle sue giustificazioni pseu-
do storico-teoriche alle sue complesse e ingombranti pratiche costrittive,
con le differenze tra i diversi paesi coloniali, bisognerebbe rivolgere una
attenzione speciale e attentamente storico-documentaria. Questi non sono
che alcuni esempi. Ma ci sembra la strada per incrementare una visione
veramente critica del nostro mondo contemporaneo. E bisognerebbe ag-
giungere alla configurazione teorico-filosofica dei temi accennati, il loro
«uso pratico» nelle relazioni sociali, nella costruzione dei «piani di vita» dei
cittadini delle diverse societa dell’Occidente. E non sarebbe male, anche,
ricordare che 'Occidente, le cui benemerenze in campo artistico, scientifi-
co e tecnico nessuno si sogna di mettere in dubbio, ¢ anche quel complesso
di societa e di culture che ha prodotto numerose grandi colpe storiche che
non possono essere dimenticate: lo schiavismo, la Inquisizione, numerose
perversita coloniali, I'«olocausto».

Ma, riprendendo quanto accennato prima, converrebbe soffermarsi sul
tema spesso posto in evidenza da De Martino: quello della natura specifica-
mente «coloniale» della identita storico-politica e culturale dell’Occidente,
e dei consistenti effetti sociali e culturali dei processi di «de-colonizzazio-
ne» che si sono diffusi negli ultimi decenni, a partire dai movimenti an-
ti-coloniali degli anni Cinquanta del secolo passato. Nel recente dibattito
internazionale la «decolonialita», proposta e sostanziata in molte iniziative
anti-europee, e spesso «anti-bianche» in molti paesi di quello che una volta
veniva definito il «Terzo Mondo», ha assunto un rilievo anche nel dibattito
antropologico. Un recente saggio di Dorothy Zinn ha cercato di connet-
tere questi movimenti sociali e culturali con alcune «anticipazioni» di De
Martino (Zinn 2024), sottolineando 'importanza, ¢ la diffusone positiva

111



ANTONINO COLAJANNI

anche in molti paesi non europei, delle riflessioni sulla «crisi» dell'Occi-
dente e le forme di millenarismo. Sull'importanza dei contributi di D. M.
e la loro rilevanza per i problemi della contemporaneita, si ¢ diffusa in anni
recenti una considerazione degli studi demartiniani fuori dell'Italia. Per
esempio, in Brasile iniziative seminariali e convegni dedicati a De Martino
hanno generato saggi rilevanti di sintesi, come quello di Cristina Pompa
(2022), che pone il nostro autore al centro della storia dell’antropologia
italiana. E linteresse per D. M. nella Francia contemporanea non ¢ solo
connesso con le traduzioni in francese di opere fondamentali come Lz fine
del mondo. Ci sono anche numerosi articoli nel Laboratoire italien. Politi-
que et société. Un buon esempio ¢ il saggio di Francesco Lesce, contenuto
in un recentissimo «dossier», dedicato al tema «Mezzogiorno, subalterité
et folklore» (2024). Credo che sia anche da ricordare un ricco e dettagliato
saggio di sintesi di Antonio Fanelli sulla visione demartiniana del «futuro
del mondo», a partire dall'importanza decisiva del capitolo e sé stante,
nell’'ultima edizione de La fine del Mondo (<L Apocalisse dell’Occidente»),
nel quale gli antropologi, in quanto «clinici della cultura», sono esortati a
partecipare a un «consulto decisivo». In tal modo viene delineata la strada
per il riscatto grazie a un umanesimo di tipo nuovo: un «umanesimo et-
nografico» che si fonda sull” «etnocentrismo critico» (Fanelli 2020: 146).
Va anche osservato che la formulazione demartiniana dell’etnocentri-
smo critico va contestualizzata nel quadro culturale e politico degli anni
in cui autore scrive, caratterizzati da una diffusa serie di commenti dello
storicismo gramsciano e dall’acceso dibattito esistente nell’area culturale
marxista-comunista, nel quadro internazionale post-bellico che vedeva
una distensione internazionale che perd si accompagnava al diffuso so-
stegno alle lotte della decolonizzazione. De Martino si sentiva un intel-
lettuale impegnato a fondo nelle difficoltd della sua epoca e connetteva
costantemente i suoi studi con il campo assai largo e articolato della cultu-
ra storico-politico-filosofica di quegli anni. Non a caso egli era sostanzial-
mente 'unico degli antropologi-storici delle religioni italiani che suscitava
Iinteresse dei filosofi, sociologi e politologi del nostro Paese. Ma non va
dimenticato che le ricerche e gli spunti teorici di De Martino vennero pit
volte criticati, e piuttosto aspramente, dalla cultura politica ufficiale della
sinistra italiana: Franco Fortini, Cesare Luporini, per esempio, si espres-
sero criticamente in maniera esplicita. E poi, dopo la sua morte, invece, il
nostro autore comincio a suscitare un grande interesse all’estero. Ma appa-
re evidente che qualunque dato etnografico, qualunque osservazione do-

112



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

cumentaria su aspetti particolari della diversita culturale di societa umane,
qualunque proposta teorica o metodologica venuta da etnografi o studiosi
di scienze sociali, veniva subito ricollocata in quel vasto e ricco quadro di
riferimenti generali sull’«umano», che doveva fare i conti con Croce, con
Heidegger, con Hegel, con Husserl, con Cassirer. E del resto qui in Italia
una grande e ricca quantita di commenti ai lavori di De Martino ¢ venuta
proprio dalla filosofia che ha mostrato una notevole sensibilita per i temi
antropologici, soprattutto di carattere teorico. A partire da un bel libro
di Gennaro Sasso, Ernesto De Martino fra religione e filosofia (2001), nel
quale vengono criticate con efficacia due convinzioni correnti nei com-
menti sul nostro autore: la prima ¢ I'idea che la vasta ricerca demartiniana
possa essere compresa e analizzata senza confrontarsi con i problemi filo-
sofici che, continuamente, ne sorreggono 'impianto; la seconda riguarda
'opinione che egli abbia «superato», avversato e abbandonato l'idealismo
crociano. Ma ¢ anche importante il libro di Sergio Bernardini dal titolo
Ethos Presenza Storia. La ricerca filosofica di Ernesto De Martino (2013), che
ricostruisce con attenzione e ricca documentazione il cammino di D.M.
dal tema della «presenza» e del «rischio esistenziale» a quello dell’«ethos
trascendentale», tra storicismo, esistenzialismo e fenomenologia. E anche
il volume di Massimiliano Biscuso, «L'Ultima Thule». Ricerche filosofiche su
Ernesto De Martino (2022) ha dato un contributo eccellente, spingendo
molti commentatori a collocare il nostro autore in un «empireo filosofico»,
in grado di dialogare con i massimi personaggi del settore. Il libro affronta
con intensita ed efficacia temi come il rapporto tra De Martino ¢ Gram-
sci e la (in)comprensione marxista della religione, la «religione civile» e il
simbolismo civile, 'influenza di Hegel e del processo di soggettivizzazio-
ne, la «corporeita vissutar, i «limiti dello storicismo». Il saggio di Chiara
Cappiello, Essere nel mondo. Ernesto De Martino lettore di Heidegger (2023)
appartiene alla stessa categoria. Ma la ricca e densa bibliografia di scritti
su «De Martino e la Filosofia» ¢ molto piti ampia. Bisogna tener conto,
infatti, almeno dei due saggi di Placido Cherchi su L«ultimo» De Martino
¢ il tardo Heidegger (1988), ¢ sul rapporto tra De Martino e Binswanger
(1989), come anche del volume curato da Roberto Pastina: E. De Mar-
tino, Scritti filosofici (2005), che contiene parte dei dossier dell’Archivio
De Martino che vennero pubblicati nella edizione di La Fine del Mondo,
curata da Clara Gallini nel 1977.

Ma nel proprio campo degli studi, nelle discipline antropologiche e
storico-religiose italiane, non ¢ che De Martino riscuotesse un consenso

113



ANTONINO COLAJANNI

unanime. Varie dimensioni di dissensi e contrasti sono state documenta-
te negli ultimi anni. Non solo le polemiche con Toschi sulla storia delle
tradizioni popolari, ma anche il dissenso di lungo periodo e i non facili
rapporti, il pit delle volte sotterranei e non espliciti ma densi e profondi,
tra Ernesto De Martino e Alberto Cirese, per lunghi anni suo collega a
Cagliari. Il tema ¢ analizzato in molti lavori. Ma mi sembra una pit ricca
e dettagliata trattazione dell’argomento nel saggio di Antonino Fanelli Za
verita sta di casa tra Palazzo Filomarino e il Sasso di Matera (2019).

Alcuni commenti sull’ «etnocentrismo critico»

In sostanza, dunque, I'uso del termine etnocentrismo da parte del nostro
autore non ha comportato un accurato confronto con le elaborazioni teo-
riche e le analisi che sul concetto e le sue implicazioni nelle diverse societa
umane sono state fatte nella storia dell’antropologia; e del resto I'apparen-
te attenuazione dell’idea di etnocentrismo non particolarmente elaborata,
che appare nell’aggettivo «critico», non riesce a modificare sostanzialmente
la «pesantezza» del primo concetto. Basterebbe una scorsa alle discussioni
sul tema, a partire dal menzionato vecchio libro di Sumner. Ma ci limitere-
mo ad alcuni accenni sulla presentazione del tema in uno dei migliori ma-
nuali disponibili di discipline antropologiche, Cultura egemonica e culture
subalterne di Alberto Cirese:

Gli atteggiamenti etnocentrici, e Iesclusivismo culturale, precludono ovvia-
mente la possibilita di studiare scientificamente le culture diverse dalla nostra:
all'esame delle loro ragioni e articolazioni interne sostituiscono il giudizio non
articolato e meccanico dall’ esterno, e dunque operano in base a ciod che appun-
to si dice un pre-giudizio. La condizione per lo studio dei gruppi socio-cultu-
rali «altri» dal nostro ¢ dunque che si accetti di considerare come «relative» (e
non «assolute») tutte le culture, ivi compresa la nostra; che si accetti insomma
la esistenza di una «pluralita di culture», e che si adottino gli strumenti con-
cettuali capaci di renderle tutte comprensibili, al di 1a delle svalutazioni o delle
sopravalutazioni pregiudiziali e non mediate. I giudizi, per non essere pre-giu-
dizi, debbono nascere dall’esame interno e non debbono sostituirsi ad esso. In
questo quadro si pongono i delicati problemi del rapporto da stabilire tra le
categorie (concetti, atteggiamenti, valori, ecc.) della cultura di cui fa parte lo
studioso (e che si chiama spesso la «cultura osservante») e le categorie proprie
della cultura che viene assunta come oggetto di studio («cultura osservata»)

(Cirese 1973: 5-9).

114



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

Qualche critica misurata al concetto demartiniano, d’altronde, ¢ venu-
ta anche — come s’¢ accennato — da parte di alcuni dei suoi continuatori, da
lui ispirati nelle loro ricerche. Per esempio, Lanternari, nel suo saggio sugli
Etnocentrismi sopra citato, dopo aver lodato la proposta di De Martino.
ha aggiunto:

Tuttavia a guardar bene questo etnocentrismo critico non ci soddisfa oggi del
tutto, se si chiede all’antropologia qualcosa di pit di un’autocoscienza critica
dei misfatti passati; se gli si chiede un impegno partecipativo contro il ne-
o-colonialismo nelle sue multiformi e nuove manifestazioni, e contro gli im-
perialismi etnocidi e genocidi d’oggi. A questo punto ci rendiamo conto che
Ietnocentrismo, cui De Martino coraggiosamente si dichiara legato («la civilta
europea — scrive — resta un bene da difendere, da accrescere, da dilatare») sot-
tende una prospettiva autocritica che non tocca le istanze etico-speculative pitt
radicali, quali s’affacciano oggi, sia pure in modi disorganici ancora, in certe

espressioni dell’antropologia critica (Lanternari 1983: 161-2).
E piu oltre:

«Ma solo un etnocentrismo critico nella sua accezione radicale impegna il sog-
getto ad una presa di coscienza etico-politica operativa, e non soltanto logi-
co-cognitiva e culturale. In questa sua espressione pitt alta 'etnocentrismo cri-

tico si trasforma decisamente in un “pluralismo critico partecipativo™ (Ivi: 164).

Ci sono, nella letteratura di commento ai contributi di Ernesto De Mar-
tino, almeno 12 saggi che sembrano essere dedicati espressamente e speci-
ficatamente a questo tema, avendo il termine «etnocentrismo critico» nel
loro titolo. Vanno dal saggio di Clara Gallini (1980) a quello di Saunders
(1993), di Signorelli (1995), di Cherchi (1996), Mancini (1997), Petrarca
(1998), Di Nola (1998), Berrocal (2009), Stanghellini (2013), Geishuessler
(2021). Una lunga serie di saggi, ma nel complesso con pochi riferimenti
analitici agli argomenti critici che abbiamo cercato di proporre: I'eccesso
di «centralita» dell’Occidente, la scarsa attenzione teorica e comparativa al
tema generale dell’etnocentrismo, la modestia di riferimenti effettivamen-
te «critici» a certi aspetti dell’Occidente storico-culturale. Clara Gallini ha
avanzato qualche prudente critica, sostenendo che una posizione pur euro-
peo-centrica e critica non dovrebbe limitarsi al piano culturale, ma coinvol-
gere anche un posizionamento pit vicino alle «istanze di classe». Nelle sue
Note su De Martino e l'etnocentrismo critico la Gallini mette in grande evi-
denza la dimensione del nuovo umanesimo etnografico del nostro autore,

115



ANTONINO COLAJANNI

sottolineando come ¢ bene che «’Occidente si confronti con il Terzo Mon-
do per trarne una pil consapevole ridefinizione di se stesso e del proprio
ruolo» (Gallini 1980: 211). Poi nota come le categorie, intese quali «griglie
di interpretazione dei fenomeni culturali» sono divenute, dalle quattro cro-
ciane, le diciannove identificate da D.M. Un tema demartiniano rilevante
¢ per la Gallini I'apertura verso una severa critica dell'Occidente, anche
coloniale, ma che non si limiti alle denunce liquidatorie e vada piti a fondo
nelle investigazioni socio-politiche. Infine, mi sembra discutibile 'accenno
finale alla «necessita di compiere una “scelta di valori”», che sono quelli della
civilta occidentale (come se i valori si scegliessero, allo stesso modo delle
affiliazioni politiche!). E Amalia Signorelli (1995) connette stabilmente e
fortemente la concezione dell’etnocentrismo critico demartiniano, come
appare nei ricchi frammenti della Fine del Mondo, con le prime e lontane
notazioni soggettive e sofferte della ricerca sul campo in Lucania.

Non ritengo inutile continuare con un rapido accenno ai successivi
commenti che ha ricevuto I'etnocentrismo critico di De Martino. Il ce-
lebrato saggio di George Saunders (1993), che diffonde nell’antropologia
americana (e nella pitt importante rivista antropologica degli USA) una
prima presentazione dettagliata degli studi antropologici italiani, sintetiz-
za con accuratezza le posizioni di De Martino, considerandolo come un
«founding father» dell'antropologia italiana e un precursore della «reflexi-
ve anthropology» americana. Ma non aggiunge molto all'analisi dei testi
di base del nostro autore sul tema centrale dell’etnocentrismo critico. Il
suo saggio ¢ stato tradotto in italiano nel 1995 nella rivista «Ossimori»,
e integrato con commenti di Lanternari, Lombardi Satriani, Fabre, Galt,
Zinn, Seppilli. Ma nei commenti non ¢ che ci sia un valido contributo
analitico. Lanternari ribadisce la funzione della proposta demartiniana di
richiamare la «necessita della autocritica culturale» e l'utilita di mettere in
discussione le proprie categorie dinanzi ad una cultura «altra». E aggiunge
che I’etnocentrismo critico servi a D. M. come criterio di guida operativa,
sul campo, volta a salvaguardare con coscienza pura ma critica la propria
identita culturale d’origine». E Galt sottolined I'importanza dell'influenza
di Lévi-Strauss nella costruzione del concetto di etnocentrismo critico. In-
fine, Seppilli ribadi 'importanza dell’«allargamento della coscienza critica
dell'Occidente». Come si vede, commenti esigui, nel complesso. Nel 2021
I'intero dossier ¢ stato ripubblicato nella rivista «Antropologia Medica».

E del 1996 il pit denso e dettagliato saggio dedicato al tema centrale
demartiniano, il volume di Placido Cherchi, completamente impegnato a

116



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

commentare I'etnocentrismo critico. Lautore segue una prospettiva stori-
co-filosofica ed esamina con grande accuratezza tutti gli scritti di D. M. sul
tema, proponendo anche la identificazione di una serie di «oscillazioni» e
«ripensamenti» del nostro autore, soprattutto in merito alla «esperienza del
rimorso» e al «complesso di colpa» dell’intellettuale di fronte alla tragica
poverta delle popolazioni marginali, in incostante accordo con la posizione
di Claude Lévi-Strauss, espressa soprattutto in 77isti Tropici (1960). Ma
nota anche alcune caratteristiche della «ambigua fortuna» dell’etnocentri-
smo critico. Cherchi raramente affronta 'argomento dell’analisi puntuale
dei dati etnografici e quella dei punti critici del’Occidente che dovrebbero
costituire argomento privilegiato della analisi della proposta demartiniana.
Ma dedica ricche e dense pagine al tema dell'<umanesimo etnografico».
Inoltre, abbonda in riferimenti continui e ingombranti alla «riflessione
trascendentale», al «trascendimento critico della trascendentalita». Questo
termine, nella sua vaga allusivita, ricorre costantemente in tutto il volume
(in alcune pagine ¢ ripetuto perfino quattro-cinque volte) (Cherchi 1996).

Un saggio interessante e propositivo mi sembra quello di Silvia Mancini
(1997). Lautrice ricostruisce con cura, per il pubblico francese, le radici filo-
sofiche italiane dell’antropologia demartiniana: non solo lo storicismo cro-
ciano e di Gentile, ma anche la Scienza Nuova di Vico. E sostiene che in De
Martino domina una forte esigenza di «individuazione», cio¢ di definizione
storica e culturale del soggetto di conoscenza. Cid per evitare di situare il
problema dell’interpretazione dell’Altro sul vago terreno di una «ermeneu-
tica a-topica ed a-storica», 0 — peggio — sul terreno personale dell’esperienza
vissuta del ricercatore. E conclude affermando che I'etnocentrismo critico
si sottrae ai «rischi nichilisti del relativismo», giacché tiene in gran conto le
necessita di «legare il sapere al fare», la conoscenza al giudizio, secondo un
ideale che ha stimolato 'Umanesimo del Rinascimento italiano. Come si
vede, una ricostruzione ricca e abbastanza accettabile, ma nessun approfon-
dimento critico del concetto di etnocentrismo critico.

Nel 1998 ¢ apparso nella rivista Societa e Storia un saggio di Valerio Pe-
trarca che ¢ di fatto una recensione sistematica e accurata del libro di Cher-
chi, che viene apprezzato. Petrarca coglie 'occasione per fare qualche critica
a De Martino: accenna al fatto che i tanti, forse troppi interessi del nostro
autore potevano finire per sfociare in un «pasticciato eclettismo», e quindi

«gli stessi motivi che portarono all'isolamento di De Martino in vita (indispo-

neva credenti e non credenti, crociani e marxisti, pensatori della crisi e pensa-

117



ANTONINO COLAJANNI

tori militanti, storiografi e antropologi) sono alla base della sua fortuna oggi, in
presenza di posizioni malferme e malpensate all'interno dei vari schieramenti»

(Petrarca 1998: 411).

Ma un’attenzione particolare merita il saggio di Annalisa Di Nola
(1998). Lautrice presenta una ricca analisi della produzione demartiniana,
nella quale attribuisce una importanza centrale agli studi sulla magia, e si
schiera contro buona parte dei commentatori di D.M., che considerano i
lavori sul Sud separatamente dal resto dell’opera del nostro autore, quindi
trascurando i legami esistenti tra la sua generale speculazione filosofica e le
sue concrete etnografie e investigazioni storiche. Forse eccede nel rilevare
pil volte 'adesione ad una militante prospettiva marxista. Ma nota, infine,
che De Martino «non ha mai risolto la contraddizione tra il suo interesse
scientifico nella preservazione dei fenomeni sotto osservazione, e il suo
impegno politico verso il valore di trasformare una realta sociale ingiusta
ed oppressiva». Tuttavia, ¢’¢ da notare che all’etnocentrismo critico I'au-
trice concede uno spazio molto limitato nel suo saggio; e soprattutto, il
contenuto di questo non corrisponde per niente al suo promettente titolo.
Infatti, rimane senza risposta la domanda del titolo: «Quanto ¢ stato criti-
co I'“etnocentrismo critico” di De Martino nell’Italia del Sud?».

Sulla reazione auto-critica e riflessiva di De Martino all’esperienza di
immersione nella povera realta socio-culturale del Meridione d’Italia con-
viene aprire una breve parentesi. Nelle ultime pagine del saggio «Note lu-
cane» (in Furore, simbolo, valore) appaiono alcune sofferte considerazioni
sulla «scoperta» della drammatica poverta e marginalita dei contadini luca-
ni. Ed emerge con forza una «auto-critica», di un intellettuale, parte di un
mondo privilegiato, che proclama con enfasi la necessita di un impegno
politico radicale. Non manca di apparire, in queste pagine, una sorta di
«ingenuita» e uno «scandalo» improvviso, in qualche modo eccessivo:

Dopo il mio incontro con gli uomini della Rabata, ho riflettuto che non c’era
soltanto un problema loro, il problema della loro emancipazione, ma c’era
anche il problema mio, il problema dell'intellettuale piccolo borghese del Mez-
zogiorno, con una certa tradizione culturale e una certa ‘civiltd’ assorbita nella
scuola, e che si incontrava con questi uomini ed era costretto per cio stesso a
un esame di coscienza, a diventare per cosi dire 'etnologo di se stesso. [...]
II sentimento che realmente provo ¢ anzitutto un angoscioso senso di colpa.
Dinanzi a questi esseri mantenuti a livello delle bestie malgrado la loro aspira-

zione a diventare uomini, io — personalmente io intellettuale piccolo borghese

118



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

del Mezzogiorno — mi sento in colpa. [...] Io provo anzi vergogna del permes-
so concessomi di non essere come loro, e quasi mi sembra di aver rubato solo
per me ciod che appartiene anche a loro. O pill esattamente: provo vergogna
di avere io consentito che questa concessione immonda mi fosse fatta, di aver
lasciato per lungo tempo che la societa esercitasse su di me tutte le sue arti per
rendermi «libero» a questo prezzo (De Martino 1962: 121)°.

Sono pagine molto coinvolgenti e sofferte; ma sembra, tutto cid, una
«scoperta» dell’'ultimo momento, e una ingenua auto-attribuzione di col-
pe, su un tema che almeno da una settantina d’anni era noto e discusso
apertamente dalla letteratura meridionalistica: la poverta e la marginazione
del Meridione. Come dire che il nostro autore appare, in queste pagine, un
«neofita», quasi «ingenuo», non ben attrezzato sugli studi sulla poverta, e
che reagisce emotivamente alle novita della esperienza di ricerca nelle aree
marginate del Meridione d’Italia.

In anni pil recenti sono apparsi alcuni saggi interessanti sul tema
dell’etnocentrismo critico. Nel 2009 Emilio Berrocal ha pubblicato un
saggio sulla rivista History and Anthropology, nel quale considera il nostro
autore come il «fondatore dell’antropologia culturale italiana», attribuen-
dogli, molto generosamente, una «estesa ricerca sul campo nell'Italia del
Sud». E nelle relazioni tra la costruzione teorica e le ricerche etnografiche
di De Martino identifica uno dei primi antropologi del «post-coloniali-
smo», con alcune significative anticipazioni dei contributi della riflessivita
e della ermeneutica dell’antropologia americana degli ultimi ventanni.
Nell’ etnocentrismo critico egli identifica una dimostrazione del possibile
conflitto tra la dimensione etico-politica e I'etnografia come una via per
combattere contro le «situazioni coloniali». Ed ¢ I'esperienza «universal-
mente umana» che fonda il principio dell’etnocentrismo critico. Lautore
insiste in maniera non sempre limpida, sul fatto che «la sua concreta re-
alizzazione del principio dell“etnocentrismo critico” fu in qualche modo
viziata»; in parte dalla continua, anche se attenuata e spesso nascosta,
presenza del suo ispiratore, Benedetto Croce, in parte per la difficile con-
ciliazione tra la sua convinzione sulla «superiorita dell'Occidente» e il non
completo coinvolgimento nella sua posizione di etnografo «impegnato»
nella difesa dei poveri contadini dell'Italia del Sud. In definitiva, per Ber-
rocal De Martino avrebbe potuto riflettere sul suo etnocentrismo in un

¢ Il saggio era stato originalmente pubblicato nel 1950.

119



ANTONINO COLAJANNI

modo pit critico (Berrocal 2009). Molto diverso e ricco di considerazioni
pertinenti e ben calibrate, il saggio di Gino Satta del 2018. Satta analizza
e commenta alcuni ultimi interventi di De Martino, relativi ad una sua
concezione di un «umanesimo molto pitt ampio di quello tradizionale», e
contro la visione corrente di un «europeocentrismo dogmatico». Lautore
riconosce che «’etnocentrismo critico ¢ dunque il tentativo di prendere sul
serio la crisi del “piano della storia universale” senza abdicare il compito di
unificazione dell’'umanita che per De Martino caratterizza |'ethos proprio
dell'umanesimo contemporaneo» (Satta 2018: 522). In questi ultimi scritti
c’¢ anche una polemica contro I'etnologia cattolica. Nella parte finale del
saggio Satta sintetizza anche con attenzione e intelligenza storico-critica i
contributi della maggior parte degli autori da noi precedentemente citati.

Vorrei, anche, fare un breve riferimento a un’opera recentissima di Fla-
vio Geisshuesler, che inquadra tutti i contributi di Ernesto De Martino
nell'insieme delle ricerche moderne italiane sulla religione. Il capitolo 5
del volume ¢ completamente dedicato ai nostri temi, con il seguente ti-
tolo: «Letnocentrismo critico (1949-1959): il periodo meridionalistico e
l'articolazione di una antropologia post-coloniale al lato di Claude Lév-
i-Strauss» (Geisshuesler 2021). Come si vede dal titolo, ritornano qui al-
cune considerazioni contenute nel saggio di Berrocal. Lautore inizia consi-
derando con cura le relazioni e gli scambi intensi tra la Scuola Romana di
Storia delle Religioni (Pettazzoni, Brelich, Sabbatucci) e le prime ricerche
di De Martino; ma nota anche il relativo «isolamento» del nostro autore
da questo gruppo, in base alle sue forti affiliazioni con la filosofia e con le
discipline psicologiche. Viene anche fatto un breve riferimento alla sua
«esclusione» accademica dalla Sapienza di Roma e al successivo impegno
di De Martino come docente di Licei a partire dal 1947. Ma non viene
poi segnalato I'impegno successivo, di lunga durata, come docente uni-
versitario a Cagliari. Sulla «ambivalente» relazione con Benedetto Croce
ci sono osservazioni e note interessanti; ma si insiste molto, e con ragione,
sull'importanza della «trilogia meridionale» (le opere Morze e pianto rituale,
del 1958, Sud e magia, del 1959, e La terra del rimorso, del 1961). E viene
messa in grande evidenza la correlazione tra il processo globale di deco-
lonizzazione e di liberazione dall’'imperialismo occidentale, e la irruzione
social-politica delle masse subalterne nel Sud d’Italia, che si accompagna,
nel nostro autore, con la «transizione da un antropologo di poltrona a un
etnografo impegnato». Lapprezzamento per gli aspetti emotivi ed auto-cri-
tici del linguaggio e della comunicazione fanno secondo Geisshuesler di

120



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

De Martino un anticipatore del pensiero post-coloniale e del «paradigma
cultural-discorsivo» (riferimenti espliciti a Lévi-Strauss); e questo orienta-
mento ¢ particolarmente ed efficacemente sottolineato dalla sua presen-
tazione dell’antropologia come una scienza che non ¢ impegnata con cid
che ¢ «culturalmente altro», ma piuttosto con il «ritorno auto-riflessivo»
sulla propria cultura. E tutto cid viene ben sintetizzato nella concezione
dell’etnocentrismo critico. La seconda parte del capitolo ¢ tutta dedica-
ta alle «anticipazioni» che l'autore riconosce a De Martino. Lautore della
Terra del rimorso ¢ considerato un «anticipatore dell’idea dell’antropologia
dell’'Occidente come “colpa” e I'incontro etnografico critico come reazio-
ne positivar, che ha trovato una sua intensa formulazione nell'opera di
Edward Said, Orientalism, del 1978; ma anche del libro di Johannes Fa-
bian, Time and the Other: how anthropology makes its object, del 1983, il
nostro autore sarebbe un «anticipatore». E inoltre, anche del famoso libro
Writing culture, del 1986, in massima parte per la sua costante attenzione
al simbolismo e al linguaggio nelle sue ricerche in Sud Italia. Cautore cita
con pertinenza, a questo proposito, i diversi interventi di De Martino nella
stampa a grande diffusione (Vie Nuove, Il Calendario del Popolo) ed in pro-
grammi radio-televisivi, o in iniziative di presentazione di fotografie e di
musiche, ove spesso utilizzava le lettere scritte dai contadini lucani. In que-
ste pubblicazioni popolari si puo notare, secondo l'autore, «la coesistenza
della “colpa” antropologica e del “disgusto etnografico” — manifesto in una
attitudine autocritica alla luce di una esplicita forma di etnocentrismo —
ma anche una forte enfasi sul fatto che si pud realizzare una antropolo-
gia “from the bottom up”». In tal modo, viene apprezzata 'idea di D.M.
che 'antropologia possa servire come una forma di critica culturale di noi
stessi. Questa di Geisshuesler ¢ dunque una ricostruzione ricca e molto
dettagliata dell'importanza degli studi di De Martino, forse con qualche
esagerazione nelle «anticipazioni» identificate. Ma dobbiamo notare che,
ancora una volta, un autorevole e competente studioso apprezza e valorizza
I'idea demartiniana dell’etnocentrismo critico, ma si guarda bene dal sot-
toporre ad analisi storico-comparativa le forme di etnocentrismo diffuse
in diverse societa e nelle diverse epoche storiche dell'Occidente, e ancor
meno si impegna nell’analisi accurata e documentaria delle forme della
critica degli aspetti diversi e complessi della costruzione storico-culturale
dell’Occidente. Come dire che le suggestioni e le proposte che vengono
dagli scritti di De Martino non sono utilizzate per approfondimenti di
ricerche che sarebbero opportune.

121



ANTONINO COLAJANNI

Ritengo che sia da citare e commentare brevemente anche un inte-
ressante saggio proveniente dall’«esterno» dell’antropologia, dalla psichia-
tria transculturale, di Giovanni Stanghellini e Raffaella Ciglia (2013). Gli
autori osservano giustamente che lo psichiatra dovrebbe necessariamente
realizzare una sorta di «auto-analisi critica» del patrimonio conoscitivo
culturale e tecnico-operativo nell’analisi dello stato mentale del pazien-
te, tenendo nel massimo conto la sua formazione e pratica culturale nel
disordine mentale, soprattutto nei casi di schizofrenia. E un invito a una
nuova forma di dialogo ermeneutico, che tende a mettere in causa contem-
poraneamente i due fronti, il medico e il malato, che ovviamente mobilita
nelle sue reazioni alle sindromi mentali tutto il patrimonio di esperienze,
pratiche sociali e valori, accumulati nella sua prospettiva di vita. Insomma,
ne viene fuori una figura di «psichiatra-etnologo» che dovrebbe fare una
indagine non prevista finora nella sua formazione, previa all'inizio della
terapia. Il saggio contiene anche alcune interessanti proposte di trovare
forti analogie tra 'etnografia e 'incontro clinico.

Terminiamo questa panoramica dei commenti all’etnocentrismo cri-
tico demartiniano con un caso in qualche modo anomalo. Si tratta di un
saggio di un autore cileno che utilizza approfonditamente una nozione di
«etnocentrismo critico» che perd — e cio deve sorprendere — non deriva
da De Martino, ma dal filosofo Richard Rorty. E in tutto il saggio non fa
alcun riferimento al nostro autore. Ma scrive che Rorty in molti suoi lavori
ha sostenuto che I'etnocentrismo ¢ una necessaria condizione preliminare
per riconoscere e prendere veramente sul serio il dialogo interculturale,
un invito a rispettare le differenze culturali e gestirle con cura in modo
da trasformarle in un auto-etnocentrismo critico che sia trasferibile alle
differenze culturali, in modo da generare alla fine una maggiore solidarieta
(Figueroa Munoz 2016).

Dobbiamo dunque notare che le riflessioni e le proposte di D. M. sul
tema dell’«etnocentrismo critico» non hanno ricevuto, nel complesso,
quell’attenzione di commento e meno che mai critica, che indubbiamente
meritano. Infatti, va notato — per esempio — che nei due importanti e densi
volumi della rivista La Ricerca Folklorica interamente dedicati al nostro
autore i riferimenti al tema qui affrontato sono rarissimi. Anzi nel primo di
questi numeri speciali (Ernesto de Martino. La ricerca e i suoi percorsi, a cura
di Clara Gallini), nei 21 saggi contenuti non appare nemmeno un cenno al
tema. Nel secondo e ben pitt voluminoso volume speciale (Ernesto de Mar-
tino: etnografia e storia, a cura di Amalia Signorelli e Glauco Sanga), tra i

122



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

19 saggi spesso intensi e ricchi di considerazioni e di commenti appropria-
ti, I'etnocentrismo critico viene appena, rapidamente, citato da Amalia
Signorelli nel suo saggio su Antropologia orientata da valori, antropologia
libera da valori, e ancora pill velocemente indicato nel saggio di Charuty,
Fabre e Massenzio, Un livre fantéme & reconstruire en le traduisant, che si
riferisce alla traduzione in corso di La Fine del Mondo in francese. Certo,
la esclusione del tema dell’etnocentrismo critico da queste raccolte di saggi
che sono dedicate a tutto 'insieme dei temi demartiniani, dalla ricerca sul
campo alle teorizzazioni generali, sorprende non poco.

Insomma, la nostra conclusione ¢ che il concetto di etnocentrismo criti-
co proposto da Ernesto De Martino, e la lunga serie di commenti e integra-
zioni da parte di seguaci ed apprezzatori delle idee del nostro autore, costi-
tuisce una ricca provocazione intellettuale, in parte abbastanza paradossale,
e solo appena attenuata dall’aggettivo «critico», che vorrebbe assumere una
grande importanza epistemologica, ma vi riesce limitatamente. E che non
ha ricevuto i commenti integrativi e gli approfondimenti necessari che al-
cuni di noi si aspettavano. In realtd mi sembra che possieda una notevole
utilita teorica e metodologica propulsiva. Ma andrebbe sottoposto a una
solida discussione spregiudicata della quale abbiamo accennato alcuni pri-
mi argomenti. E dovrebbe essere applicato rigorosamente, soprattutto nella
dimensione «critica», ad esempi concreti e riccamente documentati. Forse,
anche, I'espressione demartiniana potrebbe essere definitivamente sostitu-
ita con altra piti adeguata, rispetto al significato che l'autore, in fondo, gli
voleva dare. Per esempio, traendo spunto da un riferimento contenuto nel
volume di Amalia Signorelli (2015: 48), potremmo forse meglio definirlo
«auto riflessivita critica». Alla fin dei conti, a me sembra che questo concetto
demartiniano — cosi com’¢ declinato (mi si perdoni la sintesi forse eccessiva)
- sia probabilmente da un lato «eccessivamente etnocentrico» e dall’altro
lato «poco critico».

Bibliografia

Benthall, J. 2021. The critique of ethnocentrism in retrospect. Anthropology Today, 37,
3:20-22.

Bernardini, S. 2013. Ethos Presenza Storia. La ricerca filosofica di Ernesto De Martino.

Trento: Universita degli Studi di Trento.

Berrocal, E.G. 2009. The Post-Colonialism of Ernesto De Martino: The Principle of
Critical Ethnocentrism as a Failed Attempt to Reconstruct Ethnographic Autho-
rity. History and Anthropology, 20, 2: 123-138.

123



ANTONINO COLAJANNI

Biscuso, M. 2022. L'Ultima Thule. Ricerche filosofiche su Ernesto De Martino. Napoli:
Istituto Italiano di Studi Filosofici.

Bizumic, B. & Duckitt, J. 2012. What is and is not Ethnocentrism? A conceptual
analysis and political implications. Political Psychology, 33, 6: 887-909.

Cappiello, C. 2023. Essere nel mondo. Ernesto De Martino lettore di Heidegger, in
Segni. Studi in memoria di Riccardo De Biase, a cura di G. Giannini, P. Marangolo
& M. Papa, 183-192. Roma: Tab Edizioni.

Cirese, A.M. 1973. Cultura egemonica e culture subalterne. Palermo: Palumbo.

Cirese, A.M. 2010. Altri sé. Per una antropologia delle invarianze. Palermo: Sellerio.

Charuty, G., Fabre, D. & Massenzio, M. 2013. Un livre fantéme 2 reconstruire en le
traduisant. La ricerca folklorica, 67/68: 151-159.

Cherchi, P. 1988. L«ultimo» De Martino e il tardo Heidegger. 7/ Contributo, 3, 2:
45-67.

Cherchi, P. 1989. De Martino e Binswanger: Un confronto critico. Rivista di Antropo-
logia, 37, 1: 123-140.

Cherchi, P. 1996. 1l peso dell' ombra: Letnocentrismo critico di Ernesto de Martino e il
problema dell'autocoscienza culturale. Napoli: Liguori.

Clifford, J. & Marcus, G.E. (a cura di). 1986. Writing Culture: The Poetics and Politics
of Ethnography. Berkeley: University of California Press.

Colajanni, A. 2006. Relativismo, pluralismo e multiculturalismo. Riflessioni antro-
pologiche sui rapporti tra le differenze sociali e culturali, dopo I'anno 2000, in
Seminario Internazgionale: Identita linguistica delle popolazioni indigene della regione
Andina: un approccio interdisciplinare, a cura di AA.VV., 95-220. Roma: Istituto
Italo-Latino-americano.

Colajanni, A. 2022. Rileggendo e ripensando I'opera di Ernesto De Martino: La crisi
della presenza e il mondo magico. Lares, LXXXVIII, 3: 339-364.

De Martino, E. 1941. Naturalismo e storicismo nell etnologia. Laterza: Bari.

De Martino, E. 1951. Prefazione, in Le origini dei poteri magici, E Durkheim, H.
Hubert & M. Mauss, XV-XXVIII. Torino: Einaudi.

De Martino, E. 1958. Morte ¢ pianto rituale: Dal lamento funebre antico al pianto di
Maria. Torino: Einaudi.

De Martino, E. 1959. Sud ¢ magia. Milano: Feltrinelli.

De Martino, E. 1961. La terra del rimorso: Contributo a una storia religiosa del Sud.
Milano: Il Saggiatore.

De Martino, E. 1962. Furore, Simbolo, Valore. Milano: 11 Saggiatore.

De Martino, E. 1977. La fine del mondo. Torino: Einaudi.

De Martino, E. 2005. Seritti filosofici. Bologna: 11 Mulino.

Di Nola, A.M. 1998. How Critical Was de Martino’s «Critical Ethnocentrism» in
Southern Italy?, in Jtalys «Southern Question»: Orientalism in One Country, a cura

di J. Schneider, 157-175. Oxford: Berg.
Embree, J.E. 1950. A note on Ethnocentrism. American Anthropologist, 52, 3: 430-432.

124



Letnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino

Etinson, A. 2018. Some myths about Ethnocentrism. Australasian Journal of Philo-
sophy, 92, 2: 209-224.

Fabian, J. 1983. Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object. New York:
Columbia University Press.

Fanelli, A. 2019. «La verita sta di casa tra Palazzo Filomarino e il Sasso di Matera».
Un carteggio tra Alberto Mario Cirese ed Ernesto De Martino. Studi Storici, 60,
1: 5-44.

Fanelli, A. 2021. Llnferno di Dante e I'etnocentrismo di Sumner. Una pagina di diario
dell’'ultima visita ad Alberto Mario Cirese. Dialoghi Mediterranei, 50: 1-5.

Fanelli, A. 2021. La fine del Mondo ¢ il destino dell'uomo: il progetto demartiniano
per costruire una «etnologia riformata». Nostos, 5: 143-174.

Figueroa Mufioz, M. 2016. Etnocentrismo critico y solidaridad. Erasmus, XVIII, 1: 73-92.

Gallini, C. 1980. Note su De Martino e 'etnocentrismo critico, in Orientamenti mar-
xisti e studi antropologici italiani. Problemi e dibattiti, a cura di D. Losurdo, S.
Garroni & C. Preve, 211-222. Milano: FrancoAngeli.

Gallini, C. (a cura di) 1986. Ernesto de Martino. La ricerca e i suoi percorsi. La ricerca
folklorica, 13.

Geishuessler, EA. 2021. The Life and Work of Ernesto De Martino: Italian Perspectives
on Apocalypse and Rebirth in the Modern Study of Religion. Leiden: Brill.

Hammond, R.A. & Axelrod, R. 2006. The evolution of ethnocentrism. 7he Journal of
Conflict Resolution, 50, 6: 926-930.

Herskovits, M. 1948. Man and his works. The science of cultural anthropology. New
York: A. Knopf.

Herskovits, M. 1958. Some further comments on cultural relativism. American
Anthropologist, 60: 266-273.

Lasce, F. 2024. De Martino ¢ le plebi d’Europa. Per una storiografia del mondo subal-
terno. Laboratoire italien. Polique et sociéré, 33: 1-15.

Lanternari, V. 1983. L’ «incivilimento dei barbari». Problemi di etnocentrismo e d’iden-
tita. Bari: Dedalo.

Lévi-Strauss, C. 1960. Tristi tropici. Vicenza: Neri Pozza

Lombardozzi, A. & Mariotti, L. (a cura di) 2008. Antropologia ¢ dinamica culturale.
Studi in onore di Vittorio Lanternari. Napoli: Liguori.

Malinowski, B. 1935. Coral gardens and their magic: A study of the methods of tilling
the soil and of agricultural rites in the Trobriand Islands (Vols. 1-2). London: George
Allen & Unwin.

Mancini, S. 1997. La notion d’ethnocentrisme critique et 'anthropologie contempo-
raine. Gradhiva. Revue d’ Histoire et d’Archives de ['Anthropologie, 22: 1-13.

Mancini, S. 2003. Postface, in E. de Martino, Le monde magique, 287-306. Paris: Les
empécheurs de penser en rond.

Menton, S. 1983. Ethnocentric criticism. Latin American Literary Review, 11, 22:
7-13.

125



ANTONINO COLAJANNI

Petrarca, V. 1998. Letnocentrismo critico di Ernesto De Martino. Societa e Storia, 80:
399-413.

Pompa, C. 2022. Ernesto De Martino e o percurso italiano da antropologia. Horizon-
tes Antropoldgicos, 28, 62: 317-349.

Remotti, E. 1997. Le antropologie degli altri. Studi di etno-antropologia. Torino: Scrip-
torium.

Said, E. W. 1978. Orientalism. New York: Pantheon Books.

Sasso, G. 2001. Ernesto De Martino fra religione e filosofia. Napoli: Bibliopolis.

Satta, G. 2018. Letnocentrismo critico e le alterne fortune dell’'umanesimo etnogra-
fico demartiniano. Lares, 84, 3: 521-532.

Saunders, G.R. 1993. «Critical Ethnocentrism» and the Ethnology of Ernesto De
Martino. American Anthropologist, 95, 4: 875-893.

Signorelli, A. 1995. Presenza individuale e esperienza di campo. La spedizione etnolo-
gica come fondazione dell’etnocentrismo critico. Storia, antropologia e scienze del
linguaggio, A. X(3): 157-166.

Signorelli, A. 2013. Antropologia orientata da valori, antropologia libera da valori, in
Ernesto de Martino: etnografia e storia, La ricerca folklorica, 67/68: 97-108.

Signorelli, A. & Sanga, G. (a cura di) 2013. Ernesto de Martino: etnografia e storia. La
ricerca folklorica, 67/68.

Signorelli, A. 2015. Ernesto de Martino: teoria antropologica e metodologia della ricerca.
Roma: Lasino d’oro.

Sumner, W.G. 1906. Folkways: a study of the sociological importance of usages, manners,
customs, mores and morals. Boston: Ginn & Co.

Stanghellini, G. & Ciglia, R. 2013. De Martino’s concept of critical ethnocentrism
and its relevance to transcultural psychiatry. Transcultural Psychiatry, 50, 1: 6-20.

Swartz, M.J. 1961. Negative Ethnocentrism. 7he Journal of Conflict Resolution, 5, 1:
20-22.

Taylor. P W. 1963. The Ethnocentric Fallacy. The Monist, 47, 4: 563-584.

Yuliya, B., Sierhieieva, O., Kupchyshyna, Y., Matsiuk, O. & Dmytroshkin, D. 2022.
Cultural Relativism and Ethnocentrism as two alternative principles of cross-cul-
tural communication. World Journal of English Language, 12, 8: 121-126.

Zinn, D.L. 2024. De Martino, apocalisse e la decolonialitd. Riflessioni sulla crisi
mezzo secolo dopo. Archivio antropologico mediterraneo, XXVII, 26, 2: 1-13.

126



