
95

L’Uomo, vol. XIV (2024)
n. 2, pp. 95-126

© Author (s) 
E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica  
e antropologica di Ernesto De Martino  

Antonino Colajanni
Sapienza Università di Roma

Riassunto

Il saggio parte da una considerazione positiva del successo che recentemente ha avuto all’e-
stero (in Francia e negli Stati Uniti) la formula inventata da De Martino dell’«etnocentri-
smo critico»; che tuttavia non ha suscitato molti commenti analitici né integrazioni criti-
che. Infatti, si sostiene che pochi commentatori abbiano considerato eccessiva la «centralità 
dell’Occidente» nella visione e analisi delle culture diverse, nonostante il D. M. abbia 
sottolineato – ma senza approfondirla – l’idea di considerare rilevanti i «limiti» dell’Occi-
dente. Inoltre, l’autore rileva che il tema dell’ «etnocentrismo», che risulta fare riferimento 
a un carattere diffuso in tutte le culture umane, non viene approfondito comparativamen-
te, e ciò non è notato dai commentatori. Viene anche sostenuta una certa «resistenza» di 
D. M. a considerare l’etnografia come «centro» documentale del quale le opzioni teoriche 
dovrebbero tenere assoluto conto. Una rassegna conclusiva dei numerosi commenti che il 
tema dell’«etnocentrismo critico» ha suscitato, secondo l’autore dimostra come una rilevante 
e straordinariamente provocatoria proposta di De Martino, di fatto, non è stata ancora 
sufficientemente e approfonditamente analizzata e commentata come meriterebbe.

Parole chiave: etnocentrismo, limiti dell’Occidente, etnografia critica, «complesso di 
colpa» dell’etnografo.

Critical Ethnocentrism in the Historical and Anthropological 
Research of Ernesto De Martino

The article begins by acknowledging the positive reception of Ernesto De Martino’s concept 
of «Critical Ethnocentrism» in France and the United States. Despite the intriguing and 
thought-provoking nature of this proposal, it did not lead to rich analytical commentary or 
substantial critical contributions. According to the author, only a small number of scholars 
have addressed or critiqued the excessive focus on the «centrality of Western culture» when 



Antonino Colajanni

96

analyzing the wide diversity of cultures around the world. Furthermore, De Martino’s asser-
tion that the study of the «limits» of the Western world is essential has not been explored in 
depth. The general characteristics and variations of the widespread human tendency toward 
ethnocentrism – a phenomenon present across all human cultures – also remain largely un-
examined from a comparative perspective, both by De Martino and his followers. Another 
debated aspect of De Martino’s approach is his apparent reluctance to consider ethnography 
as the fundamental documentary «center» for all theoretical frameworks in anthropological 
research. In conclusion, by critically reviewing the responses elicited by De Martino’s concept 
of «Critical Ethnocentrism», the author argues that this highly relevant and intellectually 
stimulating idea has not received the thorough and profound analysis it warrants.

Key words: ethnocentrism, limits of the Western world, critical ethnography, ethno-
grapher’s «guilt complex».

Premessa

In questi ultimi anni si sono intensificate le ripubblicazioni dei lavori di 
Ernesto De Martino, sia in Italia che all’estero; e si sono accumulati nu-
merosi commenti e valutazioni dell’opera del grande storico delle religio-
ni e antropologo autore di opere fondamentali come La terra del rimorso 
(1960), Sud e magia (1959), Morte e pianto rituale (1958). In questa estesa 
letteratura prevalgono gli apprezzamenti positivi, e sono pochi gli studi 
storico-critici, sulla parte etnografico-antropologica non meridionalistica 
e comparativa generale, che si basino su una attenta e meticolosa ricogni-
zione sulle fonti documentarie, e su un confronto sistematico con l’esteso 
ambito degli studi etnografici internazionali. Mi sono recentemente im-
pegnato in una rilettura, a distanza di circa quarant’anni, dell’intera opera 
di De Martino (Colajanni 2022), soffermandomi specificamente, con as-
soluta libertà di giudizio, su due temi-problemi particolarmente cari a De 
Martino: la «crisi della presenza» e il «mondo magico». Mi sono soprattut-
to concentrato, in quella occasione, sul rapporto tra l’ispirazione teorico-fi-
losofica e metodologica del nostro autore, che è primaria ed assolutamente 
centrale, e la documentazione empirica, etnografica; insomma sul materia-
le concreto che dovrebbe fondare e giustificare buona parte delle posizioni 
teoriche e delle proposte interpretative all’interno di una disciplina come 
l’antropologia. Infatti, analizzare e valutare gli studi, le ricerche e i saggi del 
nostro autore nel quadro delle etnografie e delle antropologie disciplinari 
degli ultimi decenni mi sembra una operazione necessaria e fondamentale, 
lasciando le tematiche filosofiche sullo sfondo, come proposte e suggestio-



97

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

ni ispirative. Le mie osservazioni e commenti critici si sono dunque basati 
su un costante confronto tra l’opera di De Martino e i contributi correnti 
negli studi antropologici internazionali degli ultimi anni. Credo che solo 
una analisi attenta e scrupolosamente documentaria dei contributi di De 
Martino ai temi-problemi concreti delle discipline antropologiche (per 
esempio, proprio sul concetto di «etnocentrismo critico») sia il migliore 
strumento per una valutazione storico-critica dell’intera sua opera. Su que-
sto tema-problema mi soffermerò in questa occasione.

Un «pilastro teorico» dell’antropologia di De Martino:  
l’«Etnocentrismo Critico»

Non v’è dubbio che un importante tema-problema proposto in maniera 
originale da De Martino, e che è stato lungamente valorizzato nella lette-
ratura di commento, sia quello dell’«etnocentrismo critico». Questa rile-
vante innovazione terminologica e concettuale nasce e si sviluppa dall’idea 
della «centralità dell’Occidente», della sua unicità ed apprezzabilità come 
costruzione storica complessa e migliorativa della condizione umana at-
traverso i secoli. Questa posizione di partenza genera un privilegiamento 
del «punto di vista occidentale» sul mondo come osservatorio qualificato, 
luogo caricato della responsabilità di vedere dall’alto dei suoi successi (si 
fa riferimento soprattutto, naturalmente, ai successi spirituali, mentali e di 
pensiero) il resto del mondo. Già nelle pagine di Naturalismo e storicismo 
nell’etnologia, che è del 1941, De Martino affermava che «L’etnologia non 
può non essere europeo-centrica, non può, cioè, non essere accompagnata 
dalla coscienza che la civiltà occidentale, maturatasi attraverso il cristiane-
simo, la riforma, l’illuminismo e lo storicismo, rappresenta il livello più alto 
a cui, finora, il genere umano è riuscito ad elevarsi»1 (De Martino 1941: 
23). Ed è quindi necessario, per l’antropologia, partire da questa «coscien-
za» del puto di partenza privilegiato degli studiosi occidentali; coscienza 
che presto diventerà «coscienza critica». Bisogna subito osservare che tutta 
questa prima opera di De Martino trasuda una «ostilità» nei confronti del-
le etnologie ed etnografie del suo tempo, qualificate come «naturalistiche» 
e limitatamente descrittive nonché poco stimolate e stimolanti dal punto 
di vista teorico. Le sue pagine sono frequentemente incentrate su una criti-
ca alla concezione della «cultura assunta come dato naturalistico», e in esse 

1	 Corsivo aggiunto.



Antonino Colajanni

98

ricorrono anche critiche mai attentamente documentate all’«atteggiamen-
to positivistico dell’antropologia classica, responsabile della oggettivizza-
zione acritica delle comunità umane»; e infine ricorre la forte contrarietà 
alla concezione di una «oggettività assoluta» della ricerca, che per la verità 
è assai rara negli studi antropologici.  L’atteggiamento critico e sotto-valu-
tativo della «etnografia meramente descrittiva e museografica», della pro-
duzione di «dati sparsi, irrelativi e inerti», del tentativo di «ricomprendere 
le curiosità archivistiche del mondo primitivo nel circolo del sapere non 
ozioso», infine della «mancanza di articolazione della massa confusa dei 
fatti etnologici in civiltà definite», veniva rivolto da De Martino ai fonda-
tori della scuola sociologica francese nella sua Prefazione a Le origini dei 
poteri magici di Durkheim, Hubert e Mauss, opera tradotta in italiano nel 
1951. L’Occidente è, tra l’altro, per De Martino, l’unica civiltà che ha cre-
ato una disciplina riservata alle riflessioni comparative sulle culture umane: 
l’etnologia. Opinione, quest’ultima, abbastanza discutibile di per sé, alme-
no per il tono radicale e assertorio nel quale è presentata. Infatti, non si 
può negare che i Greci, i Romani, ma pure i Cinesi e gli Indiani, si siano 
impegnati spesso, anche se in modo approssimativo e carico di posizioni 
pregiudiziali, in una loro «conoscenza degli altri» in comparazione con il 
sé storico-sociale: qualcosa di simile – in molti modi – agli orientamenti 
ed obiettivi della moderna antropologia, affermatasi in Occidente. Infat-
ti, la disciplina scientifica dell’etnologia è caratterizzata dallo studio degli 
«incontri/scontri» tra civiltà diverse che hanno progressivamente suscitato 
una riflessione critica diffusa in alcune parti dell’Occidente; ma l’interesse, 
la curiosità, la produzione di riflessioni più o meno intense e sistematiche 
sulla diversità culturale dei differenti gruppi umani, è patrimonio diffuso 
in tutte le società dell’uomo, sia pure in forme e con intensità diverse. 
Basta ricordare che i Greci, con la loro semplice definizione dei popoli 
esterni alla Grecia come bárbaroi, cioè «balbuzienti», rivelavano una sorta 
di pre-antropologia attenta a proporre criteri di distinzione tra le umane 
società, partendo dalla constatazione delle «differenze tra i costumi» (in 
questo caso delle differenze tra le lingue, che naturalmente producono un 
giudizio peggiorativo sulle «lingue degli altri»). E basterebbe anche rileg-
gere attentamente Erodoto (con i giudizi e le descrizioni comparative dei 
costumi dei Greci, degli Sciti e degli Egizi) e poi Ibn Khaldoun, ma anche 
la Germania di Tacito, e Il Milione di Marco Polo, per avere interessanti 
spunti di discussione, diversi per orientamento teorico generale, per atti-
tudine alla osservazione e descrizione dei differenti costumi, su forme di 



99

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

proto-etnologia. Per non parlare della grande stagione delle osservazioni 
etnografiche e delle riflessioni comparative nate, in ambienti missionari 
e di giuristi, a seguito della conquista dell’America, dal Cinquecento al 
Settecento. Il richiamo ad un interessante libro sulle «antropologie degli 
altri» curato da Francesco Remotti può servire per approfondire questo 
tema, in una prospettiva che riduce di molto, anche certo riconoscendone 
i successi storico-culturali, la assoluta ed unica «centralità» dell’Occidente 
(Remotti 1997). 

Ma De Martino non si limita ad apprezzare e considerare «unico» il 
punto di vista e la posizione dell’Occidente. Egli sostiene opportunamente 
che la scienza delle diversità culturali, concepita e gestita a partire da una 
profonda consapevolezza critica dei caratteri e della formazione storica 
delle categorie interpretative dell’Occidente, deve però contribuire – con 
ciò stesso – ad un «allargamento degli orizzonti storici dello stesso Occidente 
[…] prendendo al tempo stesso coscienza dei limiti di questo Occidente». 
Cioè, l’antropologia può contribuire ad una «maturazione e progressivo 
incremento critico-costruttivo dell’Occidente». Però, la coscienza dei li-
miti non deve condurre a una «totale messa in discussione critica». C’è, 
costante in tutta la sua opera, un fastidio nei confronti di chi è disposto 
a «mettere in causa tutto allo stesso modo», a criticare molteplici aspetti 
della nostra vita e della nostra cultura. Insomma, appare continuamente 
nei suoi volumi e nei suoi saggi una critica di quella «cultura della crisi 
dell’Occidente» che sottostima l’intera costruzione culturale-storica del 
mondo europeo o di sue parti, manifestando una distanza dai difetti del 
liberalismo di inizio secolo (che aveva caratterizzato la sua entusiastica 
partecipazione giovanile ai movimenti di rivolta intellettuale in nome del-
la famosa «Religione Civile»). Ma contemporaneamente, in una continua 
oscillazione tra i due estremi, appare anche una ammissione esplicita del 
fatto che «la nostra civiltà è in crisi: un mondo accenna ad andare in pezzi, 
un altro si annunzia». E la conoscenza storico-critica del «mondo degli 
altri» può dare un contributo decisivo alle attuali insicurezze culturali. 
Ma in questa situazione «ciascuno deve scegliere il proprio posto di com-
battimento, assumere le proprie responsabilità». E il compito dello stori-
co dovrà essere quello di favorire «l’allargamento dell’autocoscienza per 
rischiarare l’azione». Ciò potrà avvenire (è questa un’affermazione molto 
importante per definire la concezione che D. M. si è fatto della scienza 
delle culture) «solo imparando a distinguere la nostra cultura dalle altre, 
anche da quelle più lontane» (De Martino 1941).



Antonino Colajanni

100

Nel De Martino maturo, molti anni dopo, riappare la concezione 
della propria cultura, da parte dell’etnologo, come «unità di misura delle 
storie culturali aliene e come centro di riferimento e al tempo stesso 
unità di misura» (De Martino 1977: 396). Ma c’è anche altro: «Per l’eu-
ropeo la sua civiltà è il suo stesso pensiero, ed è qualcosa di più: un bene 
da difendere, da accrescere, da dilatare […] per restituirgli la potenza 
egemonica compromessa […] È in questa fortezza che dobbiamo sce-
gliere il nostro posto di combattimento» (Ivi: 281-82, 352). Nel libro 
incompleto appena citato, e pubblicato postumo, La fine del Mondo, c’è 
un passo decisivo:

Si profila […] il caratteristico paradosso dell’incontro etnografico: o l’etnogra-
fo tenta di prescindere totalmente dalla propria storia culturale nella pretesa 
di farsi «nudo come un verme» di fronte ai fenomeni culturali da osservare, e 
allora diventa cieco e muto davanti ai fatti etnografici e perde, con i fatti da os-
servare e descrivere, la propria vocazione specialistica: ovvero si affida ad alcune 
«ovvie» categorie antropologiche, assunte magari in un loro preteso significato 
«medio» o «minimo» o «di buon senso», e allora si espone senza possibilità di 
controllo al rischio di immediate valutazioni etnocentriche a partire dallo stes-
so livello della più elementare osservazione (cioè la sua vocazione specialistica 
viene questa volta compromessa dalla impossibilità di una osservazione «og-
gettiva»). L’unico modo per risolvere questo paradosso è racchiuso nello stesso 
concetto dell’incontro etnografico come duplice tematizzazione del «proprio» 
e dell’«alieno». […] Non dunque un eurocentrismo dogmatico, e neppure un 
irrelato relativismo culturale formano la base della ricerca etnologica, ma un 
europocentrismo critico, elettivamente disposto al reale incremento della co-
scienza umanistica (Ivi: 391-2). 

Nelle ultime pagine di quest’opera il nostro autore sintetizza con gran-
de efficacia il carattere specifico della produzione di conoscenza antropo-
logica: 

Il paradosso fondamentale della osservazione etnografica e della ricerca etnolo-
gica è il seguente: per osservare il culturalmente alieno occorre necessariamen-
te impiegare determinate categorie di osservazione, senza le quali i fenomeni 
culturali cessano di apparire all’osservazione. Queste categorie sono: religione, 
magia, tecnica; mito, rito, arte; economia, società, diritto; politica; anima, spi-
rito, forza; normale e anormale, sano e psichicamente malato; storia, cultura. 
Ma queste categorie sono concresciute, quanto alla loro distinzione e alle po-
lemiche storico-culturali per entro le quali sono state distinte, con la storia 
culturale dell’occidente, dalla Grecia ad oggi: sussiste quindi il rischio che, im-



101

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

piegandole per culture aliene, impartecipi di tale storia, sia inconsapevolmente 
e acriticamente attribuito a tali culture la storia nostra, le nostre polemiche, 
le nostre scelte, le nostre distinzioni categoriali, introducendo in tal guisa, sia 
nella fase iniziale della osservazione, una distorsione etnocentrica dei fenomeni 
da osservare. Il paradosso è dunque questo: o non impiegare le nostre catego-
rie di osservazione, e allora nulla potrà essere osservato, o impiegarle, e allora 
osserveremo soltanto una proiezione del nostro nell’alieno, non mai l’alieno. Il 
paradosso può essere sciolto quando si prenda coscienza della limitazione et-
nocentrica delle categorie di osservazione impiegate dall’etnografo occidentale 
(Ivi: 409-10). 

È importante sottolineare che il grande volume tratto dall’archivio di 
De Martino, La Fine del Mondo, contiene una notevole quantità di passi 
che configurano con ricchezza e approfondimenti la concezione e le impli-
cazioni del concetto di «etnocentrismo critico». È la prima volta, quindi, 
nel 1977, che appare chiaramente la definizione di «etnocentrismo criti-
co», che poi avrà nei commenti successivi una grande fortuna. Alcuni passi 
sono già stati riportati nelle pagine precedenti. Ma converrebbe coordinare 
sistematicamente l’insieme delle affermazioni sul tema, che sono diffuse in 
molte parti del volume. Per esempio, un passo che vale la pena di richia-
mare è il seguente:

Il riconoscimento che le genti e le culture del nostro pianeta sono ‘disperse’, 
non componibili nelle loro storie passate secondo l’unità di un piano prov-
videnziale, si pone oggi, nella presente congiuntura culturale dell’occidente, 
come compito di unificazione secondo le linee di sviluppo di un etnocentri-
smo critico che pone in causa il proprio etnos nel confronto con gli altri etne, 
e che si apre alla prospettiva di un umanesimo molto più ampio di quello tradi-
zionale (in ciò il significato che la etnologia è venuta assumendo nella civiltà 
moderna) (De Martino 1977: 332-333).

Infine, è molto interessante anche l’osservazione seguente:

Contro le immagini negative del divenire storico è oggi da far valere:  Il ri-
conoscimento che al centro dell’impulso confrontante, unificante e pianifi-
cante siamo ‘noi’ in quanto occidentali, cioè in quanto depositari dell’unica 
cultura umana che, a capo di un lungo corso storico, ha prodotto la scienza 
del confronto di sé con le altre culture: la etnologia; e il riconoscimento che 
nel confronto non si tratta di liquidare l’occidente, ma di metterlo in causa, 
di assumere coscienza dei limiti del suo umanesimo fin oggi corporativa e di 
restituirgli la potenza egemonica compromessa (Ivi: 352).



Antonino Colajanni

102

Abbiamo messo in corsivo, in queste affermazioni di De Martino, il ri-
ferimento ripetuto a un «umanesimo etnografico» che propone una modi-
ficazione ed estensione abbastanza consistente del tradizionale umanesimo 
letterario-filosofico della tradizione occidentale: il «reale incremento della 
coscienza umanistica», «la prospettiva di un umanesimo molto più ampio 
di quello tradizionale», «un europocentrismo critico, elettivamente dispo-
sto al reale incremento della coscienza umanistica». Questi passi mostrano 
una importante proposta dell’autore della Terra del rimorso, che dialoga 
criticamente con la visione tradizionale dell’umanesimo euro-occidentale, 
e si confronta attivamente con le culture e le società marginali e «diverse» 
dal «centro» del mondo politico-economico-culturale; un europocentri-
smo critico, elettivamente disposto al reale incremento della coscienza uma-
nistica» (Ivi: 391-2, corsivo aggiunto) e si propone una revisione critica del 
sé storico-culturale, nel confronto con le alterità.

Questi passi costituiscono, insomma, un denso e articolato dossier sul 
tema dell’etnocentrismo critico, più che non i diversi passi isolati distri-
buiti negli altri saggi precedenti di De Martino. Come si vede, la strenua, 
e forse anche in parte presuntuosa, difesa battagliera della civiltà contem-
poranea dell’Occidente viene in qualche modo attenuata, mettendo in 
evidenza l’esistenza di «limiti» e di rischi; insomma, vengono sottolineate 
le difficoltà della produzione della conoscenza antropologica. Ma la «di-
fesa dell’Occidente» ha una sua radice precisa: ha a che fare con l’ostilità 
aperta e aspra del nostro autore nei confronti del «Relativismo Culturale», 
rappresentato soprattutto dall’antropologo americano Melville Herskovits. 
De Martino offre una visione un po’ caricaturale di questo orientamento 
teorico e metodologico, esagerandone per fini polemici alcuni aspetti, che 
caratterizzerebbero una forma di «relativismo assoluto». In realtà Hersko-
vits si limitava a sottolineare un fatto indiscutibile: che ogni cultura, ogni 
società umana, è costituita anche da giudizi, da valori propri, da valutazio-
ni riguardanti gli «altri», esattamente come la nostra. E quindi lo studio e 
la comprensione delle altre civiltà dovrebbe basarsi su una buona dose di 
«comprensione» nelle fasi iniziali della ricerca, sospendendo i giudizi rigidi 
preliminari, per riconoscere validità – cosa che raramente gli Europei han-
no fatto in passato – anche alle culture degli altri. E aggiungeva:

I giudizi di valore sono relativi, in rapporto con il quadro culturale dal quale 
emanano […] troppo sovente noi non riconosciamo che una superiorità dimo-
strabile non convincerà affatto con forza una persona appartenente ad un’altra 



103

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

cultura, sul fatto per esempio che un’arte diversa dalla sua è preferibile o anche 
che il monoteismo vale più, o è meglio, del politeismo. […] Eccezion fatta del 
dominio della tecnologia, è estremamente difficile stabilire sulla base di criteri 
universalmente ammissibili se un modo di pensare o di agire è superiore a un 
altro; [...] il vero punto centrale del relativismo culturale è la disciplina sociale 
che ne deriva, di rispetto per le differenze, del rispetto mutuo. L’enfasi sulla 
accettabilità dei molti modi di vita, non di uno solo, è una affermazione del 
valore che hanno tutte le culture. Questa enfasi cerca di comprendere e armo-
nizzare i diversi fini, non di giudicare e distruggere quelli che non si accordano 
con i nostri. Il relativismo culturale è dunque una filosofia che, riconoscendo 
i valori contenuti in ogni società per guidare la propria vita, sottolinea con 
forza la dignità inerente in ogni sistema di costumi, e la necessità di tollerare 
le convenzioni altrui, anche se esse possono essere molto diverse dalle nostre 
(Herskovits 1948: 625-641)2.

Questo è quanto risulta sul tema nell’importante libro di Melville Her-
skovits. Sul relativismo, il pluralismo e il multiculturalismo e la loro va-
lutazione nell’antropologia moderna esiste un ampio dibattito, al quale 
conviene riferirsi (Colajanni 2006).  La posizione iniziale, che viene dal-
la proposta di Herskovits, di un «relativismo conoscitivo metodologico» 
nella ricerca antropologica, si può ritenere utile ed opportuna per tener 
conto fino in fondo degli apporti creativi, delle idee di base prodotte da 
ogni società. Successivamente e progressivamente, nel corso della ricerca 
approfondita su un dato sistema culturale, potranno – ovviamente – aver 
luogo giudizi e valutazioni storico-critiche. A De Martino sembra invece 
che il relativismo culturale, al quale attribuisce il carattere di una «minac-
cia per l’etnologia», porterebbe a una posizione nella quale «il rapporto 
con l’ethnos si dissolve in un alquanto frivolo défilé di modelli culturali, 
sospinti sulla passerella della “scienza” da un frigido apolide in funzione di 
antropologo infinitamente disponibile verso i possibili gusti culturali» (De 
Martino 1962: 86-7). Il vero è che per il nostro autore lo studioso non 
può e non deve «contemplare» il mondo, deve «scegliere». «La scienza non 
è degli apolidi» (Ivi: 74) è la sua incisiva affermazione, diventata famosa. 
Bisogna prendere partito, bisogna giudicare fin dal «limine» della ricerca. 
La neutralità non si confà alla scienza.

Il dibattito internazionale sul «relativismo culturale» conferma le osser-
vazioni critiche qui presentate sul giudizio negativo, e alquanto approssi-

2	 Dello stesso autore è molto importante un saggio successivo (Herskovits 1958).



Antonino Colajanni

104

mativo, di De Martino. E ogni valutazione contemporanea del tema do-
vrebbe tener conto, per non fare riferimento che solo ai più rilevanti, dei 
saggi, sull’argomento del relativismo, di Maquet, Hollis e Lukes, Jarvie, 
Geertz, Gellner, Rentelm.

Ma anche in Italia il tema ha suscitato una diffusa attenzione fra gli 
antropologi, a partire dai saggi di Callari Galli, Lombardi, Dei e Simo-
nicca, Aime, Barba, Biscaldi. Una analisi di almeno questa breve lista di 
studi sul relativismo dovrebbe, credo, accompagnare ogni discussione sul 
tema che voglia anche valutare criticamente il contributo di De Martino 
all’importante argomento, rilevante per la teoria antropologica. Dobbiamo 
osservare che in questi studi, in quelli italiani in particolare, la posizione 
di De Martino sul tema viene poco e rapidamente esaminata, e non nei 
termini di una ampia indagine storico-critica, con riferimento al quadro 
internazionale degli studi sull’argomento. 

La «centralità» dell’Occidente e i suoi «limiti» 

È stato dunque osservato che il punto di vista teorico generale di De Mar-
tino non si limita a uno schieramento a favore della «centralità dell’Occi-
dente» e contro il «relativismo culturale». Egli aggiunge una considerazione 
molto importante. E cioè che la centralità dell’Occidente deve essere una 
«centralità-critica», autocritica, impegnata nell’identificare i propri limiti e 
a contribuire a un «allargamento dei suoi orizzonti storici». Questa com-
plessa operazione è sintetizzata nella formula originale di grande impatto 
comunicativo: «l’etnocentrismo critico», una formula che ha avuto uno 
straordinario successo. In tutti questi passi, spesso aspri e assiomatici, ap-
pare dunque una buona idea, che va comunque salvata, al di là degli eccessi 
verbali e concettuali: è quella che «l’incontro etnografico deve condurre a 
una duplice tematizzazione critica, del “proprio” e dell’“alieno”» (De Mar-
tino 1977: 395). Cioè, la conoscenza antropologica mobilita fortemente 
una necessità di consapevolezza critica di ciò che siamo noi occidentali e 
che cosa ci spinge a costruire una sistematica attenzione ai mondi «degli 
altri»; e che questo interesse si muove in un continuo «dai e vai» tra i due 
poli. Bisogna dunque riconoscere che l’aggettivo «critico» costituisce l’ap-
porto più accettabile e propositivo del contributo del nostro autore.

Tuttavia, c’è molto da aggiungere, per approfondire una perplessità che 
su certi punti è assai netta. A parte la forzatura del messaggio del relativi-
smo culturale americano, c’è dunque in questi passi una costante, ripetuta, 



105

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

orgogliosa, sopravvalutazione della propria civiltà in opposizione alle altre. 
E una continua difesa della stessa. E poi la convinzione che la scelta di 
campo sia necessaria, fondamentale per costruire la conoscenza dei mondi 
a noi diversi, a partire dalla «difesa» della propria civiltà. In realtà, bisogna 
riconoscere che è abbastanza diffusa nell’antropologia moderna   una po-
sizione che è esattamente opposta: infatti, una delle finalità unanimemen-
te riconosciute delle discipline antropologiche è proprio quella inversa, 
rispetto alla proposta di De Martino. L’antropologo, infatti, si impegna 
a «difendere» (conoscitivamente, valorialmente, e anche social-politica-
mente) non la propria ma le «altre» civiltà (che per solito hanno subìto 
processi di dominazione, di esclusione, di disprezzo e sottovalutazione 
dall’Occidente). E per conoscerle, deve di necessità passare per una fase 
iniziale (quello che può essere definito il «relativismo metodologico») nella 
quale tenderà ad «accettare» temporaneamente, a «comprendere», a trovare 
ragionevoli, umanamente accettabili, se non tutti i costumi della società 
aliena che sta studiando, almeno una buona parte. Il processo accidentato, 
difficile, lungo e continuo, di apprendimento di una società diversa, passa 
naturalmente per fasi, per approssimazioni, per l’assorbimento progressivo 
delle diverse categorie del pensiero altrui e per la descrizione e analisi accu-
rata delle azioni corrispondenti, che è certo stimolato dall’uso controllato 
delle categorie proprie, sempre sottoposte a revisione critica. Nel rapporto 
intenso e bidirezionale, tra il sé culturale dell’etnografo, e il sé culturale 
della società studiata, pur accettando l’idea di problematizzare contempo-
raneamente entrambi i fronti, non si può negare che il compito principale 
ed ineliminabile dell’etnografo sia quello di chiarire, interpretare, com-
prendere, «far parlare da sé» l’altro polo del complicato rapporto. E la con-
centrazione sul sé storico dell’antropologo, sulla sua civiltà storicamente 
determinata, come polo quasi esclusivo e in ogni caso privilegiato nel pro-
cesso di produzione della conoscenza antropologica, tende a far dimentica-
re o mettere a tacere una serie di altre considerazioni teorico-metodologi-
che che sono indispensabili per la scienza dell’uomo. Infatti, l’antropologo 
moderno (e già così era anche per gli antropologi degli anni Quaranta del 
secolo passato) si accosta allo studio delle società diverse con un bagaglio 
che è di certo complesso e multidimensionale: innanzitutto, è giusto che 
prenda coscienza dei caratteri e delle categorie interpretative, nonché delle 
riflessioni generali dell’umano, che si sono prodotte nella sua cultura d’ori-
gine; ma va anche sottolineato che l’antropologo si è formato per anni sui 
libri di teoria e metodologia dell’antropologia scritti e discussi da centinaia 



Antonino Colajanni

106

di suoi colleghi, che appartengono a paesi anche diversi dall’Occidente 
contemporaneo; e tutto ciò finisce già da sé per «depistare» in parte il ricer-
catore occidentale e per «allargare criticamente il suo sguardo» rispetto alle 
specifiche idee nate in Occidente al di fuori della riflessione antropologica, 
la quale infatti è di per sé un insieme di concettualizzazioni e di riflessio-
ni che tendono a «far uscire» dall’angusto, sia pure ammirevole, contesto 
dell’Occidente. Ma è di grandissima importanza anche il fatto che nella 
sua formazione, che in genere dura anni, l’antropologo avrà anche letto e 
studiato decine e decine di monografie etnografiche, che lo hanno messo 
in contatto con un numero assai consistente di diversità culturali, di «va-
riazioni» nei costumi, nei sistemi di idee e di rappresentazioni, nei valori di 
popoli diversi; queste monografie sono testimonianze ineliminabili, perché 
conterranno parti osservazionali e descrittive di validità documentale ine-
stimabile, che potranno essere stimoli per intense riflessioni generali, giac-
ché spesso sono frutto di anni e anni di ricerche di studiosi appassionati, 
coinvolti, impegnati e conoscitivamente attrezzati. 

Come si vede, è opportuno, se non necessario, fare riferimento alla 
«cassetta degli attrezzi» teorici e metodologici con la quale l’antropolo-
go inizia il suo ineliminabile impegno di ricerca sul campo, che non può 
essere costituito solo da una coscienza critica dell’Occidente, disposta ad 
allargarsi verso altri mondi. Dunque, è certo accettabile la prima parte 
della proposta di De Martino, quella della presa di coscienza critica della 
«sedia storico-culturale» sulla quale sta seduto il ricercatore etnologo, del 
padroneggiamento pieno delle categorie filosofiche, culturali e storiche che 
hanno fondato e dirigono il suo interesse verso i popoli diversi. Ma qui 
l’apprezzamento per la posizione di D. M. si attenua. Sostenere con forza 
la necessità di un etnocentrismo (per quanto critico) rivela già da subito 
una scarsa disponibilità a realizzare quello sforzo di uscire parzialmente 
dalle proprie categorie (per rientrarvi poi) che è necessario se si vogliono 
apprendere delle categorie altrui. In tal modo si deve anche porre in di-
scussione l’osservazione del nostro autore che «non è possibile uscire dal 
proprio mondo culturale». In verità, tutta l’antropologia, in diversi modi, 
a partire dalla fine dell’Ottocento, non ha fatto altro. Insomma, le culture 
diverse si possono in una certa misura «imparare»: è questione di tempo, 
di capacità specifiche, di curiosità e interesse, di conoscenza approfondita 
della lingua locale, di elasticità mentale, di «immaginazione antropologica» 
(cioè della capacità di immaginare connessioni, significati, simbolizzazioni 
oscure); il tutto mettendo provvisoriamente tra parentesi i sistemi catego-



107

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

riali e valoriali della propria cultura d’origine. Questa possibilità è alla ra-
dice profonda del sapere antropologico, che viceversa si trasformerebbe in 
una semplice «meticolosa autoanalisi del ricercatore occidentale, stimolato 
dalla sfida delle differenze». Bisogna allora escludere la impossibilità logica 
di uscire temporaneamente dal proprio mondo. Ma c’è un altro livello, 
che appare spesso negli scritti dell’autore della Terra del rimorso. È quello 
della necessità etica, che viene sbandierata spesso («dobbiamo difendere il 
nostro Occidente», e così via). Va osservato a questo proposito che le cul-
ture si difendono tutte, spesso offendendo le culture diverse. Non c’è nulla 
di strano nel forte auto-apprezzamento, sul quale il nostro autore insiste 
continuamente, della propria cultura d’origine. È ciò che fanno quasi tutte 
le culture, considerandosi – come fa, oggi con alcune buone ragioni, e solo 
per certi aspetti, l’Occidente – al centro dell’universo umano, e al di sopra 
degli altri. Questo atteggiamento non è insolito anche in alcune società 
tradizionali dei continenti extraeuropei. Ricordo di aver sentito più volte 
i Mama, sacerdoti, grandi saggi e maestri del rituale degli indigeni Kogi 
della Sierra Nevada de Santa Marta (Nord della Colombia) parlare dei 
Bianchi, e della cultura dei Bianchi che vivevano lungo la costa, alla base 
del massiccio montuoso da loro abitato, con grande, paterna, sufficienza, 
senso di superiorità e sostanziale disapprovazione:

I Bianchi sono i nostri “fratellini minori”. Noi siamo i “Fratelli Maggiori” e 
abbiamo compiti molto difficili, come quello di mantenere in vita con il no-
stro lavoro e con i nostri rituali questa grande montagna. I Bianchi sono come 
i bambini: hanno una grande quantità di oggetti senza alcun merito, passano 
dall’uno all’altro incessantemente, fanno danni continuamente e distruggono 
tutto quello che toccano senza sapere perché. Conoscono, e sono interessati 
solamente all’aspetto materiale delle cose; non conoscono il valore spirituale 
delle cose, come invece facciamo noi.

Gli esempi si potrebbero moltiplicare.	
C’è da aggiungere, credo, che avendo deciso di proporre la sua cate-

goria dell’ etnocentrismo critico come strumento concettuale, teorico ed 
euristico a un tempo, in grado anche di evidenziare i compiti morali ed 
etico-politici dei ricercatori antropologi, De Martino manca di dedicare 
l’attenzione che meriterebbe a questa singolare proprietà delle società uma-
ne (della grandissima maggioranza di esse) di considerare il sé sociale e 
culturale collettivo come centro dal quale osservare, valutare, giudicare, 
le altre società e culture. Cioè, ci si sarebbe aspettati da lui un’indagine 



Antonino Colajanni

108

attenta, documentaria, sulle diverse forme di etnocentrismo, cercando di 
evidenziare le differenze tra le forme diffuse altrove e il particolare etno-
centrismo dell’Occidente moderno, e infine la sua proposta dell’«etnocen-
trismo critico». Esaminando e discutendo questa documentazione, che 
era assai estesa anche alla sua epoca, si potrebbe – forse – giustificare in 
parte l’adozione controcorrente, provocatoria e paradossale, del concetto 
di etnocentrismo come «posizionamento positivo», produttivo di risultati 
soddisfacenti nel processo conoscitivo delle differenze culturali, ma solo 
come «centrismo conoscitivo». Di tutto ciò nulla nei lavori di De Martino, 
e pochissimo negli scritti dei suoi continuatori (se si eccettua il ricco e 
ampio saggio di Lanternari sugli etnocentrismi, che uscì prima nel 1978 e 
poi venne rifuso nel volume L’incivilimento dei barbari) (Lanternari 1983). 
E sorprende, altresì, di non trovare traccia, negli scritti dell’autore della 
Terra del rimorso, del famoso libro di William Graham Sumner (1906)3,  
nel quale è tra l’altro contenuta una prima e più esauriente definizione 
dell’etnocentrismo proposta in epoca moderna4. Anche se, secondo recenti 
studi, pare che la più antica accezione del termine «etnocentrismo» si deb-
ba al sociologo polacco-tedesco Ludwig Gumplovits, che la propose fin dal 
1887. Ma a una ricca e dettagliata analisi dei contributi di Sumner al tema 
dell’etnocentrismo, dei «costumi di gruppo», e alle discussioni e polemiche 
suscitate, ha dedicato un saggio specifico Alberto Cirese nella sua raccolta 
di saggi Altri sé. Per una antropologia delle invarianze (2010). In questo 
volume di Cirese c’è anche un’affermazione che trovo di straordinaria im-
portanza, e molto sorprendente. Trattando della avversione di De Martino 
contro il «relativismo culturale», Cirese afferma: «Dubito che l’espressione 
“etnocentrismo critico” fosse sua, a me pare piuttosto d’avergliela appicci-
cata io, nelle nostre discussioni di allora» (Ibidem, p. 86). E in nota rinvia a 
un suo scritto dedicato a Vittorio Lanternari: Postfazione. Rammemorando 
il saluto al modo antico di Vittorio Lanternari (Lombardozzi & Mariotti 
2008). In questa Posfazione del 2008 Cirese racconta di aver ripreso dai 
suoi cassetti un suo testo inedito e dimenticato del 1965, nel quale diceva: 
«la crisi della cultura occidentale nel confronto con le civiltà altre da noi 

3	 Del libro fu pubblicata in italiano una prima traduzione dal titolo Costumi di gruppo, 
con una ricca e densa Introduzione di Alberto Cirese, dalle Edizioni di Comunità nel 
1962.

4	 Mi sembra opportuno fare riferimento alla esplicita critica e contrarietà di Alberto 
Cirese sul fatto che il libro di Sumner non venisse considerato da parte degli antropologi 
italiani. Si può vedere in proposito la nota di Antonio Fanelli (2021).



109

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

e il ricostituirsi dell’organicità della nostra cultura, salvata dalla crisi, pro-
prio perché capace di ritrovare se stessa nell’estraniamento, tutti temi che 
con lui [con De Martino] chiamavo, scherzosamente e serio, “etnocentri-
smo critico demartiniano”». E subito dopo aggiunge, rivolto a Lanternari: 
«avremmo forse potuto chiederci se abbia qualche peso, sia pur minimo 
e laterale, questo slittare di una etichetta, anzi di un concetto, da un mio 
conversare “scherzoso e serio”, di cui però si tace, ai ragionamenti che De 
Martino svolse, con quella etichetta, nelle sue pagine rimaste inedite fino 
al 1977» (Cirese 2010: 289). C’è da aggiungere, però, che risulta – in una 
recensione a un libro di Bultman, del 1964 – l’uso esplicito della espressio-
ne «etnocentrismo critico», da parte di De Martino (Satta 2018: 522); Ri-
tornando al fondo nella riflessione generale sull’etnocentrismo, sulla base 
dei dati documentari disponibili, e riguardante la natura e i caratteri degli 
atteggiamenti etnocentrici, non si dovrebbe negare che l’etnocentrismo – 
di fatto – risulta essere uno degli «istituti culturali» più diffusi tra tutte le 
società umane;  un processo universale di «distorsione conoscitiva», che 
sulla base di proiezioni spesso ingenue e mal padroneggiate di proprie ca-
tegorie conoscitive, etiche o semplicemente culturali, può rendere difficile 
se non impossibile la conoscenza accurata e ben fondata degli istituti cul-
turali di una società «altra». Numerosi esempi potrebbero illustrare bene, 
credo, il carattere distorsivo della conoscenza, della comprensione di una 
società diversa, se si proietta al di fuori di sé (adottando un atteggiamento 
etnocentrico) l’immagine celebrata di un Occidente ipoteticamente razio-
nale, logico, che si oppone a un mondo «primitivo» illogico, pre-logico, 
immaginifico, magico. Ci si meraviglia, naturalmente, che i commenti e 
gli studi dei continuatori dell’opera di De Martino non si siano, se non 
marginalmente, soffermati sulla lunga storia delle analisi e delle proposte 
sul tema dell’etnocentrismo in generale, all’interno del quale collocare la 
proposta del nostro autore. Una rapida scorsa sulla letteratura generale in 
proposito credo sia necessaria per collocare in un quadro internazionale la 
proposta di De Martino.5

C’è da aggiungere, credo, che De Martino mostra chiaramente nei suoi 
studi teorici sui caratteri delle società umane nelle loro diversità e variazioni, 
una sua assoluta preferenza per temi generali e filosofico-teorici, con misu-

5	 Mi limito a ricordare alcuni saggi rilevanti in proposito: Embree (1950); Swartz (1961); 
Taylor (1963); Menton (1983); Hammond & Axelrod (2006); Bizumic & Duckitt 
(2012); Etinson (2018); Benthall (2021); Yuliya et al. (2022).



Antonino Colajanni

110

rata attitudine alla verifica empirica comparativa nell’immenso dossier et-
nografico sulle diversità delle culture umane. Bisogna riconoscere, però, che 
c’è un’eccezione: nella sua opera di grandissimo livello e ambizione teorica, 
Il mondo magico, il primo capitolo («Il problema dei poteri magici», di ben 
66 pagine) consiste in  una straordinaria e minuziosa analisi e commento di 
moltissime fonti etnografiche, riportando lunghi e decisivi passi tratti dalle 
ricerche empiriche di molti studiosi, sul problema della «effettiva fondatez-
za delle opinioni sulla realtà dei poteri magici»; sono accuratamente esami-
nati lunghi passi di autori come Trilles, Schirokoroff, Schebesta, Gusinde, 
Rasmussen, Callaway, Czaplicka, Codrington, Strelhow, Spencer e Gillen. 
Ma, curiosamente, trascura del tutto quella che è senza dubbio la più in-
tensa e dettagliata monografia etnografica sulla magia, in due grossi volumi: 
Coral gardens and their magic, di Bronislaw Malinowski (1935). Ma poi, 
a partire dal secondo capitolo del libro, di più di 100 pagine («Il dramma 
storico del mondo magici»), l’intensità delle fonti etnografiche si attenua e 
l’attenzione si concentra sulla «singolare condizione psichica in cui molto 
spesso cadono gli indigeni»: la «perdita dell’unità della propria persona e 
l’autonomia dell’io»; ma in realtà – dalla  immensa documentazione etno-
grafica esistente – risulta essere, questa, una situazione ed un  problema non 
particolarmente diffuso tra le società tradizionali extra-europee. 

In definitiva, accettato il principio della meticolosa consapevolezza e 
analisi critica della storia culturale della quale l’antropologo è parte, appare 
adesso chiaro che ci sentiamo di criticare l’uso, da parte di De Martino, del 
termine «etnocentrismo» in senso positivo, senza un approfondimento sto-
rico-culturale-comparativo che dovrebbe essere necessario. Mentre invece 
troviamo di un grande interesse la proposta di investigare con attenzione 
i «limiti» dell’Occidente e l’idea di farne una critica attenta e radicale, in 
grado veramente di «allargare gli orizzonti della nostra coscienza storiogra-
fica». Ma purtroppo, dobbiamo constatare che questo importante compito 
è rimasto in massima parte inevaso. L’unica critica che appare spesso nelle 
pagine del nostro autore è quella agli antropologi otto-novecenteschi che 
hanno qualificato la magia dei popoli primitivi come una «falsa scienza» e 
una «arte abortiva»; e poco altro. Insomma, dei difetti, dei caratteri criti-
cabili ed eventualmente negativi, dei limiti dell’Occidente, ci sono pochi 
approfondimenti nei lavori del nostro autore e dei suoi continuatori, se si 
fa eccezione per alcuni passi nei lavori di Vittorio Lanternari.  E invece, 
per non fare che pochi e approssimativi esempi, si potrebbero porre sotto 
esame critico storico-culturale alcuni caratteri precipui dell’Occidente, che 



111

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

non mancano di produrre effetti sulla comprensione, analisi e studio delle 
differenze culturali: innanzitutto, la distinzione-opposizione radicale tra 
«materiale e spirituale»; il contrasto ineliminabile tra razionalismo e irra-
zionalismo;  poi il crescente individualismo, che ha contribuito ad affievo-
lire l’importanza dei legami sociali di prossimità; quindi lo scientismo e la 
cieca fiducia nella scienza; ma anche il crescente materialismo che finisce 
per caratterizzare tutte le attività, e l’economicismo, che ha affidato all’eco-
nomia, e al mercato, la funzione fondamentale nella riproduzione sociale 
e culturale; ma anche l’idea del provvidenzialismo, cioè del possibile inter-
vento non umano nelle cose degli uomini, che ha contribuito a creare una 
visione del mondo caratterizzata da una specie di «storicismo cristiano» 
(la convinzione che la storia è orientata in senso ascensionale e positivo di 
accrescimento continuo). E al colonialismo, dalle sue giustificazioni pseu-
do storico-teoriche alle sue complesse e ingombranti pratiche costrittive, 
con le differenze tra i diversi paesi coloniali, bisognerebbe rivolgere una 
attenzione speciale e attentamente storico-documentaria. Questi non sono 
che alcuni esempi. Ma ci sembra la strada per incrementare una visione 
veramente critica del nostro mondo contemporaneo. E bisognerebbe ag-
giungere alla configurazione teorico-filosofica dei temi accennati, il loro 
«uso pratico» nelle relazioni sociali, nella costruzione dei «piani di vita» dei 
cittadini delle diverse società dell’Occidente. E non sarebbe male, anche, 
ricordare che l’Occidente, le cui benemerenze in campo artistico, scientifi-
co e tecnico nessuno si sogna di mettere in dubbio, è anche quel complesso 
di società e di culture che ha prodotto numerose grandi colpe storiche che 
non possono essere dimenticate: lo schiavismo, la Inquisizione, numerose 
perversità coloniali, l’«olocausto».

Ma, riprendendo quanto accennato prima, converrebbe soffermarsi sul 
tema spesso posto in evidenza da De Martino: quello della natura specifica-
mente «coloniale» della identità storico-politica e culturale dell’Occidente, 
e dei consistenti effetti sociali e culturali dei processi di «de-colonizzazio-
ne» che si sono diffusi negli ultimi decenni, a partire dai movimenti an-
ti-coloniali degli anni Cinquanta del secolo passato. Nel recente dibattito 
internazionale la «decolonialità», proposta e sostanziata in molte iniziative 
anti-europee, e spesso «anti-bianche» in molti paesi di quello che una volta 
veniva definito il «Terzo Mondo», ha assunto un rilievo anche nel dibattito 
antropologico. Un recente saggio di Dorothy Zinn ha cercato di connet-
tere questi movimenti sociali e culturali con alcune «anticipazioni» di De 
Martino (Zinn 2024), sottolineando l’importanza, e la diffusone positiva 



Antonino Colajanni

112

anche in molti paesi non europei, delle riflessioni sulla «crisi» dell’Occi-
dente e le forme di millenarismo. Sull’importanza dei contributi di D. M. 
e la loro rilevanza per i problemi della contemporaneità, si è diffusa in anni 
recenti una considerazione degli studi demartiniani fuori dell’Italia. Per 
esempio, in Brasile iniziative seminariali e convegni dedicati a De Martino 
hanno generato saggi rilevanti di sintesi, come quello di Cristina Pompa 

(2022), che pone il nostro autore al centro della storia dell’antropologia 
italiana. E l’interesse per D. M. nella Francia contemporanea non è solo 
connesso con le traduzioni in francese di opere fondamentali come La fine 
del mondo. Ci sono anche numerosi articoli nel Laboratoire italien. Politi-
que et société. Un buon esempio è il saggio di Francesco Lesce, contenuto 
in un recentissimo «dossier», dedicato al tema «Mezzogiorno, subalterité 
et folklore» (2024). Credo che sia anche da ricordare un ricco e dettagliato 
saggio di sintesi di Antonio Fanelli sulla visione demartiniana del «futuro 
del mondo», a partire dall’importanza decisiva del capitolo e sé stante, 
nell’ultima edizione de La fine del Mondo («L’Apocalisse dell’Occidente»), 
nel quale gli antropologi, in quanto «clinici della cultura», sono esortati a 
partecipare a un «consulto decisivo». In tal modo viene delineata la strada 
per il riscatto grazie a un umanesimo di tipo nuovo: un «umanesimo et-
nografico» che si fonda sull’ «etnocentrismo critico» (Fanelli 2020: 146).

Va anche osservato che la formulazione demartiniana dell’etnocentri-
smo critico va contestualizzata nel quadro culturale e politico degli anni 
in cui l’autore scrive, caratterizzati da una diffusa serie di commenti dello 
storicismo gramsciano e dall’acceso dibattito esistente nell’area culturale 
marxista-comunista, nel quadro internazionale post-bellico che vedeva 
una distensione internazionale che però si accompagnava al diffuso so-
stegno alle lotte della decolonizzazione. De Martino si sentiva un intel-
lettuale impegnato a fondo nelle difficoltà della sua epoca e connetteva 
costantemente i suoi studi con il campo assai largo e articolato della cultu-
ra storico-politico-filosofica di quegli anni. Non a caso egli era sostanzial-
mente l’unico degli antropologi-storici delle religioni italiani che suscitava 
l’interesse dei filosofi, sociologi e politologi del nostro Paese. Ma non va 
dimenticato che le ricerche e gli spunti teorici di De Martino vennero più 
volte criticati, e piuttosto aspramente, dalla cultura politica ufficiale della 
sinistra italiana: Franco Fortini, Cesare Luporini, per esempio, si espres-
sero criticamente in maniera esplicita. E poi, dopo la sua morte, invece, il 
nostro autore cominciò a suscitare un grande interesse all’estero. Ma appa-
re evidente che qualunque dato etnografico, qualunque osservazione do-



113

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

cumentaria su aspetti particolari della diversità culturale di società umane, 
qualunque proposta teorica o metodologica venuta da etnografi o studiosi 
di scienze sociali, veniva subito ricollocata in quel vasto e ricco quadro di 
riferimenti generali sull’«umano», che doveva fare i conti con Croce, con 
Heidegger, con Hegel, con Husserl, con Cassirer. E del resto qui in Italia 
una grande e ricca quantità di commenti ai lavori di De Martino è venuta 
proprio dalla filosofia che ha mostrato una notevole sensibilità per i temi 
antropologici, soprattutto di carattere teorico. A partire da un bel libro 
di Gennaro Sasso, Ernesto De Martino fra religione e filosofia (2001), nel 
quale vengono criticate con efficacia due convinzioni correnti nei com-
menti sul nostro autore: la prima è l’idea che la vasta ricerca demartiniana 
possa essere compresa e analizzata senza confrontarsi con i problemi filo-
sofici che, continuamente, ne sorreggono l’impianto; la seconda riguarda 
l’opinione che egli abbia «superato», avversato e abbandonato l’idealismo 
crociano. Ma è anche importante il libro di Sergio Bernardini dal titolo 
Ethos Presenza Storia. La ricerca filosofica di Ernesto De Martino (2013), che 
ricostruisce con attenzione e ricca documentazione il cammino di D.M. 
dal tema della «presenza» e del «rischio esistenziale» a quello dell’«ethos 
trascendentale», tra storicismo, esistenzialismo e fenomenologia. E anche 
il volume di Massimiliano Biscuso, «L’Ultima Thule». Ricerche filosofiche su 
Ernesto De Martino (2022) ha dato un contributo eccellente, spingendo 
molti commentatori a collocare il nostro autore in un «empireo filosofico», 
in grado di dialogare con i massimi personaggi del settore. Il libro affronta 
con intensità ed efficacia temi come il rapporto tra De Martino e Gram-
sci e la (in)comprensione marxista della religione, la «religione civile» e il 
simbolismo civile, l’influenza di Hegel e del processo di soggettivizzazio-
ne, la «corporeità vissuta», i «limiti dello storicismo». Il saggio di Chiara 
Cappiello, Essere nel mondo. Ernesto De Martino lettore di Heidegger (2023) 
appartiene alla stessa categoria. Ma la ricca e densa bibliografia di scritti 
su «De Martino e la Filosofia» è molto più ampia. Bisogna tener conto, 
infatti, almeno dei due saggi di Placido Cherchi su L’«ultimo» De Martino 
e il tardo Heidegger (1988), e sul rapporto tra De Martino e Binswanger 
(1989), come anche del volume curato da Roberto Pastina: E. De Mar-
tino, Scritti filosofici (2005), che contiene parte dei dossier dell’Archivio 
De Martino che vennero pubblicati nella edizione di La Fine del Mondo, 
curata da Clara Gallini nel 1977.

Ma nel proprio campo degli studi, nelle discipline antropologiche e 
storico-religiose italiane, non è che De Martino riscuotesse un consenso 



Antonino Colajanni

114

unanime. Varie dimensioni di dissensi e contrasti sono state documenta-
te negli ultimi anni. Non solo le polemiche con Toschi sulla storia delle 
tradizioni popolari, ma anche il dissenso di lungo periodo e i non facili 
rapporti, il più delle volte sotterranei e non espliciti ma densi e profondi, 
tra Ernesto De Martino e Alberto Cirese, per lunghi anni suo collega a 
Cagliari. Il tema è analizzato in molti lavori. Ma mi sembra una più ricca 
e dettagliata trattazione dell’argomento nel saggio di Antonino Fanelli La 
verità sta di casa tra Palazzo Filomarino e il Sasso di Matera (2019).

Alcuni commenti sull’ «etnocentrismo critico» 

In sostanza, dunque, l’uso del termine etnocentrismo da parte del nostro 
autore non ha comportato un accurato confronto con le elaborazioni teo-
riche e le analisi che sul concetto e le sue implicazioni nelle diverse società 
umane sono state fatte nella storia dell’antropologia; e del resto l’apparen-
te attenuazione dell’idea di etnocentrismo non particolarmente elaborata, 
che appare nell’aggettivo «critico», non riesce a modificare sostanzialmente 
la «pesantezza» del primo concetto. Basterebbe una scorsa alle discussioni 
sul tema, a partire dal menzionato vecchio libro di Sumner. Ma ci limitere-
mo ad alcuni accenni sulla presentazione del tema in uno dei migliori ma-
nuali disponibili di discipline antropologiche, Cultura egemonica e culture 
subalterne di Alberto Cirese: 

Gli atteggiamenti etnocentrici, e l’esclusivismo culturale, precludono ovvia-
mente la possibilità di studiare scientificamente le culture diverse dalla nostra: 
all’esame delle loro ragioni e articolazioni interne sostituiscono il giudizio non 
articolato e meccanico dall’ esterno, e dunque operano in base a ciò che appun-
to si dice un pre-giudizio. La condizione per lo studio dei gruppi socio-cultu-
rali «altri» dal nostro è dunque che si accetti di considerare come «relative» (e 
non «assolute») tutte le culture, ivi compresa la nostra; che si accetti insomma 
la esistenza di una «pluralità di culture», e che si adottino gli strumenti con-
cettuali capaci di renderle tutte comprensibili, al di là delle svalutazioni o delle 
sopravalutazioni pregiudiziali e non mediate. I giudizi, per non essere pre-giu-
dizi, debbono nascere dall’esame interno e non debbono sostituirsi ad esso. In 
questo quadro si pongono i delicati problemi del rapporto da stabilire tra le 
categorie (concetti, atteggiamenti, valori, ecc.) della cultura di cui fa parte lo 
studioso (e che si chiama spesso la «cultura osservante») e le categorie proprie 
della cultura che viene assunta come oggetto di studio («cultura osservata») 
(Cirese 1973: 5-9).



115

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

Qualche critica misurata al concetto demartiniano, d’altronde, è venu-
ta anche – come s’è accennato – da parte di alcuni dei suoi continuatori, da 
lui ispirati nelle loro ricerche. Per esempio, Lanternari, nel suo saggio sugli 
Etnocentrismi sopra citato, dopo aver lodato la proposta di De Martino. 
ha aggiunto: 

Tuttavia a guardar bene questo etnocentrismo critico non ci soddisfa oggi del 
tutto, se si chiede all’antropologia qualcosa di più di un’autocoscienza critica 
dei misfatti passati; se gli si chiede un impegno partecipativo contro il ne-
o-colonialismo nelle sue multiformi e nuove manifestazioni, e contro gli im-
perialismi etnocidi e genocidi d’oggi. A questo punto ci rendiamo conto che 
l’etnocentrismo, cui De Martino coraggiosamente si dichiara legato («la civiltà 
europea – scrive – resta un bene da difendere, da accrescere, da dilatare») sot-
tende una prospettiva autocritica che non tocca le istanze etico-speculative più 
radicali, quali s’affacciano oggi, sia pure in modi disorganici ancora, in certe 
espressioni dell’antropologia critica (Lanternari 1983: 161-2).

E più oltre: 

«Ma solo un etnocentrismo critico nella sua accezione radicale impegna il sog-
getto ad una presa di coscienza etico-politica operativa, e non soltanto logi-
co-cognitiva e culturale. In questa sua espressione più alta l’etnocentrismo cri-
tico si trasforma decisamente in un “pluralismo critico partecipativo”» (Ivi: 164). 

Ci sono, nella letteratura di commento ai contributi di Ernesto De Mar-
tino, almeno 12 saggi che sembrano essere dedicati espressamente e speci-
ficatamente a questo tema, avendo il termine «etnocentrismo critico» nel 
loro titolo. Vanno dal saggio di Clara Gallini (1980) a quello di Saunders 
(1993), di Signorelli (1995), di Cherchi (1996), Mancini (1997), Petrarca 
(1998), Di Nola (1998), Berrocal (2009), Stanghellini (2013), Geishuessler 
(2021). Una lunga serie di saggi, ma nel complesso con pochi riferimenti 
analitici agli argomenti critici che abbiamo cercato di proporre: l’eccesso 
di «centralità» dell’Occidente, la scarsa attenzione teorica e comparativa al 
tema generale dell’etnocentrismo, la modestia di riferimenti effettivamen-
te «critici» a certi aspetti dell’Occidente storico-culturale. Clara Gallini ha 
avanzato qualche prudente critica, sostenendo che una posizione pur euro-
peo-centrica e critica non dovrebbe limitarsi al piano culturale, ma coinvol-
gere anche un posizionamento più vicino alle «istanze di classe». Nelle sue 
Note su De Martino e l’etnocentrismo critico la Gallini mette in grande evi-
denza la dimensione del nuovo umanesimo etnografico del nostro autore, 



Antonino Colajanni

116

sottolineando come è bene che «l’Occidente si confronti con il Terzo Mon-
do per trarne una più consapevole ridefinizione di se stesso e del proprio 
ruolo» (Gallini 1980: 211). Poi nota come le categorie, intese quali «griglie 
di interpretazione dei fenomeni culturali» sono divenute, dalle quattro cro-
ciane, le diciannove identificate da D.M.  Un tema demartiniano rilevante 
è per la Gallini l’apertura verso una severa critica dell’Occidente, anche 
coloniale, ma che non si limiti alle denunce liquidatorie e vada più a fondo 
nelle investigazioni socio-politiche. Infine, mi sembra discutibile l’accenno 
finale alla «necessità di compiere una “scelta di valori”», che sono quelli della 
civiltà occidentale (come se i valori si scegliessero, allo stesso modo delle 
affiliazioni politiche!). E Amalia Signorelli (1995) connette stabilmente e 
fortemente la concezione dell’etnocentrismo critico demartiniano, come 
appare nei ricchi frammenti della Fine del Mondo, con le prime e lontane 
notazioni soggettive e sofferte della ricerca sul campo in Lucania.

Non ritengo inutile continuare con un rapido accenno ai successivi 
commenti che ha ricevuto l’etnocentrismo critico di De Martino. Il ce-
lebrato saggio di George Saunders (1993), che diffonde nell’antropologia 
americana (e nella più importante rivista antropologica degli USA) una 
prima presentazione dettagliata degli studi antropologici italiani,  sintetiz-
za con accuratezza le posizioni di De Martino, considerandolo come un 
«founding father» dell’antropologia italiana e un precursore della «reflexi-
ve anthropology» americana. Ma non aggiunge molto all’analisi dei testi 
di base del nostro autore sul tema centrale dell’etnocentrismo critico. Il 
suo saggio è stato tradotto in italiano nel 1995 nella rivista «Ossimori», 
e integrato con commenti di Lanternari, Lombardi Satriani, Fabre, Galt, 
Zinn, Seppilli. Ma nei commenti non è che ci sia un valido contributo 
analitico. Lanternari ribadisce la funzione della proposta demartiniana di 
richiamare la «necessità della autocritica culturale» e l’utilità di mettere in 
discussione le proprie categorie dinanzi ad una cultura «altra». E aggiunge 
che «l’etnocentrismo critico servì a D. M. come criterio di guida operativa, 
sul campo, volta a salvaguardare con coscienza pura ma critica la propria 
identità culturale d’origine». E Galt sottolineò l’importanza dell’influenza 
di Lévi-Strauss nella costruzione del concetto di etnocentrismo critico. In-
fine, Seppilli ribadì l’importanza dell’«allargamento della coscienza critica 
dell’Occidente». Come si vede, commenti esigui, nel complesso.  Nel 2021 
l’intero dossier è stato ripubblicato nella rivista «Antropologia Medica». 

È del 1996 il più denso e dettagliato saggio dedicato al tema centrale 
demartiniano, il volume di Placido Cherchi, completamente impegnato a 



117

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

commentare l’etnocentrismo critico. L’autore segue una prospettiva stori-
co-filosofica ed esamina con grande accuratezza tutti gli scritti di D. M. sul 
tema, proponendo anche la identificazione di una serie di «oscillazioni» e 
«ripensamenti» del nostro autore, soprattutto in merito alla «esperienza del 
rimorso» e al «complesso di colpa» dell’intellettuale di fronte alla tragica 
povertà delle popolazioni marginali, in incostante accordo con la posizione 
di Claude Lévi-Strauss, espressa soprattutto in Tristi Tropici (1960). Ma 
nota anche alcune caratteristiche della «ambigua fortuna» dell’etnocentri-
smo critico. Cherchi raramente affronta l’argomento dell’analisi puntuale 
dei dati etnografici e quella dei punti critici dell’Occidente che dovrebbero 
costituire argomento privilegiato della analisi della proposta demartiniana. 
Ma dedica ricche e dense pagine al tema dell’«umanesimo etnografico». 
Inoltre, abbonda in riferimenti continui e ingombranti alla «riflessione 
trascendentale», al «trascendimento critico della trascendentalità». Questo 
termine, nella sua vaga allusività, ricorre costantemente in tutto il volume 
(in alcune pagine è ripetuto perfino quattro-cinque volte) (Cherchi 1996). 

Un saggio interessante e propositivo mi sembra quello di Silvia Mancini 
(1997). L’autrice ricostruisce con cura, per il pubblico francese, le radici filo-
sofiche italiane dell’antropologia demartiniana: non solo lo storicismo cro-
ciano e di Gentile, ma anche la Scienza Nuova di Vico. E sostiene che in De 
Martino domina una forte esigenza di «individuazione», cioè di definizione 
storica e culturale del soggetto di conoscenza. Ciò per evitare di situare il 
problema dell’interpretazione dell’Altro sul vago terreno di una «ermeneu-
tica a-topica ed a-storica», o – peggio – sul terreno personale dell’esperienza 
vissuta del ricercatore. E conclude affermando che l’etnocentrismo critico 
si sottrae ai «rischi nichilisti del relativismo», giacché tiene in gran conto le 
necessità di «legare il sapere al fare», la conoscenza al giudizio, secondo un 
ideale che ha stimolato l’Umanesimo del Rinascimento italiano. Come si 
vede, una ricostruzione ricca e abbastanza accettabile, ma nessun approfon-
dimento critico del concetto di etnocentrismo critico. 

Nel 1998 è apparso nella rivista Società e Storia un saggio di Valerio Pe-
trarca che è di fatto una recensione sistematica e accurata del libro di Cher-
chi, che viene apprezzato. Petrarca coglie l’occasione per fare qualche critica 
a De Martino: accenna al fatto che i tanti, forse troppi interessi del nostro 
autore potevano finire per sfociare in un «pasticciato eclettismo», e quindi 

«gli stessi motivi che portarono all’isolamento di De Martino in vita (indispo-
neva credenti e non credenti, crociani e marxisti, pensatori della crisi e pensa-



Antonino Colajanni

118

tori militanti, storiografi e antropologi) sono alla base della sua fortuna oggi, in 
presenza di posizioni malferme e malpensate all’interno dei vari schieramenti» 
(Petrarca 1998: 411). 

Ma un’attenzione particolare merita il saggio di Annalisa Di Nola 
(1998). L’autrice presenta una ricca analisi della produzione demartiniana, 
nella quale attribuisce una importanza centrale agli studi sulla magia, e si 
schiera contro buona parte dei commentatori di D.M., che considerano i 
lavori sul Sud separatamente dal resto dell’opera del nostro autore, quindi 
trascurando i legami esistenti tra la sua generale speculazione filosofica e le 
sue concrete etnografie e investigazioni storiche. Forse eccede nel rilevare 
più volte l’adesione ad una militante prospettiva marxista. Ma nota, infine, 
che De Martino «non ha mai risolto la contraddizione tra il suo interesse 
scientifico nella preservazione dei fenomeni sotto osservazione, e il suo 
impegno politico verso il valore di trasformare una realtà sociale ingiusta 
ed oppressiva». Tuttavia, c’è da notare che all’etnocentrismo critico l’au-
trice concede uno spazio molto limitato nel suo saggio; e soprattutto, il 
contenuto di questo non corrisponde per niente al suo promettente titolo. 
Infatti, rimane senza risposta la domanda del titolo: «Quanto è stato criti-
co l’“etnocentrismo critico” di De Martino nell’Italia del Sud?». 

Sulla reazione auto-critica e riflessiva di De Martino all’esperienza di 
immersione nella povera realtà socio-culturale del Meridione d’Italia con-
viene aprire una breve parentesi. Nelle ultime pagine del saggio «Note lu-
cane» (in Furore, simbolo, valore) appaiono alcune sofferte considerazioni 
sulla «scoperta» della drammatica povertà e marginalità dei contadini luca-
ni. Ed emerge con forza una «auto-critica», di un intellettuale, parte di un 
mondo privilegiato, che proclama con enfasi la necessità di un impegno 
politico radicale. Non manca di apparire, in queste pagine, una sorta di 
«ingenuità» e uno «scandalo» improvviso, in qualche modo eccessivo: 

Dopo il mio incontro con gli uomini della Rabata, ho riflettuto che non c’era 
soltanto un problema loro, il problema della loro emancipazione, ma c’era 
anche il problema mio, il problema dell’intellettuale piccolo borghese del Mez-
zogiorno, con una certa tradizione culturale e una certa ‘civiltà’ assorbita nella 
scuola, e che si incontrava con questi uomini ed era costretto per ciò stesso a 
un esame di coscienza, a diventare per così dire l’etnologo di se stesso. […] 
Il sentimento che realmente provo è anzitutto un angoscioso senso di colpa. 
Dinanzi a questi esseri mantenuti a livello delle bestie malgrado la loro aspira-
zione a diventare uomini, io – personalmente io intellettuale piccolo borghese 



119

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

del Mezzogiorno – mi sento in colpa. […] Io provo anzi vergogna del permes-
so concessomi di non essere come loro, e quasi mi sembra di aver rubato solo 
per me ciò che appartiene anche a loro. O più esattamente: provo vergogna 
di avere io consentito che questa concessione immonda mi fosse fatta, di aver 
lasciato per lungo tempo che la società esercitasse su di me tutte le sue arti per 
rendermi «libero» a questo prezzo (De Martino 1962: 121)6.

Sono pagine molto coinvolgenti e sofferte; ma sembra, tutto ciò, una 
«scoperta» dell’ultimo momento, e una ingenua auto-attribuzione di col-
pe, su un tema che almeno da una settantina d’anni era noto e discusso 
apertamente dalla letteratura meridionalistica: la povertà e la marginazione 
del Meridione. Come dire che il nostro autore appare, in queste pagine, un 
«neofita», quasi «ingenuo», non ben attrezzato sugli studi sulla povertà, e 
che reagisce emotivamente alle novità della esperienza di ricerca nelle aree 
marginate del Meridione d’Italia.

In anni più recenti sono apparsi alcuni saggi interessanti sul tema 
dell’etnocentrismo critico. Nel 2009 Emilio Berrocal ha pubblicato un 
saggio sulla rivista History and Anthropology, nel quale considera il nostro 
autore come il «fondatore dell’antropologia culturale italiana», attribuen-
dogli, molto generosamente, una «estesa ricerca sul campo nell’Italia del 
Sud». E nelle relazioni tra la costruzione teorica e le ricerche etnografiche 
di De Martino identifica uno dei primi antropologi del «post-coloniali-
smo», con alcune significative anticipazioni dei contributi della riflessività 
e della ermeneutica dell’antropologia americana degli ultimi vent’anni. 
Nell’ etnocentrismo critico egli identifica una dimostrazione del possibile 
conflitto tra la dimensione etico-politica e l’etnografia come una via per 
combattere contro le «situazioni coloniali». Ed è l’esperienza «universal-
mente umana» che fonda il principio dell’etnocentrismo critico. L’autore 
insiste in maniera non sempre limpida, sul fatto che «la sua concreta re-
alizzazione del principio dell’“etnocentrismo critico” fu in qualche modo 
viziata»;  in parte dalla continua, anche se attenuata e spesso nascosta, 
presenza del suo ispiratore, Benedetto Croce, in parte per la difficile con-
ciliazione tra la sua convinzione sulla «superiorità dell’Occidente» e il non 
completo coinvolgimento nella sua posizione di etnografo «impegnato» 
nella difesa dei poveri contadini dell’Italia del Sud. In definitiva, per Ber-
rocal De Martino avrebbe potuto riflettere sul suo etnocentrismo in un 

6	 Il saggio era stato originalmente pubblicato nel 1950.



Antonino Colajanni

120

modo più critico (Berrocal 2009). Molto diverso e ricco di considerazioni 
pertinenti e ben calibrate, il saggio di Gino Satta del 2018. Satta analizza 
e commenta alcuni ultimi interventi di De Martino, relativi ad una sua 
concezione di un «umanesimo molto più ampio di quello tradizionale», e 
contro la visione corrente di un «europeocentrismo dogmatico». L’autore 
riconosce che «l’etnocentrismo critico è dunque il tentativo di prendere sul 
serio la crisi del “piano della storia universale” senza abdicare il compito di 
unificazione dell’umanità che per De Martino caratterizza l’ethos proprio 
dell’umanesimo contemporaneo» (Satta 2018: 522). In questi ultimi scritti 
c’è anche una polemica contro l’etnologia cattolica. Nella parte finale del 
saggio Satta sintetizza anche con attenzione e intelligenza storico-critica i 
contributi della maggior parte degli autori da noi precedentemente citati. 

Vorrei, anche, fare un breve riferimento a un’opera recentissima di Fla-
vio Geisshuesler, che inquadra tutti i contributi di Ernesto De Martino 
nell’insieme delle ricerche moderne italiane sulla religione. Il capitolo 5 
del volume è completamente dedicato ai nostri temi, con il seguente ti-
tolo: «L’etnocentrismo critico (1949-1959): il periodo meridionalistico e 
l’articolazione di una antropologia post-coloniale al lato di Claude Lév-
i-Strauss» (Geisshuesler 2021). Come si vede dal titolo, ritornano qui al-
cune considerazioni contenute nel saggio di Berrocal. L’autore inizia consi-
derando con cura le relazioni e gli scambi intensi tra la Scuola Romana di 
Storia delle Religioni (Pettazzoni, Brelich, Sabbatucci) e le prime ricerche 
di De Martino; ma nota anche il relativo «isolamento» del nostro autore 
da questo gruppo, in base alle sue forti affiliazioni con la filosofia e con le 
discipline psicologiche. Viene anche fatto un breve riferimento alla sua 
«esclusione» accademica dalla Sapienza di Roma e al successivo impegno 
di De Martino come docente di Licei a partire dal 1947. Ma non viene 
poi segnalato l’impegno successivo, di lunga durata, come docente uni-
versitario a Cagliari. Sulla «ambivalente» relazione con Benedetto Croce 
ci sono osservazioni e note interessanti; ma si insiste molto, e con ragione, 
sull’importanza della «trilogia meridionale» (le opere Morte e pianto rituale, 
del 1958, Sud e magia, del 1959, e La terra del rimorso, del 1961). E viene 
messa in grande evidenza la correlazione tra il processo globale di deco-
lonizzazione e di liberazione dall’imperialismo occidentale, e la irruzione 
social-politica delle masse subalterne nel Sud d’Italia, che si accompagna, 
nel nostro autore, con la «transizione da un antropologo di poltrona a un 
etnografo impegnato». L’apprezzamento per gli aspetti emotivi ed auto-cri-
tici del linguaggio e della comunicazione fanno secondo Geisshuesler di 



121

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

De Martino un anticipatore del pensiero post-coloniale e del «paradigma 
cultural-discorsivo» (riferimenti espliciti a Lévi-Strauss); e questo orienta-
mento è particolarmente ed efficacemente sottolineato dalla sua presen-
tazione dell’antropologia come una scienza che non è impegnata con ciò 
che è «culturalmente altro», ma piuttosto con il «ritorno auto-riflessivo» 
sulla propria cultura. E tutto ciò viene ben sintetizzato nella concezione 
dell’etnocentrismo critico. La seconda parte del capitolo è tutta dedica-
ta alle «anticipazioni» che l’autore riconosce a De Martino. L’autore della 
Terra del rimorso è considerato un «anticipatore dell’idea dell’antropologia 
dell’Occidente come “colpa” e l’incontro etnografico critico come reazio-
ne positiva», che ha trovato una sua intensa formulazione nell’opera di 
Edward Said, Orientalism, del 1978; ma anche del libro di Johannes Fa-
bian, Time and the Other: how anthropology makes its object, del 1983, il 
nostro autore sarebbe un «anticipatore». E inoltre, anche del famoso libro 
Writing culture, del 1986, in massima parte per la sua costante attenzione 
al simbolismo e al linguaggio nelle sue ricerche in Sud Italia. L’autore cita 
con pertinenza, a questo proposito, i diversi interventi di De Martino nella 
stampa a grande diffusione (Vie Nuove, Il Calendario del Popolo) ed in pro-
grammi radio-televisivi, o in iniziative di presentazione di fotografie e di 
musiche, ove spesso utilizzava le lettere scritte dai contadini lucani. In que-
ste pubblicazioni popolari si può notare, secondo l’autore, «la coesistenza 
della “colpa” antropologica e del “disgusto etnografico” – manifesto in una 
attitudine autocritica alla luce di una esplicita forma di etnocentrismo – 
ma anche una forte enfasi sul fatto che si può realizzare una antropolo-
gia “from the bottom up”». In tal modo, viene apprezzata l’idea di D.M. 
che l’antropologia possa servire come una forma di critica culturale di noi 
stessi. Questa di Geisshuesler è dunque una ricostruzione ricca e molto 
dettagliata dell’importanza degli studi di De Martino, forse con qualche 
esagerazione nelle «anticipazioni» identificate. Ma dobbiamo notare che, 
ancora una volta, un autorevole e competente studioso apprezza e valorizza 
l’idea demartiniana dell’etnocentrismo critico, ma si guarda bene dal sot-
toporre ad analisi storico-comparativa le forme di etnocentrismo diffuse 
in diverse società e nelle diverse epoche storiche dell’Occidente, e ancor 
meno si impegna nell’analisi accurata e documentaria delle forme della 
critica degli aspetti diversi e complessi della costruzione storico-culturale 
dell’Occidente. Come dire che le suggestioni e le proposte che vengono 
dagli scritti di De Martino non sono utilizzate per approfondimenti di 
ricerche che sarebbero opportune.



Antonino Colajanni

122

Ritengo che sia da citare e commentare brevemente anche un inte-
ressante saggio proveniente dall’«esterno» dell’antropologia, dalla psichia-
tria transculturale, di Giovanni Stanghellini e Raffaella Ciglia (2013). Gli 
autori osservano giustamente che lo psichiatra dovrebbe necessariamente 
realizzare una sorta di «auto-analisi critica» del patrimonio conoscitivo 
culturale e tecnico-operativo nell’analisi dello stato mentale del pazien-
te, tenendo nel massimo conto la sua formazione e pratica culturale nel 
disordine mentale, soprattutto nei casi di schizofrenia. È un invito a una 
nuova forma di dialogo ermeneutico, che tende a mettere in causa contem-
poraneamente i due fronti, il medico e il malato, che ovviamente mobilita 
nelle sue reazioni alle sindromi mentali tutto il patrimonio di esperienze, 
pratiche sociali e valori, accumulati nella sua prospettiva di vita. Insomma, 
ne viene fuori una figura di «psichiatra-etnologo» che dovrebbe fare una 
indagine non prevista finora nella sua formazione, previa all’inizio della 
terapia. Il saggio contiene anche alcune interessanti proposte di trovare 
forti analogie tra l’etnografia e l’incontro clinico.

Terminiamo questa panoramica dei commenti all’etnocentrismo cri-
tico demartiniano con un caso in qualche modo anomalo. Si tratta di un 
saggio di un autore cileno che utilizza approfonditamente una nozione di 
«etnocentrismo critico» che però – e ciò deve sorprendere – non deriva 
da De Martino, ma dal filosofo Richard Rorty. E in tutto il saggio non fa 
alcun riferimento al nostro autore. Ma scrive che Rorty in molti suoi lavori 
ha sostenuto che l’etnocentrismo è una necessaria condizione preliminare 
per riconoscere e prendere veramente sul serio il dialogo interculturale, 
un invito a rispettare le differenze culturali e gestirle con cura in modo 
da trasformarle in un auto-etnocentrismo critico che sia trasferibile alle 
differenze culturali, in modo da generare alla fine una maggiore solidarietà 
(Figueroa Muñoz 2016). 

Dobbiamo dunque notare che le riflessioni e le proposte di D. M. sul 
tema dell’«etnocentrismo critico» non hanno ricevuto, nel complesso, 
quell’attenzione di commento e meno che mai critica, che indubbiamente 
meritano. Infatti, va notato – per esempio – che nei due importanti e densi 
volumi della rivista La Ricerca Folklorica interamente dedicati al nostro 
autore i riferimenti al tema qui affrontato sono rarissimi. Anzi nel primo di 
questi numeri speciali (Ernesto de Martino. La ricerca e i suoi percorsi, a cura 
di Clara Gallini), nei 21 saggi contenuti non appare nemmeno un cenno al 
tema. Nel secondo e ben più voluminoso volume speciale (Ernesto de Mar-
tino: etnografia e storia, a cura di Amalia Signorelli e Glauco Sanga), tra i 



123

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

19 saggi spesso intensi e ricchi di considerazioni e di commenti appropria-
ti, l’etnocentrismo critico viene appena, rapidamente,  citato da Amalia 
Signorelli nel suo saggio su Antropologia orientata da valori, antropologia 
libera da valori, e ancora più velocemente indicato nel saggio di Charuty, 
Fabre e Massenzio, Un livre fantôme à reconstruire en le traduisant, che si 
riferisce alla traduzione in corso di La Fine del Mondo in francese. Certo, 
la esclusione del tema dell’etnocentrismo critico da queste raccolte di saggi 
che sono dedicate a tutto l’insieme dei temi demartiniani, dalla ricerca sul 
campo alle teorizzazioni generali, sorprende non poco.

Insomma, la nostra conclusione è che il concetto di etnocentrismo criti-
co proposto da Ernesto De Martino, e la lunga serie di commenti e integra-
zioni da parte di seguaci ed apprezzatori delle idee del nostro autore, costi-
tuisce una ricca provocazione intellettuale, in parte abbastanza paradossale, 
e solo appena attenuata dall’aggettivo «critico», che vorrebbe assumere una 
grande importanza epistemologica, ma vi riesce limitatamente. E che non 
ha ricevuto i commenti integrativi e gli approfondimenti necessari che al-
cuni di noi si aspettavano. In realtà mi sembra che possieda una notevole 
utilità teorica e metodologica propulsiva. Ma andrebbe sottoposto a una 
solida discussione spregiudicata della quale abbiamo accennato alcuni pri-
mi argomenti. E dovrebbe essere applicato rigorosamente, soprattutto nella 
dimensione «critica», ad esempi concreti e riccamente documentati. Forse, 
anche, l’espressione demartiniana potrebbe essere definitivamente sostitu-
ita con altra più adeguata, rispetto al significato che l’autore, in fondo, gli 
voleva dare. Per esempio, traendo spunto da un riferimento contenuto nel 
volume di Amalia Signorelli (2015: 48), potremmo forse meglio definirlo 
«auto riflessività critica». Alla fin dei conti, a me sembra che questo concetto 
demartiniano – così com’è declinato (mi si perdoni la sintesi forse eccessiva) 
- sia probabilmente da un lato «eccessivamente etnocentrico» e dall’altro 
lato «poco critico».

Bibliografia

Benthall, J. 2021. The critique of ethnocentrism in retrospect. Anthropology Today, 37, 
3: 20-22.

Bernardini, S. 2013. Ethos Presenza Storia. La ricerca filosofica di Ernesto De Martino. 
Trento: Università degli Studi di Trento.

Berrocal, E.G. 2009. The Post-Colonialism of Ernesto De Martino: The Principle of 
Critical Ethnocentrism as a Failed Attempt to Reconstruct Ethnographic Autho-
rity. History and Anthropology, 20, 2: 123-138. 



Antonino Colajanni

124

Biscuso, M. 2022. L’Ultima Thule. Ricerche filosofiche su Ernesto De Martino. Napoli: 
Istituto Italiano di Studi Filosofici.

Bizumic, B. & Duckitt, J. 2012. What is and is not Ethnocentrism? A conceptual 
analysis and political implications. Political Psychology, 33, 6: 887-909.

Cappiello, C. 2023. Essere nel mondo. Ernesto De Martino lettore di Heidegger, in 
Segni. Studi in memoria di Riccardo De Biase, a cura di G. Giannini, P. Marangolo 
& M. Papa, 183-192. Roma: Tab Edizioni.

Cirese, A.M. 1973. Cultura egemonica e culture subalterne. Palermo: Palumbo. 
Cirese, A.M. 2010. Altri sé. Per una antropologia delle invarianze. Palermo: Sellerio.
Charuty, G., Fabre, D. & Massenzio, M. 2013. Un livre fantôme à reconstruire en le 

traduisant. La ricerca folklorica, 67/68: 151-159.
Cherchi, P. 1988. L’«ultimo» De Martino e il tardo Heidegger.  Il Contributo, 3, 2: 

45-67.​
Cherchi, P. 1989. De Martino e Binswanger: Un confronto critico. Rivista di Antropo-

logia, 37, 1: 123-140.​
Cherchi, P. 1996. Il peso dell’ombra: L’etnocentrismo critico di Ernesto de Martino e il 

problema dell’autocoscienza culturale. Napoli: Liguori.
Clifford, J. & Marcus, G.E. (a cura di). 1986. Writing Culture: The Poetics and Politics 

of Ethnography. Berkeley: University of California Press.
Colajanni, A. 2006. Relativismo, pluralismo e multiculturalismo. Riflessioni antro-

pologiche sui rapporti tra le differenze sociali e culturali, dopo l’anno 2000, in 
Seminario Internazionale: Identità linguistica delle popolazioni indigene della regione 
Andina: un approccio interdisciplinare, a cura di AA.VV., 95-220. Roma: Istituto 
Italo-Latino-americano.

Colajanni, A. 2022. Rileggendo e ripensando l’opera di Ernesto De Martino: La crisi 
della presenza e il mondo magico. Lares, LXXXVIII, 3: 339-364.

De Martino, E. 1941. Naturalismo e storicismo nell’etnologia. Laterza: Bari.
De Martino, E. 1951.  Prefazione, in Le origini dei poteri magici, È Durkheim, H. 

Hubert & M. Mauss, XV-XXVIII. Torino: Einaudi.
De Martino, E. 1958. Morte e pianto rituale: Dal lamento funebre antico al pianto di 

Maria. Torino: Einaudi.
De Martino, E. 1959. Sud e magia. Milano: Feltrinelli.
De Martino, E. 1961. La terra del rimorso: Contributo a una storia religiosa del Sud. 

Milano: Il Saggiatore.
De Martino, E. 1962. Furore, Simbolo, Valore. Milano: Il Saggiatore. 
De Martino, E. 1977.  La fine del mondo. Torino: Einaudi.
De Martino, E. 2005. Scritti filosofici. Bologna: Il Mulino.
Di Nola, A.M. 1998. How Critical Was de Martino’s «Critical Ethnocentrism» in 

Southern Italy?, in Italy’s «Southern Question»: Orientalism in One Country, a cura 
di J. Schneider, 157-175. Oxford: Berg.

Embree, J.F. 1950. A note on Ethnocentrism. American Anthropologist, 52, 3: 430-432.



125

L’etnocentrismo critico nella ricerca storica e antropologica di Ernesto De Martino  

Etinson, A. 2018. Some myths about Ethnocentrism. Australasian Journal of Philo-
sophy, 92, 2: 209-224.

Fabian, J. 1983. Time and the Other: How Anthropology Makes Its Object. New York: 
Columbia University Press.

Fanelli, A. 2019. «La verità sta di casa tra Palazzo Filomarino e il Sasso di Matera». 
Un carteggio tra Alberto Mario Cirese ed Ernesto De Martino. Studi Storici, 60, 
1: 5-44.

Fanelli, A. 2021. L’Inferno di Dante e l’etnocentrismo di Sumner. Una pagina di diario 
dell’ultima visita ad Alberto Mario Cirese. Dialoghi Mediterranei, 50: 1-5.

Fanelli, A. 2021. La fine del Mondo e il destino dell’uomo: il progetto demartiniano 
per costruire una «etnologia riformata». Nostos, 5: 143-174.

Figueroa Muñoz, M. 2016. Etnocentrismo crítico y solidaridad. Erasmus, XVIII, 1: 73-92.
Gallini, C. 1980. Note su De Martino e l’etnocentrismo critico, in Orientamenti mar-

xisti e studi antropologici italiani. Problemi e dibattiti, a cura di D. Losurdo, S. 
Garroni & C. Preve, 211-222. Milano: FrancoAngeli.

Gallini, C. (a cura di) 1986. Ernesto de Martino. La ricerca e i suoi percorsi. La ricerca 
folklorica, 13. 

Geishuessler, F.A. 2021. The Life and Work of Ernesto De Martino: Italian Perspectives 
on Apocalypse and Rebirth in the Modern Study of Religion. Leiden: Brill.

Hammond, R.A. & Axelrod, R. 2006. The evolution of ethnocentrism. The Journal of 
Conflict Resolution, 50, 6: 926-936.

Herskovits, M. 1948. Man and his works. The science of cultural anthropology. New 
York: A. Knopf. 

Herskovits, M. 1958. Some further comments on cultural relativism. American 
Anthropologist, 60: 266-273.

Lasce, F. 2024. De Martino e le plebi d’Europa. Per una storiografia del mondo subal-
terno. Laboratoire italien. Polique et société, 33: 1-15.

Lanternari, V. 1983. L’ «incivilimento dei barbari». Problemi di etnocentrismo e d’iden-
tità. Bari: Dedalo. 

Lévi-Strauss, C. 1960. Tristi tropici. Vicenza: Neri Pozza
Lombardozzi, A. & Mariotti, L. (a cura di) 2008. Antropologia e dinamica culturale. 

Studi in onore di Vittorio Lanternari. Napoli: Liguori.
Malinowski, B. 1935. Coral gardens and their magic: A study of the methods of tilling 

the soil and of agricultural rites in the Trobriand Islands (Vols. 1-2). London: George 
Allen & Unwin.

Mancini, S. 1997. La notion d’ethnocentrisme critique et l’anthropologie contempo-
raine. Gradhiva. Revue d’Histoire et d’Archives de l’Anthropologie, 22: 1-13.

Mancini, S. 2003. Postface, in E. de Martino, Le monde magique, 287-306. Paris: Les 
empêcheurs de penser en rond.

Menton, S. 1983. Ethnocentric criticism. Latin American Literary Review, 11, 22: 
7-13.



Antonino Colajanni

126

Petrarca, V. 1998. L’etnocentrismo critico di Ernesto De Martino. Società e Storia, 80: 
399-413.

Pompa, C. 2022. Ernesto De Martino e o percurso italiano da antropologia. Horizon-
tes Antropológicos, 28, 62: 317-349.

Remotti, F. 1997. Le antropologie degli altri. Studi di etno-antropologia. Torino: Scrip-
torium.

Said, E. W. 1978. Orientalism. New York: Pantheon Books.  
Sasso, G. 2001. Ernesto De Martino fra religione e filosofia. Napoli: Bibliopolis.
Satta, G. 2018. L’etnocentrismo critico e le alterne fortune dell’umanesimo etnogra-

fico demartiniano. Lares, 84, 3: 521-532.
Saunders, G.R. 1993. «Critical Ethnocentrism» and the Ethnology of Ernesto De 

Martino. American Anthropologist, 95, 4: 875-893. 
Signorelli, A. 1995. Presenza individuale e esperienza di campo. La spedizione etnolo-

gica come fondazione dell’etnocentrismo critico. Storia, antropologia e scienze del 
linguaggio, A. X(3): 157-166.

Signorelli, A. 2013. Antropologia orientata da valori, antropologia libera da valori, in 
Ernesto de Martino: etnografia e storia,  La ricerca folklorica, 67/68: 97-108. 

Signorelli, A. & Sanga, G. (a cura di) 2013. Ernesto de Martino: etnografia e storia. La 
ricerca folklorica, 67/68. 

Signorelli, A. 2015. Ernesto de Martino: teoria antropologica e metodologia della ricerca. 
Roma: L’asino d’oro.

Sumner, W.G. 1906. Folkways: a study of the sociological importance of usages, manners, 
customs, mores and morals. Boston: Ginn & Co.

Stanghellini, G. & Ciglia, R. 2013. De Martino’s concept of critical ethnocentrism 
and its relevance to transcultural psychiatry. Transcultural Psychiatry, 50, 1: 6-20.

Swartz, M.J. 1961. Negative Ethnocentrism. The Journal of Conflict Resolution, 5, 1: 
20-22.

Taylor. P. W. 1963. The Ethnocentric Fallacy. The Monist, 47, 4: 563-584.
Yuliya, B., Sierhieieva, O., Kupchyshyna, Y., Matsiuk, O. & Dmytroshkin, D. 2022. 

Cultural Relativism and Ethnocentrism as two alternative principles of cross-cul-
tural communication. World Journal of English Language, 12, 8: 121-126.

Zinn, D.L. 2024. De Martino, apocalisse e la decolonialità. Riflessioni sulla crisi 
mezzo secolo dopo. Archivio antropologico mediterraneo, XXVII, 26, 2: 1-13.


