
Note





129

L’Uomo, vol. XIV (2024)
n. 2, pp. 129-140

© Author (s) 
E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

La magia e il boom economico: l’eredità  
culturale di Clara Gallini e la nuova edizione 
di Dono e malocchio

Antonio Fanelli
Sapienza Università di Roma

Nella collana «Antropologia delle Religioni» della casa editrice Pàtron è 
stata pubblicata una riedizione di Dono e malocchio di Clara Gallini, a cura 
di Matteo Aria e Fabio Dei. Si tratta di un libro prezioso e originale, ormai 
da molto tempo fuori catalogo, incentrato su una ricerca etnografica svolta 
da Gallini in Sardegna, tra gli anni Sessanta e Settanta del secolo scorso. 
Infatti, nella prima edizione del 1973, il libro era apparso nella prestigiosa 
collana «Uomo e Cultura», diretta al tempo, per i tipi di Flaccovio, da 
Antonino Buttitta. Il testo originale non ha subito variazioni sostanziali, 
vi è stata però la scelta condivisibile di alleggerire il numero di pagine con 
la messa online di una appendice statistica con i risultati dei questionari 
sottoposti ai bambini delle scuole (e ampiamente adoperati nel testo) e di 
una seconda appendice con le trascrizioni delle preghiere e delle formule 
contro il malocchio: entrambe queste sezioni si possono scaricare tramite 
Qrcode. La genesi del progetto di riedizione di Dono e malocchio è legata al 
dialogo dei curatori con l’autrice: purtroppo la scomparsa di Clara Gallini, 
avvenuta all’inizio del 2017, ha interrotto bruscamente questo confronto 
e il lavoro ha subito un notevole ritardo. In tal modo, l’uscita effettiva 
del libro, alla fine del 2024, assolve innanzitutto il compito di rendere 
omaggio alla vita operosa di Clara Gallini, offrendo al lettore un’ampia pa-
noramica sulle varie tappe del suo percorso. Questa operazione editoriale, 
quanto mai opportuna per riportare il libro nel dibattito antropologico e 
proiettare il suo lavoro verso le nuove generazioni, non si limita al doveroso 
tributo a una studiosa di rilievo della antropologia italiana visto che l’in-
tento dei curatori è più ambizioso. Entrambi cercano di far assurgere Dono 
e malocchio al rango di classico degli studi italiani, in grado di dialogare con 



Antonio Fanelli

130

il dibattito internazionale e con gli studi che intersecano la sfera della reci-
procità e dell’occulto con le relazioni sociali e i campi del potere. È questo 
lo scopo principale dell’ampio saggio introduttivo a firma dei curatori, 
dal titolo Fare il bene, fare il male: etica, potere, rapporti sociali nell’antro-
pologia di Clara Gallini. L’introduzione scava a fondo nei risvolti teorici e 
interpretativi della etnografia condotta da Gallini nella Sardegna centrale 
a cavallo tra gli anni Sessanta e Settanta, evidenziando, nel contesto della 
demologia postbellica ispirata alla eredità demartiniana, l’originalità del 
suo approccio non essenzialista e patrimonializzante nei confronti delle 
culture popolari. Una peculiarità della traiettoria di Clara Gallini che era 
già stata evidenziata da Fabio Dei in altri interventi di analisi critica della 
eredità demartiniana (Dei 2018). Il dato più originale, su cui si soffermano 
i curatori, riguarda le possibili risonanze con la più recente stagione antro-
pologica dedicata alla stregoneria e al potere, incentrata sulla modernità 
delle forme locali dell’occulto mediate dai leader politici e dai discorsi ege-
monici. Sullo sfondo, e al centro di entrambe le piste evidenziate da Dei 
e da Aria, vi è la scelta teorica dirompente compiuta da Gallini (sin dallo 
stesso titolo dell’opera) che aveva posto, nel lontano 1973, in un rapporto 
di contiguità circolare, e non di opposizione dualistica, le sfere del dono 
e del malocchio, della solidarietà e della invidia, cioè del Bene e del Male. 
L’analisi di tali intrecci – ed è questo l’elemento di maggiore attualità del li-
bro – non si arresta alla considerazione della loro arcaicità in quanto istituti 
culturali premoderni ma, al contrario, ne segnala mutamenti e sincretismi 
sia con le forme locali della modernità capitalistica legata al predominio 
dei consumi di massa, sia in relazione, e per reazione, alle nuove traiettorie 
individuali di successo economico e politico che turbavano la quiete dei 
paesi barbaricini. 

Questa scelta tematica era dettata dall’esigenza (avvertita all’epoca come 
impellente) di coniugare l’etnografia con un approccio marxista; inoltre, 
seguendo questa urgenza, Clara Gallini desiderava scrollarsi di dosso l’eti-
chetta sminuente di «allieva» di Ernesto de Martino discostandosi dal suo 
magistero teso a ricercare le forme culturali di protezione magica dentro 
un orizzonte metastorico in grado di lenire le crisi esistenziali scaturite da 
condizioni di miseria. Il percorso di Clara Gallini si apriva alla teoria sociale 
e a esigenze di maggiore impegno politico e di minore condizionamento ri-
spetto alla eredità del suo maestro, che aveva posto come riferimento privi-
legiato lo storicismo per stabilire un dialogo critico (e spesso polemico) con 
il funzionalismo britannico e la scuola sociologica e strutturalista francese. 



131

La magia e il boom economico

Questo steccato demartiniano appariva in quel frangente come restrittivo e 
limitante, infatti, il volume non ha un carattere folklorico di tipo filologico 
né una accentuata visione storicista, ma spicca rispetto ai lavori coevi del-
la antropologia italiana per un ampio apparato di riferimenti bibliografici 
inerenti alla antropologia britannica, statunitense e francese. Inoltre, con 
l’aiuto del saggio introduttivo dei curatori, possiamo riconnettere questo 
prezioso e innovativo libro al dibattito internazionale più recente dove le 
relazioni tra occulto e potere sono divenute centrali e ormai insostituibili. 
Lo scarto operato da Gallini dal solco demartiniano ci appare come una 
conseguenza creativa e originale scaturita da una ricerca sul campo svolta 
con estrema curiosità e apertura, come attestano i ricordi della stessa antro-
pologa in una intervista per «L’Uomo» con Matteo Aria e Adelina Talamon-
ti (Aria & Talamonti 2014). La studiosa lombarda giunta nell’isola nella 
veste di assistente di Ernesto de Martino, con una certa dose di coraggio e di 
spaesamento (Gallini 2012), seppe andare oltre i dettami teorici propugnati 
dall’etnologo che pure, da buona allieva, aveva messo già in opera, quasi 
pedissequamente, con le ricerche sull’argismo (Gallini 1963; Gallini 1967). 
Dopo l’immersione nella ricerca sul tarantismo sardo, il lavoro dell’antro-
pologa prese altre direzioni che si allontanavano dalla fenomenologia magi-
co-religiosa della crisi della presenza per convergere verso l’etnografia delle 
relazioni sociali, della festa e delle dinamiche del potere. Il rapporto diadico 
tra dono e malocchio appare in maniera embrionale già nel lavoro prece-
dente sui novenari della Barbagia posti al centro della ricerca sulle «feste 
lunghe» realizzate in occasione dei pellegrinaggi religiosi. Infatti, da questa 
esperienza etnografica, che aveva condotto alla pubblicazione del libro Il 
consumo del sacro (Gallini 1971), erano emersi dei nessi sorprendenti tra 
la solidarietà comunitaria e mutualistica che sorreggeva la organizzazione 
delle «novene», con il passaggio temporaneo verso i santuari di campagna 
di numerosi nuclei familiari provenienti dai paesi della Barbagia, e la sfera 
della invidia sociale, animata dalla rivalità tra famiglie e dal controllo mora-
le sulle scelte economiche degli individui. Da questa osservazione empirica 
si era aperto un nuovo spazio di riflessione, che aveva condotto l’autrice ad 
approfondire questo nesso tra sfera cerimoniale, occulto e regole sociali, per 
approdare al libro di cui stiamo discutendo, che riesce a mostrare l’apparen-
te ossimoro di una invidia «giusta», livellatrice e moralizzatrice a fronte di 
un dono che può divenire maligno, interessato e sopraffattorio.

Dono e malocchio si apre con la puntuale disamina delle forme di re-
ciprocità riscontrate nella Sardegna rurale, dove erano attestate: modalità 



Antonio Fanelli

132

condivise di conduzione dei terreni; la rotazione del possesso delle terre; lo 
scambio di prestazioni di lavoro; l’istituto della paradura, cioè il dono di 
un capo di bestiame da ogni famiglia del vicinato per ricostituire il gregge 
al seguito di un furto; la redistribuzione dei beni attraverso le feste e la 
preparazione di dolci e pani tradizionali; i doni cerimoniali, soprattutto 
nel caso dei matrimoni e dei lutti. Questo intricato sistema mutualistico, 
che non deve farci perdere di vista le asimmetrie e i conflitti operanti nelle 
comunità rurali e pastorali della Sardegna interna, rimanda a una armo-
nia sociale che si espletava in modo efficace sul piano simbolico, dove si 
poteva essere alla pari spiritualmente e quanto meno nei momenti rituali. 
Tale sistema di regolazione parziale della conflittualità interna alla comu-
nità si basava sul nesso che regola la fiducia con l’onore e il sentimento 
della vergogna, suscitando reazioni violente verso coloro che si sottraeva-
no all’obbligo morale della redistribuzione cerimoniale. Queste pratiche 
inauguravano uno spazio liminare, foriero di possibili tensioni, visto che 
il donatore «possiede» colui che ha ricevuto: infatti, un dono eccessivo o 
interessato può turbare il sistema, confermando l’asimmetria dei ruoli e il 
prestigio di chi possiede e, a volte, promette favori e raccomandazioni in 
cambio di voti e di fedeltà di tipo clientelari. Il dono si lega anche al codice 
della vendetta, che prevede una offesa proporzionale a quella ricevuta ma 
volta a ristabilire e non a turbare l’equilibrio locale. La censura del godi-
mento privato trova nei riti e nella redistribuzione un contraltare pubblico 
e nella invidia una forma di contenimento di tipo occulto e privato. Infatti, 
spiega Gallini: «ogni forma di godimento privato è un gesto che defrauda 
gli altri dei loro diritti, e pertanto la famiglia che lo compia andrà incontro 
a una serie di rischi: sono i rischi di essere colpiti dall’«invidia» altrui che 
calerà su di loro come inesorabile punizione sociale» (Gallini 2024: 102).  

Al sentimento dell’invidia regolatrice si associa anche una azione fur-
tiva, di carattere magico, s’ispinzu, il «pegno», ovvero l’oggetto-pegno di 
fortuna che presenta un «valore» magico, di tipo morale-sociale, oltre al 
valore economico. L’oggetto rubato assume dei risvolti simbolici e rimanda 
a varie sfere tra di loro intrecciate, come fortuna, stabilità familiare, benes-
sere fisico e status sociale. La natura magica degli oggetti si trova anche 
nelle transazioni economiche, visto «che la cessione dell’animale, anche se 
ha per corrispettivo un pagamento, comporta il rischio di cessione della 
propria Fortuna. Il venditore cercherà di trattenersela, staccando un ciuffo 
di peli della bestia, per conservarlo» (Ivi: 116). Si ruba qualcosa ad altri 
ma con significati molto diversi, visto che ruba in modo pernicioso «solo 



133

La magia e il boom economico

chi «offende», chi vuol disgregare un nucleo familiare, facendolo precipi-
tare nella rovina: l’altro «rubare» a favore della famiglia, non è né furto né 
offesa» (Ivi: 117). Vi può essere anche una sottrazione di beni, come l’abi-
geato, con funzione regolatrice, dove si ruba senza recare offesa. Il «ladro 
onesto», che non voglia portar via assieme alla refurtiva anche la fortuna 
dell’altro, ruba il bestiame ma lascia un «pegno» – una moneta qualunque, 
una pietra – in modo che il derubato possa ricevere il sostituto simbolico 
dei beni sottratti conservando il bene supremo: la fortuna nella casa e nelle 
relazioni sociali (Ivi: 118). Uno dei modi per annullare le conseguenze del 
furto magico resta sempre quello di farsi restituire il maltolto, in modo da 
tornare alla situazione iniziale (Ivi: 123). 

Dopo la rassegna sul carattere etico del dono e del furto di oggetti, il 
libro affronta il tema dell’invidia e del malocchio attestando la maggiore 
vitalità, rispetto a s’ispinzu, di questo complesso di simboli e di regole di 
comportamento che fanno riferimento al guardare e all’essere guardato, 
al dare, al ricevere e al portar via, alle regole dell’ospitalità e della condi-
visione. Si tratta di un codice sociale dove la parola agisce per veicolare la 
critica sociale e per monitorare e far defluire l’aggressività. Le condizioni 
strutturali che favoriscono l’ideologia del malocchio riguardano l’aleato-
rietà delle condizioni economiche, ancora minate dall’imprevisto e dall’in-
controllabile che minacciano non soltanto quelle operazioni che presenta-
no un certo margine di insuccesso (come la caccia e la pesca), ma tutte le 
attività tecniche relative all’agricoltura e alla pastorizia. Infatti, il sistema 
di produzione tradizionale non è in grado di assicurare al contadino o al 
pastore un minimo di difesa dalla incertezza, visto che una nevicata fuori 
stagione o una siccità troppo prolungata possono compromettere il raccol-
to di un intero anno o la sopravvivenza di un gregge. A questa condizione 
strutturale si aggiungono anche nuove declinazioni moderne del maloc-
chio, che viene evocato come causa di insuccesso nell’ambito della scuola, 
dell’emigrazione o dell’utilizzazione di un veicolo a motore. Analogamente 
ai risultati della etnografia demartiniana, ritroviamo il malocchio associato 
alla malattia e ai momenti critici dell’esistenza, ma la pista più originale 
inaugurata da Gallini si riferisce alla relazione tra la sfera magica-occulta 
e le condizioni di benessere economico, visto che questo benessere viene 
interpretato a livello locale come «colpa», perché lo si può ottenere solo a 
spese di quello altrui. Può trattarsi di «fortuna» che casualmente giunge e 
riparte, trovandosi a «rischio» e sempre sull’orlo di un crollo totale, im-
provviso, rovinoso. Ciò rimanda alla relazione inestricabile tra limitatezza 



Antonio Fanelli

134

economica e invidia sociale che si condizionano a vicenda, dato che si 
invidia perché non si possiede e invidiando si fa di tutto perché l’altro non 
possieda. In questo modo l’invidia diventa una norma sociale che regola le 
tensioni di un gruppo tendente al proprio livellamento attraverso la puni-
zione verso chi emerge in modo eccessivo. Questa pista interpretativa trova 
delle conferme sia nella letteratura demologica che Gallini adopera, come 
nel caso del gioco di Ozieri analizzato da Alberto Cirese (Cirese 1965), sia 
nella etnologia extraeuropea, dove, negli stessi anni, il lavoro di George 
Foster presenta delle riflessioni analoghe sulla ideologia dell’invidia tra i 
nativi messicani (Foster 1965; 1971). La novità che viene dal caso sardo sta 
nella vitalità e nella recrudescenza del malocchio in un contesto di apertura 
e di slancio dell’economia locale oltre l’orizzonte della limitazione dei beni 
a disposizione che era la condizione di base delle analisi sia di Alberto Ci-
rese, sia di George Foster. Anzi, il contrasto fra le forme emergenti di ascesa 
individuale e la regola comunitaria del livellamento rituale fa acuire e non 
regredire l’invidia sociale che interviene come sanzione ogni volta che cia-
scuno non paghi lo scotto – magari soltanto cerimoniale – del proprio be-
nessere, sfidando gli altri con una esibizione di beni ritenuta eccessiva o al 
limite offensiva. Da questo punto di vista, alle nuove asimmetrie innescate 
dal mercato, il complesso mitico-rituale del malocchio sembra risponde-
re perfettamente mostrandosi in grado di controllare, e quindi di evitare, 
l’impiego della violenza fisica nei suoi eccessi antisociali. Anche i dislivelli 
sociali interni alle comunità rurali della Sardegna pesano nella ideologia 
del malocchio, visto che le conseguenze malevoli più «forti» paiono quelle 
provocate dallo sguardo di chi si trova in condizioni economiche superiori 
alla media come il prete – di cui già sapevamo da Sud e magia (De Martino 
1959) – e il «letterato», che emerge come una nuova figura incombente del 
potere locale. In altri casi, invece, si riteneva che il malocchio fosse scatena-
to da persone di altri paesi attivando una ricerca della soluzione fuori dalla 
comunità per allentare le tensioni interne.

Il dato centrale della riflessione di Clara Gallini è l’esistenza implicita di 
una regola comunitaria per cui i beni, nonostante la presenza di disparità 
economiche, vengano distribuiti all’interno del gruppo secondo una mi-
sura equa. In questo contesto, la considerazione del Bene risulta qualcosa 
di molto complesso ed è valutabile a pieno soltanto in termini relazionali 
sanciti dalla comunità che considera come interrelati fra di loro salute fisi-
ca, possesso di beni economici, integrità familiare e status sociale. Dentro 
questa intricata sfera che lega pubblico e privato e la socialità con l’occulto 



135

La magia e il boom economico

spicca il ruolo delle donne che detengono il monopolio del malocchio e 
delle tecniche magiche; questi saperi nascosti e indicibili venivano conser-
vati da alcune famiglie ed erano tramandati la notte di Natale a persone 
più giovani, della stessa famiglia, o comunque di provata fiducia, con par-
ticolare segretezza. Infatti, in pubblico, le formule venivano bisbigliate per 
non divulgarle mentre le lodi espresse pubblicamente erano sempre accom-
pagnate da invocazioni religiose, per mostrare gli intenti positivi e fugare 
dubbi rispetto a un plauso eccessivo che poteva risultare di tipo invidioso. 
Anche le formule magiche del malocchio dovevano essere depotenziate del 
loro valore aggressivo e le dichiarazioni raccolte da Gallini le raffigurano 
come preghiere, benedizioni e parole di Dio. Queste sono «cose da donne» 
spiegano gli uomini coinvolti nella inchiesta sul campo: escluse dai mec-
canismi di potere e dal controllo della produzione, le donne sono altresì 
centrali, nell’instaurare e gestire i rapporti sociali dell’ospitalità e della festa 
e nella gestione magica dell’invidia. Un protagonismo femminile che nelle 
precedenti monografie di de Martino non risultava in maniera così eviden-
te visto che la condizione di genere pesava soltanto in maniera negativa, 
come nel caso delle tarantate del Salento (de Martino 1961).

Clara Gallini riteneva che la magia e l’invidia fossero istituti culturali 
da prendere sul serio, quasi riecheggiando le parole di Gramsci a proposito 
della riduzione della cultura popolare sotto l’etichetta del folklore come 
esotico e pittoresco; al contempo, l’antropologa affermava che le nuove 
forme cerimoniali di scambio come il dono per la festa della mamma 
fossero il segno della alienazione della società dei consumi. Pur nella sua 
modernità, questo prezioso volume ci appare inevitabilmente segnato dal 
posizionamento marxista del suo tempo, che, sulla scia del canone forgiato 
dai pensatori della Scuola di Francoforte, vedeva nei consumi di massa una 
forma di deprivazione culturale e di omologazione senza considerare come 
i nuovi linguaggi del consumo potessero veicolare e produrre nuove dif-
ferenze. Questa postura era quasi dovuta in quel momento, vista la scelta 
di campo della studiosa, ma comportava il rischio di enfatizzare i costumi 
tradizionali in una ottica anti-borghese, postulando una sorta di invidia 
precapitalistica, sana, genuina ed egualitaria, rispetto a una invidia dell’era 
capitalista intesa tout court come perniciosa e negativa in quanto indivi-
duale e concorrenziale. Altre forme dicotomiche affiorano nella gergalità 
marxista adoperata dall’autrice, che poneva il dualismo famiglia-comunità 
in modo un po’ rigido, senza indagare come le alleanze familiari fossero 
molto spesso il perno del potere nella comunità locale. Inoltre, per descri-



Antonio Fanelli

136

vere la Sardegna degli anni Settanta, Gallini evoca le nozioni di società feu-
dale e precapitalistica, di uso corrente nella polemica politica del tempo, 
che oggi ci appaiono come formulazioni astoriche e finanche iperboliche. 
Del resto, l’istanza marxista e la teoria sociale che innervano lo studio sul 
campo che porta a Dono e malocchio rischiano in alcuni momenti di appe-
santire l’analisi condotta da Clara Gallini e ci rimandano al problema, che 
qui si può soltanto accennare, di quale sia stato effettivamente il marxismo 
adoperato dagli antropologi italiani dopo il Sessantotto. Di sicuro non era 
più quello di Ernesto de Martino, che aveva incorporato la riformulazione 
del materialismo storico come filosofia della praxis ad opera di Gramsci 
che, nel solco di Labriola e di uno storicismo fortemente anti-determini-
stico e anti-economicista, aveva inaugurato una nuova teoria sociale dei 
rapporti tra cultura e potere. La sfera degli intellettuali e della società civile 
e la storia religiosa del Mezzogiorno, che de Martino aveva proiettato al 
centro del suo piano di lavoro, restano ai margini in questa preziosa e ori-
ginale ricerca empirica condotta da Gallini nella Sardegna rurale in piena 
trasformazione economica e sociale. Del resto, non si può imputare all’au-
trice di non aver fatto ciò che non si riprometteva di fare; inoltre, bisogna 
sempre ricordare che il suo lavoro era condotto in solitaria, senza una linea 
collegiale condivisa con un istituto di ricerca o una missione etnologica in 
grado di monitorare i fenomeni e di verificare e aggiornare i dati e le tesi 
interpretative1. La stessa originalità e autonomia dell’antropologa, deside-
rosa di mostrarsi indipendente dal magistero di de Martino, ha finito per 
cedere a delle critiche eccessive e finanche poco motivate verso l’etnologo 
napoletano. Infatti, in Dono e malocchio troviamo una rilettura polemica 
della teoria della crisi della presenza che riduce l’impianto demartiniano a 
una formula di tipo psicologico-individualizzante, come si legge nel testo 
di Gallini quando scrive a proposito della rottura del rapporto tra indivi-
duo, famiglia e comunità:

1	 La compagine post-demartiniana, pur nella sua ricchezza e vitalità, non ha creato 
strutture, centri studi e archivi in grado di promuovere e realizzare ricerche in équipe 
come era riuscito a far l’etnologo napoletano conquistando ulteriore visibilità pubblica 
anche in ragione di questa scelta; l’unico sforzo collettivo, tuttora in vita, resta l’Istituto 
Ernesto de Martino, fondato da Gianni Bosio nel 1966, che però si è mosso sin da subito 
verso un canale immediatamente politico, rendendosi autonomo dalla demologia (e 
dalla relazione stretta avuta con Cirese nella fase di gestazione dell’archivio) in direzione 
della storia orale intesa come strumento per valorizzare il canto sociale.



137

La magia e il boom economico

La rottura di questo rapporto non va valutata entro termini psicologici, come 
il venir meno della «presenza» di un io individuale che soffra dell’impossibi-
lità (per quanto culturalmente condizionata) di porsi in modo autonomo nel 
mondo, e abbia come compito primo la ricostituzione della propria identità. 
Nel momento emergente si determina la rottura di un rapporto sociale: è mes-
sa in crisi tutta una dinamica comunitaria. Si incrina il rapporto organico tra 
l’io e gli altri, quando per «io» si vuol significare, il più delle volte, «nucleo fa-
miliare» e per «altri», «comunità di paese». L’ideologia dell’«invidia» e del «ma-
locchio» fa anzitutto riferimento all’esistenza di un rapporto potenzialmente 
antagonistico fra famiglia e gruppo: ma è anche un tentativo per regolamen-
tarlo attraverso un preciso codice. La crisi si spalanca nel momento esatto della 
violazione di questo codice, e la norma si ricostituisce in virtù di un intervento 
punitivo del gruppo, che tornerà ad imporlo (Gallini 2024: 143-144).

Una accusa ingenerosa visto che de Martino aveva sempre ribadito il 
carattere sociale e comunitario delle pratiche magico-religiose volte al ri-
scatto della crisi della presenza in una ottica di reintegrazione collettiva e 
di superamento comunitario del momento negativo. Il rischio di sentirsi 
schiacciata nella etichetta prestigiosa ma pur sempre riduttiva di «allieva 
di Ernesto de Martino» ha innervato l’esperienza autonoma e originale 
di Clara Gallini ma ha anche avuto dei contraccolpi negativi, spingendo 
l’antropologa a stroncare il capolavoro postumo sulle apocalissi culturali, 
fomentando le letture che hanno ritratto de Martino come idealista, cro-
ciano, poco marxista e ormai lontano dall’etnografia (De Martino 1977; 
cfr. Dei 2020; Fanelli 2020). Dopo le polemiche e i distanziamenti, da 
studiosa di alto valore, sempre poliedrica e politicamente impegnata, Gal-
lini ha coltivato nuove reti di scambio scientifico per transitare su terreni 
originali come l’antropologia storica del magnetismo (Gallini 1983), del 
miracolismo (Gallini 1998) e dello spiritismo, l’indagine sulla funzione dei 
simboli religiosi (Gallini 2007; Gallini 2009), le strategie nazionaliste e i 
rigurgiti neo-razzisti (Gallini 1996), per tentare, perfino, dei pionieristici 
momenti di ricerca auto-etnografica con lo studio del web (Gallini 2004) e 
della propria malattia (Gallini 2016). Nella fase più matura del suo percor-
so ha inaugurato il ripensamento critico dell’opera del suo amato quanto 
ingombrante maestro, favorendo la creazione dell’Associazione Internazio-
nale Ernesto de Martino e la costituzione dell’Archivio dell’etnologo con 
la pubblicazione di lavori inediti, di note e taccuini di campo (de Martino 
1995; de Martino 1996), e con una notevole apertura verso nuove rilet-
ture del suo pensiero in una chiave storico-religiosa in grado di illuminare 



Antonio Fanelli

138

il profilo originale e complesso di un pensatore inquieto e originale da 
porre al centro della cultura Europea della «civiltà della crisi» (Gallini & 
Massenzio 1997). 

L’autrice, nel dialogo con Aria sulle pagine de «L’Uomo», sembrava 
quasi schernirsi di fronte agli accostamenti con gli esiti più recenti del di-
battito antropologico sul dono, il potere e l’occulto, non mostrando alcun 
compiacimento o desiderio di patrimonializzare la sua esperienza etnogra-
fica in Sardegna. Questo percorso viene evocato con sincerità e con molta 
ironia mostrando le fragilità e le incertezze che costellano una esperienza 
sul campo che procedeva per tentativi a volte anche casuali, dettati dalle re-
lazioni informali con mediatrici e informatrici locali, molto spesso studen-
tesse dei suoi corsi universitari. Un universo prevalentemente femminile 
che spingerà Gallini a congedarsi dall’isola realizzando un dialogo intimo e 
riflessivo con una donna sarda, posta al centro di Intervista a Maria (Gal-
lini 1981). Un commiato dal terreno etnografico gravido di implicazioni 
epistemologiche decisive in merito alla liberazione delle voci dei soggetti 
indagati dall’antropologia e, fino a quel momento, fortemente ridimensio-
nati da nozioni ingombranti come classe, popolo, nazione, comunità. Una 
lezione di stile etnografico che rimanda a un problema decisivo per i nostri 
studi, ovvero quello di far funzionare il gioco retorico dell’eroismo etno-
grafico celando e sorvolando sulle azioni compiute sul campo e sui percorsi 
svolti per collegare la raccolta dei dati alla loro interpretazione, per dare un 
senso compiuto al lavoro sul campo, adattandosi, in molti casi, e sempre 
più spesso, a mode interpretative e conformismi, a canoni stringenti, ma 
a volte redditizi, che impediscono di produrre materiali e interpretazioni 
originali. Infatti, l’esito teorico così originale di Dono e malocchio scatu-
risce dalla osservazione del contesto sardo in piena trasformazione grazie 
a una buona dose di curiosità e di libertà di manovra, non muovendo da 
uno schieramento teorico già definito né da una preliminare riflessione 
epistemologica in grado di formulare un «problema storiografico» posto 
come guida, alla maniera di de Martino. Forse questo dato ci aiuta a capire 
perché Dono e malocchio sia rimasto fuori dai cataloghi per mezzo secolo. 
Si è trattato di una sorta di splendida e imprevedibile agnizione che non 
ha sedimentato dei frutti al suo tempo, per ritrosia della stessa autrice, ma 
può farlo ora, come ci auguriamo, grazie al rilancio vivificante operato da 
questa nuova edizione che ha tra i meriti maggiori anche quello di porci 
di fronte al compito di valorizzare l’antropologia italiana, nel confronto 
duplice con la cultura nazionale del tempo e con il dibattito internazionale 



139

La magia e il boom economico

coevo e attuale evitando fughe, liquidazioni e rimozioni che hanno impo-
verito la comunità scientifica allontanando gli antropologi che lavorano in 
Italia dal dibattito pubblico del nostro paese.

Bibliografia

Aria, M. & Talamonti, A. 2014. Intervista a Clara Gallini. L’Uomo. Società Tradizione 
Sviluppo, 4, 2: 85-103.

Cirese, A.M. 1963. L’assegnazione collettiva delle sorti e la disponibilità limitata dei 
beni nel gioco di ozieri e nelle analoghe cerimonie vicino-orientali e balcaniche. 
Atti del Congresso di studi religiosi sardi. Cagliari 24-26 maggio 1962, 175-193. 
Padova: CEDAM.

Dei, F. 2018. Naturalismo e storicismo nella demologia: Clara Gallini e il paradigma 
magico. Nostos, 3: 47-76. 

Dei, F. 2020. De Martino, Cases e il problema della storicità delle categorie. Nostos. 
Laboratorio di ricerca storica e antropologica, 6: 67-84

De Martino, E. 1959. Sud e magia. Milano: Feltrinelli.
De Martino, E. 1961. La terra del rimorso. Contributo a una storia religiosa del Sud. 

Milano: Il Saggiatore.
De Martino, E. 1977. La fine del mondo. Contributo all’analisi delle apocalissi culturali. 

Torino: Einaudi.
De Martino, E. 1995. Note di Campo. Spedizione in Lucania 30 Set.-31 Ott. 1952, 

edizione critica e cura di C. Gallini. Lecce: Argo.
De Martino, E. 1996. L’opera a cui lavoro. Apparato critico e documentario alla «Spedi-

zione etnologica» in Lucania, a cura di C. Gallini. Lecce: Argo.
Fanelli, A. 2020. La fine del mondo e il destino dell’uomo: il progetto demartiniano 

per costruire una «etnologia riformata». Nostos, 5: 143-174.
Foster, G. 1965. Peasant Society and the Image of Limited Good. American Anthropo-

logist, 67, 2: 293-315.
Foster, G. 1972. The anatomy of envy: A study in symbolic behavior. Current Anthro-

pology, 13, 2: 165-186.
Gallini, C. 1963. Un rito terapeutico sardo: s’imbrusciadura. Atti del convegno di Studi 

religiosi sardi, Cagliari 24-26 maggio 1962, 249-265. Padova: CEDAM.  
Gallini, C. 1967. I rituali dell’argia. Padova: CEDAM.  
Gallini, C. 1971. Il consumo del sacro. Feste lunghe di Sardegna. Bari: Laterza.
Gallini, C. 1981. Intervista a Maria. Palermo: Sellerio.
Gallini, C. 1983. La sonnambula meravigliosa. Magnetismo e ipnotismo nell’Ottocento 

italiano. Milano: Feltrinelli.
Gallini, C. 1996. Giochi pericolosi. Frammenti di un discorso alquanto razzista. Roma: 

Manifestolibri.



Antonio Fanelli

140

Gallini, C. & Massenzio, M. (a cura di) 1997. Ernesto de Martino nella cultura europea. 
Napoli: Liguori

Gallini, C. 1998. Il miracolo e la sua prova. Un etnologo a Lourdes. Napoli: Liguori.
Gallini, C. 2004. Cyberspiders. Un’antropologa nella rete. Roma: Manifestolibri.
Gallini, C. 2007. Croce e delizia. Usi abusi e disusi di un simbolo. Torino: Bollati Borin-

ghieri.
Gallini, C. 2009. Il ritorno delle croci. Roma: Manifestolibri.
Gallini, C. 2012. Da Crema a Cagliari. L’Uomo. Società Tradizione Sviluppo, 1-2: 

43-49.
Gallini, C. 2016. Incidenti di percorso. Antropologia di una malattia. Roma: Notte-

tempo.


