SAPIENZA L'Uomo, vol. XIV (2024) 8 6 Authorts @oEo

UNIVERSITA EDITRICE n. 2, pp. 195-200 E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

S. Consigliere (a cura di), Materialismo magico. Magia e rivoluzione,

DeriveApprodi, Bologna, 2023, 306 pp., ISBN: 9788865484579

Materialismo magico. Magia e rivoluzione & una raccolta di saggi uniti dal
filo rosso del rapporto tra il magico e il politico, in linea con una tradizione
di studi consolidata che va dall’antropologia dinamista francese sino ai pitt
recenti Comaroff, Geschiere, solo per citare i nomi pitt conosciuti di un
ampio settore di ricerca etnografica. Rispetto all'ampia riflessione antropo-
logica, il testo si propone alcuni obiettivi di «teoria generale», inserita in
una forma di «pensiero forte» in controtendenza con molti lavori di scienze
sociali contemporanee sempre pitl legate a una parcellizzazione del sapere
e a una specializzazione funzionale, all'interno di «dibattiti accademici» a
loro volta ristretti, che costringe ad abbandonare linee di interpretazione
di macrolivello e dunque a recidersi la linea di contatto con la societa piu
ampia. Alla dimensione dell’analisi della magia, si associano infatti mille
rivoli, che vanno dalla produzione del soggetto alle derive della sinistra
neoliberal che ha trasformato il linguaggio della protezione dei deboli nella
forza di difendere i «bravi cittadini» (8).

11 testo curato da Stefania Consigliere ha, per cosi dire, una doppia vita:
da un lato, il sistema venoso che unisce le tesi della curatrice — a cui dedi-
chero attenzione tra poco — con le diverse linee di ragionamento del testo;
dall’altro, il parallelo sistema dei piccoli capillari che portano sangue a una
vasta gamma di altre riflessioni, di natura storica, fenomenologica, filoso-
fica e, ovviamente, antropologica. La prima ed importante caratteristica
del volume sta appunto in questo «molteplice sistema vivente» che ren-
de interessante I'insieme del ragionamento cosi come ogni saggio interno.
Consigliere parte dalla volonta/necessita di mettere insieme dei pensieri e
delle teorizzazioni in grado di affrontare, analiticamente e politicamente,
la «crisi della modernitd». Mai come in questa fase storica il consenso di
massa rispetto alla grande narrazione occidentale ¢ visibilmente scarso ed ¢
nella doppia accezione di trovarne sia filoni interpretativi che vie di uscita
politico-sociali che si inserisce I'interesse dello scrivente per la raccolta di
saggi proposta da Stefania Consigliere.

La curatrice inquadra i saggi in una sua particolare tesi, le cui basi
stanno nella critica — questa sicuramente non originale — ai movimenti
«anticapitalistici» (di qualunque ispirazione) di aver assunto le stesse pre-

195



messe ideologiche della modernita capitalista (la razionalita, il progresso,
'occidentalizzazione) — una critica soltanto parzialmente vera, ma non ¢
questa la sede per discuterne. Consigliere avanza dunque una ipotesi, ap-
punto da «teorica generale»: la funzionalita del confinamento della magia
e dell'incanto ai margini persino delle arti (la prestidigitazione come «arte
minore») alla produzione materiale e simbolica del «monopolio dell’uso
legittimo dell'illusione da parte dello Stato?. Aggiungerei «e del mercato,
in una ottica di sottolineare bene come questa frase risuoni nei termini di
una riduzione dell'immaginario per cui tutto quello che c’¢ di buono viene
dall’ideologia di mercato e dalla sua volonta di profitto contro qualunque
forma cooperativa di iniziativa e autonomia dal basso, o di qualunque mo-
dalita alternativa di «riproduzione sociale».

Questo ragionamento ¢ seguito nei vari testi con diverse tesi sulla can-
cellazione dell'incanto come meccanismo fondamentale per la produzione
di una razionalizzazione capitalistica dei soggetti, un tema ripreso da Claire
Fontaine, in uno dei testi che compongono il libro (Materialismo magico,
un sapere del possibile): Fontaine fa partire il suo ragionamento da una idea
in linea con la questione della razionalizzazione del mondo come creazione
del monopolio sull'incanto: l'autrice prende in prestito il ragionamento di
Silvia Federici sulla caccia alle streghe come elemento fondamentale del-
la produzione della razionalizzazione capitalistica del lavoro, contro I'idea
della magia come mezzo per ottenere quello che si desiderava senza lavora-
re: un rifiuto del lavoro ante-litteram insomma. Lautrice assume dunque
il materialismo magico dal punto di vista del dibattito femminista e delle
sfide da esso poste al materialismo classico con i suoi rimossi riguardanti
la chiave emozionale che ha permesso il passaggio alla proprieta privata: il
possesso del soggetto donna oggettivato come sua prima preda. Un mec-
canismo che fa da riflesso all’idea tracciata nelle conclusioni: il disincanto
del mondo — ivi compresa I'eradicazione di quelle visioni del mondo per
cui gli elementi della natura sono «entitd» (pitt 0 meno divine, spirituali,
etc.) — ¢ propedeutico allo sfruttamento, alla valorizzazione ed al consumo
di persone, popolazioni e territori.

Gli echi di questo dibattito stanno anche nell’articolo di David Graeber
(«Alterita radicale» é solo un modo per dire «realtir. Una risposta a Eduardo
Viveiros de Castro) tradotto nel volume. La sua ¢ una polemica rispetto alla
cosiddetta «svolta ontologica», in risposta ad una accusa fattagli da Eduar-
do Viveirois De Castro: il dibattito ¢ sulla possibilita o meno di esprimersi
sull’efficacia di un talismano malgascio contro la pioggia, il Ravovolona

196



che, secondo Graeber sarebbe in grado di dire qualcosa sui legami sociali
e non «vero» in senso letterale. Per questa ragione, secondo Viveiros de
Castro, Graeber sarebbe rubricabile, da un lato, come ostinato difensore
della teoria marxista del «feticismo» e, dall’altro, come una controfigura
dell’antico Evans-Pritchard, per cui la stregoneria, Zande, «naturalmen-
te» non pud esistere. Una visione che cozzerebbe con il nucleo duro della
cosiddetta «svolta ontologica» (OT), in base alla quale invece sarebbe da
comprendere come ¢ fatto il mondo per far si che le affermazioni dei na-
tivi siano consistenti. Un dibattito che Graeber prima contesta sul piano
particolare (gli stessi suoi interlocutori indigeni mettevano continuamente
in discussione i talismani) e successivamente sul piano generale e, si per-
metta questa forzatura allo scrivente, fortemente demartiniano: che cosa
¢ 'antropologia? Una scienza che cerca di capire meglio I'alterita radicale
oppure usare l'alterita apparente radicale per poi smorzarla e dire qualcosa
sugli esseri umani in generale? Con la possibile aggiunta di una possibile
direzione verso la liberazione dell'uomo dallo sfruttamento e dall’oppres-
sione? Graeber si chiede: ma perché non partiamo dalla umana e universale
condizione per cui ¢’¢ qualcosa della realtd che non sappiamo? Su questa
base accusa l'intero progetto OT di essere di fatto conservatore: se arrivasse
un rivoluzionario naxalita (o un buddista Therevada) a dire che ha un mes-
saggio per tutta 'umanitd, gli si direbbe di «prenderla bassa e parlare solo
per sé» (40). Ma, ancora piu chiaro, 'idea di ontologie locali farebbe si che
I'antropologo considera la realta del divinatore cubano appunto come rea-
le, ma questo significa che lo stesso divinatore non potra mettere in dubbio
lautorita e la sfera di verita dello scienziato occidentale. In buona sostanza
a lasciare il mondo cosi come lo abbiamo trovato, rinunciando al dettame
marxista della famosa undicesima tesi di Feurbach.

Su una scia simile a quella tracciata da Graeber si inserisce la solita
originalita di Michael Taussig, il cui saggio Visceralita, fiducia e scetticismo.
Unaltra teoria della magia viene proposto qui in traduzione dall’originale
del 1999 apparso su «Haur. Come Graeber, Taussig parte dall’idea, in lui
non esplicita, di poter mettere in discussione I'idea della veridicita della
magia a partire dalle stesse perplessita degli interlocutori e, addirittura,
degli stessi «operatori magici». La tesi dell'autore ¢ tuttavia pitr articolata:
Taussig sostiene che sia proprio il rapporto tra scetticismo, imbroglio e ri-
velazione la chiave di interpretazione del funzionamento della magia, «I’a-
bile rivelazione di un abile nascondimento». Rispetto a Graeber, Taussig
si concentra, piu che sullo scetticismo, sulle tecniche di «messa in scena»

197



da parte degli operatori magici (il batuffolo insanguinato tirato fuori dalla
bocca in rappresentazione della malattia, la pietrina del male nascosta pri-
ma nella mano, etc.): «a quanto pare, la fiducia richiede di essere convinti
di cio che si professa e, al contempo, di sospettare che si tratti di un cumu-
lo di cazzate» (177).

In connessione totale con I'impianto della curatrice, sta il testo di Ilaria
Bussoni, Conoscere senza sapere: il cantiere estetico del fare mondo. Bussoni
prende in considerazione la possibilita che «'impresa moderna, con la sua
narrazione di progresso e felicita per il maggior numero di individui, ¢
fallita». Nei giorni in cui una parte di essa appare nella sua cieca violenza,
Iaffermazione di Bussoni suona in tutta la sua tragica e pericolosa realta.
Incontestabile la scelta di una antropologia in grado di prendere atto di
essersi situata in questo particolare interregno che, da manuale gramscia-
no, ci mostra un mondo in cui le ideologie dominanti sono sempre meno
interiorizzate mentre il mondo nuovo stenta a nascere. Lautrice esplora
dunque i legami tra le forme di alienazione attuali e gli esorcismi con-
temporanei — a partire da un film documentario, Liberami, di Federica
di Giacomo — in grado di provare a gettare le basi per un nuovo mondo
in cui I'incanto risolva I'apocalisse culturale in corso: «il reincanto sembra
essere la premessa contemporanea di qualunque pensiero dell’emancipa-
zione» (97).

Di incanto e di memoria si occupano invece Arianna Colombo e Fe-
derico Rahola, in «Who is it». Per un materialismo sensibile. A partire da un
brano di Amatissima di Toni Morrison che rievoca le vicende reali di una
schiava che uccise la figlia per evitarle un destino di schiavitli, Colombo
e Rahola si concentrano nella costruzione di un materialismo sensibile a
partire dall'idea di una «conoscenza sensibile» di Marx e ricostruita sull’i-
dea di «strutture del sentimento» da Raymond Williams. Linsieme delle
riflessioni ¢ volto a una analisi delle pratiche che inserisca il soggetto in
una storia, che ne costituisce appunto la struttura del sentimento e in una
relazione con il tutto che non sia vista in maniera artificialmente separata.
Oltre all'interessante impianto teorico, nel testo viene fatta una operazione
che sta a cuore allo scrivente: il ragionamento parte da una idea di Marx
sulla separazione tra soggetto e oggetto, tra uomo e «natura», che Marx
ritiene un artificio del capitalismo (sarebbe stato interessante che gli au-
tori avessero ricordato la celebre frase di Marx sull’alienazione dell'uomo
dalla natura e dunque da se stesso) che ha bisogno di essere spiegata nella
sua costruzione storica e nella sua apparizione fantasmatica. Non solo una

198



riflessione filosofica importante, ma anche la rottura con una idea di un
Marx «gretto materialista» che pud venire elaborata soltanto da chi non ha
letto bene i suoi testi.

Prima delle conclusioni della stessa Stefania Consigliere, trova spazio
un saggio affascinante — Realismi magici di Daniele Balicco —, le cui linee
di ragionamento si svelano procedendo nella lettura. Cautore mostra una
serie di esempi presi dalla letteratura e dalla vita reale in cui si scava un
solco alla possibilita di immaginare come «realistica» «qualsiasi forma di
conoscenza e di arte che sia capace di muoversi dentro e contro i limiti del
verosimile che tre secoli di scienza positiva e capitalismo predatorio hanno,
con violenza, imposto al mondo intero» (232). Il percorso che sceglie Ba-
licco ¢ ardito, molto colto e molto variegato: a partire dalle classiche rifles-
sioni demartiniane sul magismo come riscatto della presenza nel mondo,
lautore intraprende questo lungo viaggio all'interno della questione delle
diverse forme della conoscenza possibili. Scopriamo dunque che Newton
non ¢ il primo degli scienziati positivi, ma I'ultimo dei maghi babilone-
si, grazie alle diverse casse di scritti e studi esoterici (acquistati da Jhon
Mayard Keynes, mi si consenta la battuta fuori dagli schemi accademici:
cercava in quelle formule la possibilita di risoluzione della crisi del 1929?).
Il punto pil interessante del saggio ¢ perd una sorta di «prospettivismo»
ante-litteram che I'autore esprime attraverso il dialogo serrato tra il premio
nobel Wolfgang Pauli e Carl Gustav Jung sulla co-implicazione tra psiche
e materia fondata sulla «responsabilita conoscitiva del soggetto».

Chiude il libro Magia per Refusniks di Stefania Consigliere, con una scel-
ta terminologica nel titolo involontariamente attuale. «Refusinik» ¢ infatti
il termine con cui, un tempo, si designavano gli ebrei che non ottenevano
il permesso per andare in Israele dall’'Unione Sovietica, mentre oggi indica
le giovani persone che si rifiutano di prestare il servizio militare in Israele a
causa delle politiche da loro considerate forme di apartheid e di oppressione
coloniale nei confronti della popolazione palestinese. Con un gioco retori-
co — non del tutto condivisibile, a mio avviso — Consigliere si riferisce con
refusenik a tutte e tutti coloro che in qualche modo abdicano a quello che
lautrice definisce un dovere «morale», pilt che epistemologico, affermare
I'assoluta impossibilita dell’esistenza del magico, dell’altrove, del metauma-
no. Lautrice e curatrice del volume legge questo bisogno morale come un
incastro fondamentale della modernita nata dall’intreccio tra colonialismo,
capitalismo, scienza, stato-nazione e soggetto-individuo, il cui punto di in-
crocio era la riduzione ad uno di tutti gli aspetti dell’esistenza umana.

199



Consigliere torna dunque ad uno dei suoi importanti punti teorici: il
disincanto come funzionale ad una forma di naturalizzazione dell’ordine
sociale «<moderno» e ad una accumulazione primitiva che ¢ continuamen-
te all'opera per aprire nuovi orizzonti di valorizzazione capitalistica (una
lettura in linea con le proposte di David Harvey sull’accumulazione per
spoliazione come processo continuo e non ciclico dell'accumulazione ca-
pitalistica). E solo producendo un distacco dal mondo, dalla possibilita di
vederle come «agente» che ¢ praticabile il progetto moderno di mercifica-
zione di ogni cosa:

devono tacere terre, mari, montagne e cieli; sparire ninfe, lari, penati e spiriti
dei morti; farsi macchine gli animali e le piante; farsi insignificanti i sogni; di-
ventare impraticabili I'estasi mistica, I'innamoramento, le forme altre di espe-
rienza, la trance; dev’essere rimossa la morte, resa insensata la malattia, mer-
cificata la gioia e meccanizzata la depressione perché il plusvalore e il progetto
psicotico di dominio universale possano avere corso. 1l silenzio del mondo
porta due vantaggi: permette di asservire e sfigurare tutto cio che esiste; e, per-
suadendo gli umani che nulla esiste oltre al gia noto, li deruba della possibilita
di far esistere altro.

Osvaldo Costantini

200



