
195

L’Uomo, vol. XIV (2024)
n. 2, pp. 195-200

© Author (s) 
E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

S. Consigliere (a cura di), Materialismo magico. Magia e rivoluzione,  
DeriveApprodi, Bologna, 2023, 306 pp., ISBN: 9788865484579

Materialismo magico. Magia e rivoluzione è una raccolta di saggi uniti dal 
filo rosso del rapporto tra il magico e il politico, in linea con una tradizione 
di studi consolidata che va dall’antropologia dinamista francese sino ai più 
recenti Comaroff, Geschiere, solo per citare i nomi più conosciuti di un 
ampio settore di ricerca etnografica. Rispetto all’ampia riflessione antropo-
logica, il testo si propone alcuni obiettivi di «teoria generale», inserita in 
una forma di «pensiero forte» in controtendenza con molti lavori di scienze 
sociali contemporanee sempre più legate a una parcellizzazione del sapere 
e a una specializzazione funzionale, all’interno di «dibattiti accademici» a 
loro volta ristretti, che costringe ad abbandonare linee di interpretazione 
di macrolivello e dunque a recidersi la linea di contatto con la società più 
ampia. Alla dimensione dell’analisi della magia, si associano infatti mille 
rivoli, che vanno dalla produzione del soggetto alle derive della sinistra 
neoliberal che ha trasformato il linguaggio della protezione dei deboli nella 
forza di difendere i «bravi cittadini» (8).

Il testo curato da Stefania Consigliere ha, per così dire, una doppia vita: 
da un lato, il sistema venoso che unisce le tesi della curatrice – a cui dedi-
cherò attenzione tra poco – con le diverse linee di ragionamento del testo; 
dall’altro, il parallelo sistema dei piccoli capillari che portano sangue a una 
vasta gamma di altre riflessioni, di natura storica, fenomenologica, filoso-
fica e, ovviamente, antropologica. La prima ed importante caratteristica 
del volume sta appunto in questo «molteplice sistema vivente» che ren-
de interessante l’insieme del ragionamento così come ogni saggio interno. 
Consigliere parte dalla volontà/necessità di mettere insieme dei pensieri e 
delle teorizzazioni in grado di affrontare, analiticamente e politicamente, 
la «crisi della modernità». Mai come in questa fase storica il consenso di 
massa rispetto alla grande narrazione occidentale è visibilmente scarso ed è 
nella doppia accezione di trovarne sia filoni interpretativi che vie di uscita 
politico-sociali che si inserisce l’interesse dello scrivente per la raccolta di 
saggi proposta da Stefania Consigliere.  

La curatrice inquadra i saggi in una sua particolare tesi, le cui basi 
stanno nella critica – questa sicuramente non originale – ai movimenti 
«anticapitalistici» (di qualunque ispirazione) di aver assunto le stesse pre-



﻿

196

messe ideologiche della modernità capitalista (la razionalità, il progresso, 
l’occidentalizzazione) – una critica soltanto parzialmente vera, ma non è 
questa la sede per discuterne. Consigliere avanza dunque una ipotesi, ap-
punto da «teorica generale»: la funzionalità del confinamento della magia 
e dell’incanto ai margini persino delle arti (la prestidigitazione come «arte 
minore») alla produzione materiale e simbolica del «monopolio dell’uso 
legittimo dell’illusione da parte dello Stato?». Aggiungerei «e del mercato», 
in una ottica di sottolineare bene come questa frase risuoni nei termini di 
una riduzione dell’immaginario per cui tutto quello che c’è di buono viene 
dall’ideologia di mercato e dalla sua volontà di profitto contro qualunque 
forma cooperativa di iniziativa e autonomia dal basso, o di qualunque mo-
dalità alternativa di «riproduzione sociale». 

Questo ragionamento è seguito nei vari testi con diverse tesi sulla can-
cellazione dell’incanto come meccanismo fondamentale per la produzione 
di una razionalizzazione capitalistica dei soggetti, un tema ripreso da Claire 
Fontaine, in uno dei testi che compongono il libro (Materialismo magico, 
un sapere del possibile): Fontaine fa partire il suo ragionamento da una idea 
in linea con la questione della razionalizzazione del mondo come creazione 
del monopolio sull’incanto: l’autrice prende in prestito il ragionamento di 
Silvia Federici sulla caccia alle streghe come elemento fondamentale del-
la produzione della razionalizzazione capitalistica del lavoro, contro l’idea 
della magia come mezzo per ottenere quello che si desiderava senza lavora-
re: un rifiuto del lavoro ante-litteram insomma. L’autrice assume dunque 
il materialismo magico dal punto di vista del dibattito femminista e delle 
sfide da esso poste al materialismo classico con i suoi rimossi riguardanti 
la chiave emozionale che ha permesso il passaggio alla proprietà privata: il 
possesso del soggetto donna oggettivato come sua prima preda. Un mec-
canismo che fa da riflesso all’idea tracciata nelle conclusioni: il disincanto 
del mondo – ivi compresa l’eradicazione di quelle visioni del mondo per 
cui gli elementi della natura sono «entità» (più o meno divine, spirituali, 
etc.) – è propedeutico allo sfruttamento, alla valorizzazione ed al consumo 
di persone, popolazioni e territori.

Gli echi di questo dibattito stanno anche nell’articolo di David Graeber 
(«Alterità radicale» è solo un modo per dire «realtà». Una risposta a Eduardo 
Viveiros de Castro) tradotto nel volume. La sua è una polemica rispetto alla 
cosiddetta «svolta ontologica», in risposta ad una accusa fattagli da Eduar-
do Viveirois De Castro: il dibattito è sulla possibilità o meno di esprimersi 
sull’efficacia di un talismano malgascio contro la pioggia, il Ravovolona 



197

﻿

che, secondo Graeber sarebbe in grado di dire qualcosa sui legami sociali 
e non «vero» in senso letterale. Per questa ragione, secondo Viveiros de 
Castro, Graeber sarebbe rubricabile, da un lato, come ostinato difensore 
della teoria marxista del «feticismo» e, dall’altro, come una controfigura 
dell’antico Evans-Pritchard, per cui la stregoneria, Zande, «naturalmen-
te» non può esistere. Una visione che cozzerebbe con il nucleo duro della 
cosiddetta «svolta ontologica» (OT), in base alla quale invece sarebbe da 
comprendere come è fatto il mondo per far si che le affermazioni dei na-
tivi siano consistenti. Un dibattito che Graeber prima contesta sul piano 
particolare (gli stessi suoi interlocutori indigeni mettevano continuamente 
in discussione i talismani) e successivamente sul piano generale e, si per-
metta questa forzatura allo scrivente, fortemente demartiniano: che cosa 
è l’antropologia? Una scienza che cerca di capire meglio l’alterità radicale 
oppure usare l’alterità apparente radicale per poi smorzarla e dire qualcosa 
sugli esseri umani in generale? Con la possibile aggiunta di una possibile 
direzione verso la liberazione dell’uomo dallo sfruttamento e dall’oppres-
sione? Graeber si chiede: ma perché non partiamo dalla umana e universale 
condizione per cui c’è qualcosa della realtà che non sappiamo? Su questa 
base accusa l’intero progetto OT di essere di fatto conservatore: se arrivasse 
un rivoluzionario naxalita (o un buddista Therevada) a dire che ha un mes-
saggio per tutta l’umanità, gli si direbbe di «prenderla bassa e parlare solo 
per sé» (40). Ma, ancora più chiaro, l’idea di ontologie locali farebbe si che 
l’antropologo considera la realtà del divinatore cubano appunto come rea-
le, ma questo significa che lo stesso divinatore non potrà mettere in dubbio 
l’autorità e la sfera di verità dello scienziato occidentale. In buona sostanza 
a lasciare il mondo così come lo abbiamo trovato, rinunciando al dettame 
marxista della famosa undicesima tesi di Feurbach. 

Su una scia simile a quella tracciata da Graeber si inserisce la solita 
originalità di Michael Taussig, il cui saggio Visceralità, fiducia e scetticismo. 
Un’altra teoria della magia viene proposto qui in traduzione dall’originale 
del 1999 apparso su «Hau». Come Graeber, Taussig parte dall’idea, in lui 
non esplicita, di poter mettere in discussione l’idea della veridicità della 
magia a partire dalle stesse perplessità degli interlocutori e, addirittura, 
degli stessi «operatori magici». La tesi dell’autore è tuttavia più articolata: 
Taussig sostiene che sia proprio il rapporto tra scetticismo, imbroglio e ri-
velazione la chiave di interpretazione del funzionamento della magia, «l’a-
bile rivelazione di un abile nascondimento». Rispetto a Graeber, Taussig 
si concentra, più che sullo scetticismo, sulle tecniche di «messa in scena» 



﻿

198

da parte degli operatori magici (il batuffolo insanguinato tirato fuori dalla 
bocca in rappresentazione della malattia, la pietrina del male nascosta pri-
ma nella mano, etc.): «a quanto pare, la fiducia richiede di essere convinti 
di ciò che si professa e, al contempo, di sospettare che si tratti di un cumu-
lo di cazzate» (177).

In connessione totale con l’impianto della curatrice, sta il testo di Ilaria 
Bussoni, Conoscere senza sapere: il cantiere estetico del fare mondo. Bussoni 
prende in considerazione la possibilità che «l’impresa moderna, con la sua 
narrazione di progresso e felicità per il maggior numero di individui, è 
fallita». Nei giorni in cui una parte di essa appare nella sua cieca violenza, 
l’affermazione di Bussoni suona in tutta la sua tragica e pericolosa realtà. 
Incontestabile la scelta di una antropologia in grado di prendere atto di 
essersi situata in questo particolare interregno che, da manuale gramscia-
no, ci mostra un mondo in cui le ideologie dominanti sono sempre meno 
interiorizzate mentre il mondo nuovo stenta a nascere. L’autrice esplora 
dunque i legami tra le forme di alienazione attuali e gli esorcismi con-
temporanei – a partire da un film documentario, Liberami, di Federica 
di Giacomo – in grado di provare a gettare le basi per un nuovo mondo 
in cui l’incanto risolva l’apocalisse culturale in corso: «il reincanto sembra 
essere la premessa contemporanea di qualunque pensiero dell’emancipa-
zione» (97).

Di incanto e di memoria si occupano invece Arianna Colombo e Fe-
derico Rahola, in «Who is it». Per un materialismo sensibile. A partire da un 
brano di Amatissima di Toni Morrison che rievoca le vicende reali di una 
schiava che uccise la figlia per evitarle un destino di schiavitù, Colombo 
e Rahola si concentrano nella costruzione di un materialismo sensibile a 
partire dall’idea di una «conoscenza sensibile» di Marx e ricostruita sull’i-
dea di «strutture del sentimento» da Raymond Williams. L’insieme delle 
riflessioni è volto a una analisi delle pratiche che inserisca il soggetto in 
una storia, che ne costituisce appunto la struttura del sentimento e in una 
relazione con il tutto che non sia vista in maniera artificialmente separata. 
Oltre all’interessante impianto teorico, nel testo viene fatta una operazione 
che sta a cuore allo scrivente: il ragionamento parte da una idea di Marx 
sulla separazione tra soggetto e oggetto, tra uomo e «natura», che Marx 
ritiene un artificio del capitalismo (sarebbe stato interessante che gli au-
tori avessero ricordato la celebre frase di Marx sull’alienazione dell’uomo 
dalla natura e dunque da se stesso) che ha bisogno di essere spiegata nella 
sua costruzione storica e nella sua apparizione fantasmatica. Non solo una 



199

﻿

riflessione filosofica importante, ma anche la rottura con una idea di un 
Marx «gretto materialista» che può venire elaborata soltanto da chi non ha 
letto bene i suoi testi. 

Prima delle conclusioni della stessa Stefania Consigliere, trova spazio 
un saggio affascinante – Realismi magici di Daniele Balicco –, le cui linee 
di ragionamento si svelano procedendo nella lettura. L’autore mostra una 
serie di esempi presi dalla letteratura e dalla vita reale in cui si scava un 
solco alla possibilità di immaginare come «realistica» «qualsiasi forma di 
conoscenza e di arte che sia capace di muoversi dentro e contro i limiti del 
verosimile che tre secoli di scienza positiva e capitalismo predatorio hanno, 
con violenza, imposto al mondo intero» (232). Il percorso che sceglie Ba-
licco è ardito, molto colto e molto variegato: a partire dalle classiche rifles-
sioni demartiniane sul magismo come riscatto della presenza nel mondo, 
l’autore intraprende questo lungo viaggio all’interno della questione delle 
diverse forme della conoscenza possibili. Scopriamo dunque che Newton 
non è il primo degli scienziati positivi, ma l’ultimo dei maghi babilone-
si, grazie alle diverse casse di scritti e studi esoterici (acquistati da Jhon 
Mayard Keynes, mi si consenta la battuta fuori dagli schemi accademici: 
cercava in quelle formule la possibilità di risoluzione della crisi del 1929?). 
Il punto più interessante del saggio è però una sorta di «prospettivismo» 
ante-litteram che l’autore esprime attraverso il dialogo serrato tra il premio 
nobel Wolfgang Pauli e Carl Gustav Jung sulla co-implicazione tra psiche 
e materia fondata sulla «responsabilità conoscitiva del soggetto».

Chiude il libro Magia per Refusniks di Stefania Consigliere, con una scel-
ta terminologica nel titolo involontariamente attuale. «Refusinik» è infatti 
il termine con cui, un tempo, si designavano gli ebrei che non ottenevano 
il permesso per andare in Israele dall’Unione Sovietica, mentre oggi indica 
le giovani persone che si rifiutano di prestare il servizio militare in Israele a 
causa delle politiche da loro considerate forme di apartheid e di oppressione 
coloniale nei confronti della popolazione palestinese. Con un gioco retori-
co – non del tutto condivisibile, a mio avviso – Consigliere si riferisce con 
refusenik a tutte e tutti coloro che in qualche modo abdicano a quello che 
l’autrice definisce un dovere «morale», più che epistemologico, affermare 
l’assoluta impossibilità dell’esistenza del magico, dell’altrove, del metauma-
no. L’autrice e curatrice del volume legge questo bisogno morale come un 
incastro fondamentale della modernità nata dall’intreccio tra colonialismo, 
capitalismo, scienza, stato-nazione e soggetto-individuo, il cui punto di in-
crocio era la riduzione ad uno di tutti gli aspetti dell’esistenza umana.



﻿

200

Consigliere torna dunque ad uno dei suoi importanti punti teorici: il 
disincanto come funzionale ad una forma di naturalizzazione dell’ordine 
sociale «moderno» e ad una accumulazione primitiva che è continuamen-
te all’opera per aprire nuovi orizzonti di valorizzazione capitalistica (una 
lettura in linea con le proposte di David Harvey sull’accumulazione per 
spoliazione come processo continuo e non ciclico dell’accumulazione ca-
pitalistica). È solo producendo un distacco dal mondo, dalla possibilità di 
vederle come «agente» che è praticabile il progetto moderno di mercifica-
zione di ogni cosa:

devono tacere terre, mari, montagne e cieli; sparire ninfe, lari, penati e spiriti 
dei morti; farsi macchine gli animali e le piante; farsi insignificanti i sogni; di-
ventare impraticabili l’estasi mistica, l’innamoramento, le forme altre di espe-
rienza, la trance; dev’essere rimossa la morte, resa insensata la malattia, mer-
cificata la gioia e meccanizzata la depressione perché il plusvalore e il progetto 
psicotico di dominio universale possano avere corso. Il silenzio del mondo 
porta due vantaggi: permette di asservire e sfigurare tutto ciò che esiste; e, per-
suadendo gli umani che nulla esiste oltre al già noto, li deruba della possibilità 
di far esistere altro.

Osvaldo Costantini


