
201

L’Uomo, vol. XIV (2024)
n. 2, pp. 201-206

© Author (s) 
E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

M. Sahlins, La nuova scienza dell’universo incantato. Un’antropologia dell’uma-
nità (quasi tutta), Raffaello Cortina, Milano, 2023, 210 pp., ISBN 978-88-
3285-510-4 

La nuova scienza dell’universo incantato, l’ultimo lavoro pubblicato po-
stumo dell’antropologo statunitense Marshall Sahlins, è un contributo 
affascinante e provocatorio che invita antropologhe e antropologi a ricon-
siderare il modo in cui, in quanto scienziati sociali, ci approcciamo a visio-
ni cosmologiche Altre. Il libro si compone di quattro capitoli principali, 
preceduti da un breve prologo e un’introduzione, e seguiti da un epilogo. 
Tre dei capitoli centrali – Immanenza, Metapersone, e Il sistema politi-
co cosmico – sviluppano concetti già introdotti dall’autore nella Hocart 
Lecture inaugurale alla School of Oriental and African Studies (SOAS) 
della University of London nel 2016, pubblicata successivamente come 
The Original Political Society e ripresa poi in Il potere dei re1. Questa base 
teorica consente a Sahlins di esplorare la complessa interazione tra sistemi 
cosmologici e strutture sociali, con particolare attenzione al modo in cui le 
relazioni politiche cosmiche si intersecano con quelle umane. 

L’invito di Sahlins (e la sua critica) è di non ridurre queste cosmovisioni 
a mere superstizioni o credenze, ma, al contrario, di «dipanare le pratiche 
culturali di una società per mezzo delle sue stesse onto-logiche» (12). L’au-
tore auspica altresì una rivoluzione copernicana all’interno della disciplina 
antropologica e delle scienze sociali, implicando un cambiamento radicale 
di prospettiva: dal concepire le società umane come il centro di un univer-
so su cui esse stesse proiettano il proprio ordinamento, al porre al centro le 
realtà etnografiche in cui gli umani dipendono da metapersone e altri enti 
spirituali che governano l’ordine delle cose, il benessere e l’esistenza stessa. 

Attraverso un’ampia analisi comparativa e continui richiami a classici 
dell’antropologia (come Malinowski, Descola, Viveiros de Castro) e del 
pensiero filosofico-politico europeo (come Hume e Vico), Sahlins rimet-
te in discussione la tradizionale separazione tra l’umano e il non umano, 
superando le dicotomie tra spirituale e materiale, naturale e soprannatura-
le. Il pensiero immanentista, proprio delle comunità prese ad esempio, e 

1	 Sahlins, M. 2017. The Original Political Society. HAU, 7, 2: 91-128; Graeber, D. & 
Sahlins, M. 2019. Il potere dei re. Tra cosmologia e politica. Milano: Raffaello Cortina.



﻿

202

l’idea di un mondo incantato in cui «tutte le “cose” materiali di significato 
sono anche spirituali» (7) sono esaminati dall’autore, che tenta altresì di 
elaborare una generalizzazione che eviti la trappola comparativa, quella che 
Leach definiva «il collezionismo di farfalle», mantenendo il rispetto per le 
specificità culturali delle comunità analizzate2. 

Sahlins individua una «radicale trasformazione dell’ordine culturale che 
ebbe inizio circa 2500 anni fa [...] e che ancora oggi è in corso a livello glo-
bale» (1). Durante quest’età assiale, si è assistito a una «traslazione della di-
vinità da una presenza immanente all’attività umana verso un trascendentale 
“altro mondo” dotato di una sua propria realtà» (2). Se, come già osservato 
da Max Weber in La scienza come professione3, la modernità rappresenta un 
disincantamento del mondo, e quindi la dipartita delle divinità dal mondo 
terrestre e l’adozione di un pensiero trascendentista, Sahlins osserva tutta-
via che anche in società «moderne» permangono «credenze popolari» (4). 

Per l’autore, il problema principale è la lettura che la disciplina antro-
pologica ha spesso fatto delle religioni e credenze indigene. Secondo il mo-
dello di pensiero trascendentista, infatti, spiriti, dèi e antenati vengono in-
vocati «quando gli sforzi umani sono a rischio» (17) oppure, secondo una 
lettura struttural-funzionalista, «laddove finisce il controllo umano» (19). 
Eppure, afferma Sahlins, «appare chiaro che i giardini non sono governati 
dagli spiriti perché i raccolti sono a rischio; al contrario, i raccolti sono a ri-
schio perché governati dagli spiriti»4 (21). La presenza e il coinvolgimento 
degli spiriti, nelle società immanentiste, sono condizione di possibilità di 
ogni attività sociale: l’uomo vive in una condizione di insufficienza umana 
e, in fin dei conti, «sono gli dèi a fare quello che gli uomini fanno» (26). 
Quasi tutta l’umanità interpreta il mondo secondo modelli di pensiero 
inspiritati e considera il proprio cosmo animato da spiriti, divinità, dèi e 
antenati. Questi esseri hanno in sé caratteristiche essenziali delle persone e 
sono definiti dall’autore come metapersone, agenti attivi nella vita quoti-
diana di molte comunità immanentiste. 

Nel dibattito antropologico, è diffusa l’idea che il divino rappresenti 
una proiezione delle strutture politiche umane, dove divinità e autorità 
spirituali riflettono le forze politiche e coercitive percepite nella vita so-

2	 L’autore fa qui riferimento a Leach, E. 1971. Rethinking Anthropology. Londra: Athlone.
3	 Weber, M. 2010. La scienza come professione. Roma: Armando Editore.
4	 Si veda Descola, P. 1994. In the Society of Nature. A Native Ecology in Amazonia. 

Cambridge: Cambridge University Press.



203

﻿

ciale. Durkheim stesso suggerisce che, nell’impossibilità di identificarle 
chiaramente, l’umanità trasformi queste forze in poteri sovrannaturali, 
creando esseri celesti come deificazioni dello Stato umano5. Dio è quin-
di l’espressione dell’impotenza umana, della sua finitudine (17). Tuttavia, 
l’esistenza di società prive di gerarchie politiche evidenti mette in discus-
sione tale interpretazione: in queste comunità troviamo complessi sistemi 
cosmologici, gerarchie e autorità metaumane senza un parallelo evidente 
nell’ordinamento sociale umano. A tal proposito, Sahlins riprende la tesi 
hocartiana secondo cui le società umane sono impegnate in sistemi politici 
cosmici ancor prima di istituire qualcosa di simile a un sistema politico 
(terrestre)6. In contrasto con l’idea durkheimiana di religione come «epife-
nomeno immaginario di reali relazioni sociopolitiche, che le rispecchia o 
le inverte in modo da supportarle funzionalmente» (140), Sahlins afferma 
che l’ordinamento socio-politico di divinità, spiriti e metapersone non ri-
specchia necessariamente quello umano. 

Il concetto di sistema politico cosmico, con cui Sahlins si riferisce alle 
relazioni gerarchiche tra divinità, spiriti, metapersone e esseri umani, è 
quindi fondamentale. In questo ordinamento, gli esseri umani sono con-
siderati entità subalterne, alla mercé di dèi e spiriti. Questa è, secondo 
l’autore, «la condizione generale dell’umanità» (144). Confutando lo stato 
di natura descritto da Thomas Hobbes nel Leviatano come il periodo in 
cui gli uomini vivevano senza un potere comune che li dominasse, Sahlins 
afferma che «nella sua totalità cosmica, lo Stato è un’istituzione umana 
universale» (145), ben prima che individui liberi decidessero di stipulare 
un contratto delegando la propria autorità ad un sovrano. L’umanità è in-
fatti governata dal timore della fame e delle malattie, forze che governano 
le loro vite e che sono a loro volta governate da metapersone. 

La definizione di Stato come istituzione universale sembra contraddire 
la proposta iniziale di studiare le culture attraverso le loro proprie onto-lo-
giche (12), rischiando di semplificare la varietà delle strutture politiche e 
sociali esistenti e di annullare le specificità di sistemi alternativi di organiz-
zazione sociale, che possono funzionare indipendentemente dai principi 
dello Stato moderno. Così facendo, Sahlins sembra proiettare le proprie 

5	 Durkheim, E. 2013. Le forme elementari della vita religiosa. Il sistema totemico in 
Australia. Milano: Mimesis.

6	 Hocart, A.M. 1970. Kings and Councilors: An Essay in the Comparative Anatomy of 
Human Society. Chicago: University of Chicago Press. 



﻿

204

categorie (come quella di Stato) su ordinamenti politici Altri, senza decen-
trare il proprio sguardo. Questo approccio solleva inoltre interrogativi su 
come i concetti di Stato e potere possano emergere inizialmente all’interno 
della cosmologia, anticipando strutture di autorità non ancora manifestate 
nella società stessa. 

Se quasi tutta l’umanità interpreta il mondo attraverso categorie imma-
nentiste, potremmo chiederci, ribaltando la questione, chi esattamente sia 
escluso da questa visione incantata del mondo. Da un lato, Sahlins sembra 
sostenere che le cosmogonie analizzate condividano una struttura di base, 
con spiriti e divinità onnipresenti e gerarchicamente organizzati; dall’altro, 
questa prospettiva rischia di appiattire la pluralità delle pratiche e delle 
visioni indigene, riducendole a una concezione eccessivamente omogenea. 
La domanda che rimane senza risposta, e che potrebbe arricchire ulterior-
mente la sua analisi, è: che cosa spiega davvero questa diversità cosmolo-
gica globale? Se il mondo è davvero incantato, che cosa distingue le cul-
ture in cui tale incanto è vissuto e strutturato in modi tanto differenti? E 
chi, esattamente, è escluso da questa visione incantata del mondo? Infatti, 
sebbene l’autore sembri suggerire che il disincanto sia principalmente un 
fenomeno occidentale e moderno, egli non esplora appieno le numerose 
sfumature interne al concetto stesso di modernità e tende anzi a reificare la 
dicotomia moderno-non moderno, che andrebbe problematizzata in ma-
niera più organica.

La centralità delle entità spirituali e delle metapersone, e la loro arti-
colazione nelle cosmovisioni prese in esame, richiamano per certi versi le 
riflessioni di autrici e autori che esplorano in modo simile la compresenza 
di esseri umani e non umani. Donna Haraway, sebbene con un approc-
cio teorico differente, propone di ripensare la nostra umanità in relazio-
ne ad altre specie, invitando ad un’ibridazione multi-specie, a con-vivere 
e con-morire insieme all’Altro7. In Non siamo mai stati moderni, Bruno 
Latour propone una visione simile, osservando come questo miscuglio di 
esseri ibridi di natura e cultura venga diviso, attraverso un atto di depura-
zione (trascendentista, direbbe Sahlins), in due aree ontologiche distinte: 
quella degli umani e quella dei non-umani. È questo ciò che, secondo 
Latour, (non) ci rende moderni8. 

7	 Haraway, D. 2019. Chtulucene. Sopravvivere su un pianeta infetto. Roma: Nero.
8	 Latour, B. 2009. Non siamo mai stati moderni. Milano: Elèuthera.



205

﻿

Le entità spirituali descritte da Sahlins possono essere intese come me-
tafora di una realtà in cui il divino, il naturale e il culturale risultano intrec-
ciati. Quest’approccio allo studio di sistemi politici cosmici può risultare 
utile agli studiosi di ecologia e sostenibilità che cercano, in sistemi Altri, 
una possibile soluzione al collasso del pianeta come lo conosciamo oggi. La 
visione di Sahlins di un mondo abitato da entità spirituali appare quindi 
parte di un dibattito più ampio che considera non solo spiriti e divinità, 
ma anche microbi e creature ctonie, sfidando le scienze sociali a ripensare 
il mondo per trovare soluzioni alla crisi ambientale contemporanea. 

La nuova scienza dell’universo incantato rimane un’opera coinvolgente 
che invita il lettore a prendere sul serio le realtà spirituali che caratterizza-
no l’umanità (quasi tutta). Sebbene presenti alcune semplificazioni e que-
stioni irrisolte, l’opera rappresenta un contributo significativo verso una 
comprensione olistica delle cosmovisioni inspiritate, troppo spesso ridotte 
a curiosità esotiche dalla prospettiva trascendentista occidentale. Con uno 
stile vivido e un vasto repertorio etnografico, il testo stimola il dialogo e la 
riflessione non solo tra antropologhe e antropologi, ma anche tra scienziati 
sociali interessati a comprendere il mondo incantato. La presente opera 
spinge il lettore a riflettere su cosa significhi veramente comprendere l’Al-
tro e a interrogarsi sulla possibilità di mantenere un equilibrio tra descri-
zioni culturali universali e il rispetto per le specificità locali.

Claudia Ledderucci


