
Recensioni





193

L’Uomo, vol. XV (2025)
n. 1, pp. 193-198

© Author (s) 
E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

P. Chanial, Le nostre generose reciprocità. Tessere la trama di un mondo comu-
ne, Mimesis, Milano, 2023, 340 pp., ISBN 9788857599083

Philippe Chanial è stato direttore editoriale della Revue du MAUSS fino 
alla data della sua prematura scomparsa, lo scorso 17 dicembre a soli 57 anni. 
La rivista – che, data la sua fama, non ha bisogno di lunghe presentazioni – è 
attiva dal 1981. Qui filosofi, antropologi, sociologi, psicanalisti, economisti 
e altri scienziati umani e sociali hanno trovato un rifugio in cui poter riflet-
tere sull’argomento del dono, declinato nelle sue più svariate sfaccettature1.

Il libro in questione si pone in continuità con gli argomenti di interesse 
della rivista e, di più, la sua ipotesi centrale è che il dono, lontano dall’esse-
re solo un atto performativo o una relazione umana tra tante, costituisca «la 
forma stessa delle relazioni umane, la forma dell’insieme delle forme socia-
li» (74). Insomma, secondo Chanial, niente dono significa niente socialità, 
niente soggetto né oggetto. Senza dono non si potrebbe esistere in nessun 
modo in quanto esseri sociali: «le nostre generose reciprocità definiscono le 
condizioni costitutive della socialità in quanto tale» (50).

In linea con questa visione, i primi capitoli del testo si occupano di 
mostrare il posizionamento dell’autore all’interno del dibattito contem-
poraneo sugli studi sociali. Secondo l’antropologa Sherry Ortner, a partire 
dagli anni ’80, le nostre discipline hanno virato verso una dark anthro-
pology, la quale è caratterizzata da una sorta di «sociofobia2». Proprio per 
contrapporsi a questa tendenza, Chanial vuole che si legga il presente libro 
come «un elogio decisamente “sociofilico” della delicata essenza del sociale 
e delle relazioni umane» (31). Secondo l’autore, quando a descrivere il 
mondo sono gli esponenti della cosiddetta teoria critica, siamo di fronte a 
una «teoria totalizzante della società, dove il potere s’insinua in ogni fes-
sura della vita, e non esiste nulla al di fuori di esso» (32). Seguendo queste 
narrazioni, tutto il mondo relazionale rimane imbrigliato nelle gabbie di 
un potere pervasivo, onnipresente.

1	 Per una storia della rivista si rimanda all’introduzione al libro di Chanial del filosofo 
Francesco Fistetti, e anche all’introduzione al Saggio sul Dono di Mauss scritta da 
Marco Aime. Cfr. Aime, M. 2002. Da Mauss al MAUSS. Torino: Einaudi. Il maschile 
sovraesteso è usato solo per comodità.

2	 Ortner, S.B. 2016. Dark anthropology and its others. Theory since the Eighties. Hau: 
Journal of Ethnographic Theory, 6, 1: 47-73.



﻿

194

Insomma, per gli esponenti della teoria critica, «scavando a fondo» si 
riusciranno a «smascherare» dinamiche di dominio e di potere in ogni con-
testo o pratica sociale. Un atteggiamento completamente anti-wittgenstei-
niano, che presuppone il fatto che ci sia sempre qualcosa da smascherare o 
di misterioso da scoprire3. Dal canto suo, di fronte a chi cerca di «rendere 
la realtà inaccettabile» (56), lo scopo di Chanial è quello di mettere in luce 
la forza del sociale, cercando di «rendere giustizia a ciò che è» (57). Per 
compiere questa operazione il sociologo si richiama all’interazionismo sim-
bolico di Cooley, alle teorie dell’agire comunicativo di Habermas, all’an-
tropologia filosofica di Hannah Arendt. Soprattutto, però, Chanial decide 
di utilizzare il paradigma del dono come bussola per studiare il mondo dei 
rapporti sociali. Il dono viene inteso dall’autore non come una relazione 
strumentale, ma costitutiva: è attraverso il dono che le persone si riconosco-
no vicendevolmente come soggetti, è solo attraverso questo che la società 
sboccia, in una dimensione dove ci si costituisce contemporaneamente tan-
to nell’«essere-se-stessi» quanto nell’«essere insieme».

Ciò che si vuole mettere in luce – come scrive il filosofo morale Fistetti 
nell’introduzione al testo – è che «nella realtà sociale, dunque, non vi è solo il 
dominio, la predazione, la violenza, ma anche la generosità, la cura dell’altro, 
la sollecitudine, la solidarietà, l’empatia, l’amore, l’amicizia» (27). Nonostan-
te questa lettura possa apparire anti-realista – viste le sfide e le violenze che la 
vita porta ad affrontare – «il realismo non è sempre là dove si crede che sia» 
(43). Mettere in luce il lato «luminoso» della forza del sociale non è, come 
potrebbe sembrare, un’operazione ingenua di ricercatori che, per forza di 
cose, si illudono di vedere il bello dove questo non esiste. È un’esigenza di 
osservazione e descrizione del reale in tutta la sua complessità e in tutte le 
sue componenti. Essenziale è ricordarci che «adottare la prospettiva del dono 
non significa, in tutta ingenuità e contro ogni evidenza, mettere tra paren-
tesi le relazioni di potere o di interesse» (30). Il dono non è solo luce: può 
schiacciare, assoggettare, può essere velenoso (il secondo e il terzo capitolo 
del saggio di Chanial si occupano proprio di mostrare questo punto)4. Fatto 
sta che la forza costitutiva del sociale, una forza che si basa sugli individui, 

3	 Secondo Wittgenstein, infatti, spesso risulta poco proficuo andare oltre la descrizione 
delle pratiche alla ricerca di teorie o essenze: cfr. Wittgenstein, L. 1995. Ricerche 
Filosofiche. Torino: Einaudi, § 217.

4	 Componente del dono messa in luce anche da un’etnografia di Clara Gallini riedita un 
anno fa: Cfr. Gallini, C. 2004. Dono e malocchio. Bologna: Pàtron editore.



195

﻿

deriva proprio dal «donare (generosità) affinché l’altro doni (reciprocità)» 
(28). Un doppio legame che consente di comprendere come alcune categorie 
– altruismo ed egoismo ne sono un esempio – siano solo due assoluti non 
compatibili con una realtà ordinaria piena di contraddizioni. 

Da questo punto di vista, trattare il tema del dono ci ricorda che una 
visione manichea del mondo non può che trascurare alcuni aspetti del reale. 
Laddove bene e male – così come giusto e sbagliato – si danno come assoluti 
solo da un punto di vista categoriale, nel vissuto quotidiano, nella relazione 
con altri, queste due dimensioni si mescolano e confondono tra loro. Come 
ci aveva già insegnato Marcel Mauss, infatti, il dono invita a «riconsiderare 
l’articolazione tra libertà e obbligazione» (85), ci invita a sfumare i confini 
tra le categorie. Rileggendo opere di Arendt, Butler e Habermas, Chanial 
mette in luce che: «la vulnerabilità dell’altro può suscitare tanto il gesto di 
sollecitudine – amore, cura e protezione – quanto l’atto di aggressione» 
(93). È proprio a causa di questa costitutiva precarietà del Sé che un mondo 
comune «deve essere incessantemente istituito, protetto, conservato, ripa-
rato a colpi di dono» (94). Guardare al lato luminoso di una vita sociale 
comune non significa non riconoscere il rischio permanente che un’alleanza 
possa degenerare in violenza, in dominio. La generosità può rovesciarsi in 
violenza, così come la reciprocità può diventare potere, secondo la bussola 
del dono tracciata da Chanial (101). Così, leggere le dinamiche sociali sotto 
questa prospettiva può aiutarci a comprendere come le persone diventino 
soggetti attraverso le relazioni, ma anche come possano essere trasformate 
in oggetti, in strumenti. In tal senso «sono le nostre relazioni che ci fanno 
ciò che siamo e chi siamo», e che talvolta ci disfano, ci distruggono (45).

La bussola del dono rimane uno strumento concettuale e idealtipico, 
attraverso il quale Chanial cerca di descrivere molti aspetti delle relazioni 
umane (tra i quali anche quello del lavoro salariato, dello scambio sociale, 
della predazione, della vendetta, etc.). Per ammissione dello stesso autore 
questi aspetti delle relazioni umane «non si ritrovano mai come tali nelle 
relazioni concrete» (108): non esiste una vendetta «pura» o uno scambio 
utilitario «autentico». I confini tra una dimensione e l’altra rimangono 
porosi e le vicende quotidiane sono troppo complesse per essere descritte 
tramite uno strumento euristico. L’invito – che rimane implicito nel testo 
– sembra essere quello di indagare come si manifestino simili dimensioni 
nella vita quotidiana, cercando di comprendere, tramite solide ricerche di 
campo, quanto la lettura di dinamiche sociali attraverso le lenti del dono 
possa aiutarci a osservare al meglio alcuni aspetti del reale.



﻿

196

Nel quinto e sesto capitolo – più accademici e teorici rispetto ai prece-
denti – Chanial cerca di derivare un’etica dalle sue considerazioni riguardo 
al dono e alla reciprocità. Del paradigma relazionale l’autore condivide il 
presupposto di base: tutto è relazione e non esiste nulla al di fuori della 
relazione. Questa assunzione – innegabile – rimane però «assiologicamente 
neutra, normativamente amorfa» (178). Ragionare sul relazionismo, se-
condo il sociologo, non deve portarci a seguire la tendenza decostruzio-
nista a dissolvere ogni singolarità o sostanzialità nella relazionalità pura. 
In questo senso è il dono a venire in aiuto, in quanto ciò che costruisce 
il legame, ma allo stesso tempo «ciò che struttura il soggetto» (190). In-
somma, non sembra esistere un qualcosa che struttura il soggetto e poi 
la relazione, ma che ciò che crea la relazione costruisce allo stesso tempo i 
soggetti coinvolti nella relazione. Riprendendo alcune teorie di Goffman, 
Chanial vuole mettere in luce il fatto che l’ordine della relazione – ordine 
dell’interazione per usare i termini del sociologo statunitense – non è solo 
una forma della socialità, ma la «possibilità stessa della socialità» (191).

Grazie anche all’etnometodologia e ad una lettura «pragmatista» dell’ope-
ra durkheimiana, Chanial cerca di mostrare che le dinamiche di reciprocità 
insite nei rapporti intersoggettivi quotidiani non solo costituiscono i soggetti 
– come gli oggetti – ma creano e ricreano un particolare senso di morale, di 
cosa sia giusto e sbagliato. Un’etica che non è data una volta per tutte, ma che 
«si crea (e si ricrea incessantemente) nella, mediante e per l’azione in comu-
ne, all’interno stesso delle relazioni che intrecciamo nei contesti più concreti 
della nostra vita ordinaria» (200). In questo senso, le società contemporanee 
non dovrebbero più necessitare di una solidarietà sociale egemonicamente 
imposta dall’autorità di istituzioni, ma dovrebbero puntare su di un «impe-
gno condiviso nei confronti delle pratiche» che parta, per così dire, dal basso.

Il testo vuole, seguendo queste riflessioni, essere una sorta di mani-
festo di un certo tipo di socialismo, fondato sul dono e non sul ricatto: 
«un socialismo pratico che discende non tanto da un’ideologia quanto da 
un’esperienza» (298). A muovere simile forma politica dovrebbero essere 
le «forme di generosità e reciprocità assolutamente concrete, grazie alle 
quali ci leghiamo liberamente e obbligatoriamente gli uni agli altri» (299). 
Seguendo tale prospettiva, il neoliberalismo – con la sua logica interna 
di concorrenza generalizzata – non si oppone tanto ad un’idea di Stato, 
quanto all’esistenza stessa della socialità, alla comune interdipendenza che 
costituisce noi come soggetti e come gruppo. L’idea che sta alla base del 
saggio è che gli ideali democratici e di comunità sono «già in atto, negli in-



197

﻿

terstizi della società, nel cuore delle nostre esperienze più ordinarie» (64)5. 
È proprio a partire dalla vita quotidiana che l’Io esce da sé per «arricchirsi 
e allargarsi attraverso il confronto con l’alterità» (70).

Insomma, quella di giustizia non sembra essere un’idea platonica, che 
materializzandosi in un mondo transeunte e imperfetto si corrompe, ma 
pare «radicata anzitutto nel cuore delle relazioni interumane più ordinarie» 
(297). È da questo presupposto che l’autore vuole leggere e osservare certe 
dinamiche contemporanee – come quella del reddito universale, del care, 
dell’ospitalità – sotto le lenti del dono (in particolare nella quarta sezione 
del libro). Adottare questa prospettiva non significa per nulla essere «sod-
disfatti dell’esistente» (51), ma, forse, sottoporlo ad una critica ancora più 
intensa e forte di quanto non possa fare una teoria critica pura.

Un testo del genere non può che essere di fondamentale importanza 
nel contesto italiano: nel 2017 la pubblicazione del volume Stato, violenza, 
libertà (curato da Fabio Dei e Caterina Di Pasquale) aveva acceso un di-
battito intenso e fecondo tra difensori e detrattori della cosiddetta Theory6. 
Spesso tra gli esponenti sembrano crearsi polarizzazioni dalle quali risulta 
difficile liberarsi. Dovremmo chiederci, però, da scienziati sociali e umani, 
se è questo ciò che ci auguriamo, o se sia meglio mostrarsi davvero critici, 
nel senso di sentirci in dovere di mettere sempre in discussione le categorie 
che utilizziamo (qualsiasi esse siano, dono e potere incluse), per non ridur-
re o essenzializzare il mondo o l’essere umano.

Laddove oggi le idee e i concetti dell’antropologia cosiddetta «critica» 
sembrano aver affollato i corridoi delle nostre facoltà, Chanial, da sociologo, 
propone un’alternativa. Una via di fuga che non solo mette in discussione 
la teoria critica con solidi concetti teorici, ma che può ispirare – seppur im-
plicitamente – nuovi ambiti di ricerche pragmatiche, nuove prospettive di 
ricerca su un campo forse apparentemente meno violento o affascinante, ma 
più aderente al reale, meno stereotipato. Insomma, forse non dovremmo solo 
voler sognare un mondo migliore, ma rendere giustizia e dare dignità a ciò che 
già esiste, fidandoci di «un’alternativa a questo sguardo disincantato» (30).
								      

Alessandro Bianco

5	 Concetto simile a quello di «comunismo della vita quotidiana» presente nelle opere di 
Graeber. Cfr. Graeber, D. 2012. Debito. I primi 5000 anni. Milano: il Saggiatore.

6	 Dei, F. & Di Pasquale, C. (a cura di) 2017. Stato, violenza, libertà. La «critica del potere» 
e l’antropologia contemporanea. Roma: Donzelli.




