RECENSIONI






SAPIENZA 'Uomo, vol. XV (2025) 8 © Author® (c)(DOO)

UNIVERSITA EDITRICE n. 1, pp. 193-198 E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

P. Chanial, Le nostre generose reciprocita. Tessere la trama di un mondo comu-

ne, Mimesis, Milano, 2023, 340 pp., ISBN 9788857599083

Philippe Chanial ¢ stato direttore editoriale della Revue du MAUSS fino
alla data della sua prematura scomparsa, lo scorso 17 dicembre a soli 57 anni.
La rivista — che, data la sua fama, non ha bisogno di lunghe presentazioni — &
attiva dal 1981. Qui filosofi, antropologi, sociologi, psicanalisti, economisti
e altri scienziati umani e sociali hanno trovato un rifugio in cui poter riflet-
tere sull’'argomento del dono, declinato nelle sue piti svariate sfaccettature'.

Il libro in questione si pone in continuita con gli argomenti di interesse
della rivista e, di pit, la sua ipotesi centrale ¢ che il dono, lontano dall’esse-
re solo un atto performativo o una relazione umana tra tante, costituisca «la
forma stessa delle relazioni umane, la forma dell’insieme delle forme socia-
li» (74). Insomma, secondo Chanial, niente dono significa niente socialita,
niente soggetto né oggetto. Senza dono non si potrebbe esistere in nessun
modo in quanto esseri sociali: «le nostre generose reciprocita definiscono le
condizioni costitutive della socialita in quanto tale» (50).

In linea con questa visione, i primi capitoli del testo si occupano di
mostrare il posizionamento dell’autore allinterno del dibattito contem-
poraneo sugli studi sociali. Secondo I'antropologa Sherry Ortner, a partire
dagli anni ’80, le nostre discipline hanno virato verso una dark anthro-
pology, la quale ¢ caratterizzata da una sorta di «sociofobia*». Proprio per
contrapporsi a questa tendenza, Chanial vuole che si legga il presente libro
come «un elogio decisamente “sociofilico” della delicata essenza del sociale
e delle relazioni umane» (31). Secondo l'autore, quando a descrivere il
mondo sono gli esponenti della cosiddetta zeoria critica, siamo di fronte a
una «teoria totalizzante della societa, dove il potere s'insinua in ogni fes-
sura della vita, e non esiste nulla al di fuori di esso» (32). Seguendo queste
narrazioni, tutto il mondo relazionale rimane imbrigliato nelle gabbie di
un potere pervasivo, onnipresente.

1 Per una storia della rivista si rimanda all’introduzione al libro di Chanial del filosofo

Francesco Fistetti, e anche all'introduzione al Saggio sul Dono di Mauss scritta da
Marco Aime. Cfr. Aime, M. 2002. Da Mauss al MAUSS. Torino: Einaudi. Il maschile
sovraesteso ¢ usato solo per comodita.

2 Ortner, S.B. 2016. Dark anthropology and its others. Theory since the Eighties. Hau:
Journal of Ethnographic Theory, 6, 1: 47-73.

193



Insomma, per gli esponenti della teoria critica, «scavando a fondo» si
riusciranno a «smascherare» dinamiche di dominio e di potere in ogni con-
testo o pratica sociale. Un atteggiamento completamente anti-wittgenstei-
niano, che presuppone il fatto che ci sia sempre qualcosa da smascherare o
di misterioso da scoprire®. Dal canto suo, di fronte a chi cerca di «rendere
la realta inaccettabile» (56), lo scopo di Chanial ¢ quello di mettere in luce
la forza del sociale, cercando di «rendere giustizia a cid che & (57). Per
compiere questa operazione il sociologo si richiama all’'interazionismo sim-
bolico di Cooley, alle teorie dell’agire comunicativo di Habermas, all’an-
tropologia filosofica di Hannah Arendt. Soprattutto, perd, Chanial decide
di utilizzare il paradigma del dono come bussola per studiare il mondo dei
rapporti sociali. Il dono viene inteso dall’autore non come una relazione
strumentale, ma costitutiva: ¢ attraverso il dono che le persone si riconosco-
no vicendevolmente come soggetti, ¢ solo attraverso questo che la societa
sboccia, in una dimensione dove ci si costituisce contemporaneamente tan-
to nell’«essere-se-stessi» quanto nell’«essere insiemen.

Cio che si vuole mettere in luce — come scrive il filosofo morale Fistetti
nell'introduzione al testo — ¢ che «nella realta sociale, dunque, non vi ¢ solo il
dominio, la predazione, la violenza, ma anche la generosita, la cura dell’altro,
la sollecitudine, la solidarieta, 'empatia, I'amore, 'amicizia» (27). Nonostan-
te questa lettura possa apparire anti-realista — viste le sfide e le violenze che la
vita porta ad affrontare — «il realismo non ¢ sempre la dove si crede che sia»
(43). Mettere in luce il lato «luminoso» della forza del sociale non ¢, come
potrebbe sembrare, un’operazione ingenua di ricercatori che, per forza di
cose, si illudono di vedere il bello dove questo non esiste. E un'esigenza di
osservazione e descrizione del reale in tutta la sua complessita e in tutte le
sue componenti. Essenziale ¢ ricordarci che «adottare la prospettiva del dono
non significa, in tutta ingenuitd e contro ogni evidenza, mettere tra paren-
tesi le relazioni di potere o di interesse» (30). Il dono non ¢ solo luce: puo
schiacciare, assoggettare, puo essere velenoso (il secondo e il terzo capitolo
del saggio di Chanial si occupano proprio di mostrare questo punto)®. Fatto
sta che la forza costitutiva del sociale, una forza che si basa sugli individui,

Secondo Wittgenstein, infatti, spesso risulta poco proficuo andare oltre la descrizione
delle pratiche alla ricerca di teorie o essenze: cfr. Wittgenstein, L. 1995. Ricerche
Filosofiche. Torino: Einaudi, § 217.

Componente del dono messa in luce anche da un’etnografia di Clara Gallini riedita un
anno fa: Cfr. Gallini, C. 2004. Dono e malocchio. Bologna: Patron editore.

194



deriva proprio dal «donare (generositd) afhinché l'altro doni (reciprocita)»
(28). Un doppio legame che consente di comprendere come alcune categorie
— altruismo ed egoismo ne sono un esempio — siano solo due assoluti non
compatibili con una realtd ordinaria piena di contraddizioni.

Da questo punto di vista, trattare il tema del dono ci ricorda che una
visione manichea del mondo non puo che trascurare alcuni aspetti del reale.
Laddove bene e male — cosi come giusto e sbagliato — si danno come assoluti
solo da un punto di vista categoriale, nel vissuto quotidiano, nella relazione
con altri, queste due dimensioni si mescolano e confondono tra loro. Come
ci aveva gia insegnato Marcel Mauss, infatti, il dono invita a «riconsiderare
Particolazione tra liberta e obbligazione» (85), ci invita a sfumare i confini
tra le categorie. Rileggendo opere di Arendt, Butler ¢ Habermas, Chanial
mette in luce che: «la vulnerabilita dell’altro puo suscitare tanto il gesto di
sollecitudine — amore, cura e protezione — quanto l'atto di aggressione»
(93). E proprio a causa di questa costitutiva precarieta del Sé che un mondo
comune «deve essere incessantemente istituito, protetto, conservato, ripa-
rato a colpi di dono» (94). Guardare al lato luminoso di una vita sociale
comune non significa non riconoscere il rischio permanente che un’alleanza
possa degenerare in violenza, in dominio. La generosita pud rovesciarsi in
violenza, cosi come la reciprocita puo diventare potere, secondo la bussola
del dono tracciata da Chanial (101). Cosi, leggere le dinamiche sociali sotto
questa prospettiva puo aiutarci a comprendere come le persone diventino
soggetti attraverso le relazioni, ma anche come possano essere trasformate
in oggetti, in strumenti. In tal senso «sono le nostre relazioni che ci fanno
cid che siamo e chi siamo», e che talvolta ci disfano, ci distruggono (45).

La bussola del dono rimane uno strumento concettuale e idealtipico,
attraverso il quale Chanial cerca di descrivere molti aspetti delle relazioni
umane (tra i quali anche quello del lavoro salariato, dello scambio sociale,
della predazione, della vendetta, etc.). Per ammissione dello stesso autore
questi aspetti delle relazioni umane «non si ritrovano mai come tali nelle
relazioni concrete» (108): non esiste una vendetta «pura» o uno scambio
utilitario «autentico». I confini tra una dimensione e Ialtra rimangono
porosi e le vicende quotidiane sono troppo complesse per essere descritte
tramite uno strumento euristico. Linvito — che rimane implicito nel testo
— sembra essere quello di indagare come si manifestino simili dimensioni
nella vita quotidiana, cercando di comprendere, tramite solide ricerche di
campo, quanto la lettura di dinamiche sociali attraverso le lenti del dono
possa aiutarci a osservare al meglio alcuni aspetti del reale.

195



Nel quinto e sesto capitolo — pitt accademici e teorici rispetto ai prece-
denti — Chanial cerca di derivare un’etica dalle sue considerazioni riguardo
al dono e alla reciprocita. Del paradigma relazionale I'autore condivide il
presupposto di base: tutto ¢ relazione e non esiste nulla al di fuori della
relazione. Questa assunzione — innegabile — rimane pero «assiologicamente
neutra, normativamente amorfa» (178). Ragionare sul relazionismo, se-
condo il sociologo, non deve portarci a seguire la tendenza decostruzio-
nista a dissolvere ogni singolarita o sostanzialita nella relazionalitd pura.
In questo senso ¢ il dono a venire in aiuto, in quanto cio che costruisce
il legame, ma allo stesso tempo «cid che struttura il soggetto» (190). In-
somma, non sembra esistere un gualcosa che struttura il soggetto e poi
la relazione, ma che cid che crea la relazione costruisce allo stesso tempo i
soggetti coinvolti nella relazione. Riprendendo alcune teorie di Goffman,
Chanial vuole mettere in luce il fatto che l'ordine della relazione — ordine
dell'interazione per usare i termini del sociologo statunitense — non ¢ solo
una forma della socialitd, ma la «possibilita stessa della socialita» (191).

Grazie anche all'etnometodologia e ad una lettura «pragmatista» dell’ope-
ra durkheimiana, Chanial cerca di mostrare che le dinamiche di reciprocita
insite nei rapporti intersoggettivi quotidiani non solo costituiscono i soggetti
— come gli oggetti — ma creano e ricreano un particolare senso di morale, di
cosa sia giusto e sbagliato. Un’etica che non ¢ data una volta per tutte, ma che
«si crea (e si ricrea incessantemente) nella, mediante e per 'azione in comu-
ne, all'interno stesso delle relazioni che intrecciamo nei contesti pili concreti
della nostra vita ordinaria» (200). In questo senso, le societd contemporanee
non dovrebbero pili necessitare di una solidarieta sociale egemonicamente
imposta dall’autorita di istituzioni, ma dovrebbero puntare su di un «impe-
gno condiviso nei confronti delle pratiche» che parta, per cosi dire, dal basso.

Il testo vuole, seguendo queste riflessioni, essere una sorta di mani-
festo di un certo tipo di socialismo, fondato sul dono e non sul ricatto:
«un socialismo pratico che discende non tanto da ur’ideologia quanto da
un’esperienza» (298). A muovere simile forma politica dovrebbero essere
le «forme di generosita e reciprocita assolutamente concrete, grazie alle
quali ci leghiamo liberamente e obbligatoriamente gli uni agli altri» (299).
Seguendo tale prospettiva, il neoliberalismo — con la sua logica interna
di concorrenza generalizzata — non si oppone tanto ad un’idea di Stato,
quanto all’esistenza stessa della socialitd, alla comune interdipendenza che
costituisce 707 come soggetti e come gruppo. Lidea che sta alla base del
saggio ¢ che gli ideali democratici e di comunita sono «gia in atto, negli in-

196



terstizi della societ, nel cuore delle nostre esperienze pili ordinarie» (64)°.
E proprio a partire dalla vita quotidiana che I'To esce da sé per «arricchirsi
e allargarsi attraverso il confronto con I'alterita» (70).

Insomma, quella di giustizia non sembra essere un'idea platonica, che
materializzandosi in un mondo transeunte e imperfetto si corrompe, ma
pare «radicata anzitutto nel cuore delle relazioni interumane pit ordinarie»
(297). E da questo presupposto che I'autore vuole leggere e osservare certe
dinamiche contemporanee — come quella del reddito universale, del care,
dell’ospitalita — sotto le lenti del dono (in particolare nella quarta sezione
del libro). Adottare questa prospettiva non significa per nulla essere «sod-
disfatti dell’esistente» (51), ma, forse, sottoporlo ad una critica ancora pit
intensa e forte di quanto non possa fare una teoria critica pura.

Un testo del genere non pud che essere di fondamentale importanza
nel contesto italiano: nel 2017 la pubblicazione del volume Stato, violenza,
liberta (curato da Fabio Dei e Caterina Di Pasquale) aveva acceso un di-
battito intenso e fecondo tra difensori e detrattori della cosiddetta 7heory®.
Spesso tra gli esponenti sembrano crearsi polarizzazioni dalle quali risulta
difficile liberarsi. Dovremmo chiederci, pero, da scienziati sociali e umani,
se ¢ questo cio che ci auguriamo, o se sia meglio mostrarsi davvero critici,
nel senso di sentirci in dovere di mettere sempre in discussione le categorie
che utilizziamo (qualsiasi esse siano, dono e potere incluse), per non ridur-
re o essenzializzare il mondo o 'essere umano.

Laddove oggi le idee e i concetti dell'antropologia cosiddetta «critica»
sembrano aver affollato i corridoi delle nostre facoltd, Chanial, da sociologo,
propone un’alternativa. Una via di fuga che non solo mette in discussione
la teoria critica con solidi concetti teorici, ma che puo ispirare — seppur im-
plicitamente — nuovi ambiti di ricerche pragmatiche, nuove prospettive di
ricerca su un campo forse apparentemente meno violento o affascinante, ma
pilt aderente al reale, meno stereotipato. Insomma, forse non dovremmo solo
voler sognare un mondo migliore, ma rendere giustizia e dare dignita a cid che
gia esiste, fidandoci di «un’alternativa a questo sguardo disincantato» (30).

Alessandro Bianco

Concetto simile a quello di «comunismo della vita quotidiana» presente nelle opere di
Graeber. Cfr. Graeber, D. 2012. Debito. I primi 5000 anni. Milano: il Saggiatore.

¢ Dei, E & Di Pasquale, C. (a cura di) 2017. Stato, violenza, liberta. La «critica del potere»
e lantropologia contemporanea. Roma: Donzelli.

197






