
213

L’Uomo, vol. XV (2025)
n. 1, pp. 213-220

© Author (s) 
E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

A. Gribaldo, V. Ribeiro Corossacz, Antropologia e femminismo. Storia, etno-
grafia, concetti, Carocci, Roma, 2025, 212 pp., ISBN 978-88-290-3273-0

Antropologia e femminismo è il titolo dell’ultimo libro scritto a quattro 
mani da Alessandra Gribaldo e Valeria Ribeiro Corossacz in cui, già dal 
sottotitolo Storia, etnografia, concetti, è possibile notare come la volontà 
delle autrici sia quella di attraversare trasversalmente gli sviluppi nel campo 
dell’antropologia seguendo il filo delle articolazioni di genere, pensate in 
un rapporto di co-costruzione con le declinazioni della costruzione della 
razza e della classe. Assumendo come antecedente per il contesto italiano il 
lavoro di Mila Busoni1, il volume prende l’avvio constatando quanto «af-
fermare che il genere è socialmente costruito non basta. È semplicemente 
il presupposto di una prospettiva antropologica» (9). Di conseguenza, le 
antropologhe si dirigono verso un’analisi del significato della categoria di 
costruzione sociale, rilevando i conflitti che emergono intorno al genere 
non solo rispetto alle realtà affrontate, «ma anche rispetto agli strumenti 
stessi, le nozioni, il linguaggio che adoperiamo in antropologia» (9). La 
relazione tra questi due campi del sapere – femminismo e antropologia – è 
considerata nella sua complessità irrisolta. Con parole che sembrano rie-
cheggiare quelle di Marilyn Strathern2, ci viene detto quanto 

il femminismo come sapere e pratica è multidisciplinare, che ha tra i suoi obiet-
tivi interrogare le forme di conoscenza e produzione di saperi, e che l’antropolo-
gia ha una storia densa che permette di rimettere costantemente in discussione i 
propri presupposti epistemologici a partire dal campo etnografico (10).

La awkard relationship tra queste discipline, allora, viene assunta come 
pungolo che l’una rivolge verso l’altra, un «dispositivo che fa sbocciare 
riflessioni e crescita di un pensiero critico» (10).

Il testo si struttura in cinque sezioni principali. Nel primo capitolo, 
Una diversa storia dell’antropologia, vengono ripercorsi alcuni sviluppi della 
disciplina a partire dalla seconda metà del ‘900 da una prospettiva di gene-
re, situando la nascita di quella che inizialmente veniva chiamata antropo-

1	 Busoni, M. 2000. Genere, sesso, cultura. Uno sguardo antropologico. Roma: Carocci.
2	 Strathern, M. 1987. An Awkard Relationship: The case of Feminism and Anthropology. 

Sign: Journal of Women in Culture and Society, 12, 2: 276-92.



﻿

214

logia delle donne negli anni ‘70 – principalmente in Occidente e in alcuni 
paesi del Sud globale – in concomitanza con l’emergere dei movimenti 
femministi, omosessuali e queer3, impegnati nella lotta contro l’oppressio-
ne che affrontavano quotidianamente. Due pubblicazioni vengono prese a 
riferimento di questo momento iniziale, Woman, Culture, and Society cu-
rato da Michelle Zimbalist Rosaldo e Louise Lamphere del 19744 e Toward 
an Anthropology of Women a cura di Rayna Rapp Reiter del 19755. In en-
trambi i testi viene messa al centro la necessità di combattere il pregiudizio 
maschile nell’etnografia che aveva portato a invisibilizzare l’esperienza e la 
voce delle donne e, attraverso tale mossa, far emergere le differenti posi-
zioni nelle gerarchie sociali che donne e uomini occupavano e occupano 
nei vari contesti. Da critiche come quella sopra accennata deriva ciò che le 
autrici indicano come uno dei contributi centrali – seppur spesso misco-
nosciuto – che l’antropologia di genere ha apportato alla disciplina e cioè 

la comprensione di quanto sia rilevante per la ricercatrice e il ricercatore di 
riconoscere il proprio posizionamento, in particolare nei rapporti di genere, 
dentro la società da cui si proviene. Questo posizionamento condiziona infatti 
l’esperienza di ricerca e di indagine etnografica e la definizione stessa dell’og-
getto da indagare (23).

Il discorso sul posizionamento, tuttavia, è stato utilizzato anche contro 
le riflessioni di genere poiché, come notano le antropologhe, tale parzialità 
è stata una delle critiche che più di frequente l’antropologia di genere si è 
sentita rivolgere, accusata di prendere in considerazione solo una parte del 
tessuto sociale. Anche in questo caso però l’opportunità che i due saperi 
giochino da pungolo l’uno per l’altro torna come possibilità di rifuggire 
da semplificazioni teoriche. Ricorrendo alle riflessioni di Nicole-Claude 
Mathieu6, Gribaldo e Corossacz ci ricordano come

3	 Per una discussione sull’uso e il significato del termine queer si rimanda alla descrizione 
che ne fanno le autrici del testo qui presentato a pagina 153. Per una discussione che 
problematizza anche la relazione tra teorie/pratiche queer e il movimento LGBTQIA+, 
invece, si rimanda al testo del 2017 di Lorenzo Bernini Le teorie Queer (nello specifico 
alla sezione 3.1 movimenti queer e teorie queer), pubblicato da Mimesis.

4	 Rosaldo, M.Z., & Lamphere, L. (a cura di) 1974. Woman, Culture, and Society. 
Stanford: Stanford University Press.

5	 Reiter, R.R. (a cura di) 1975. Toward an Anthropology of Women. New York: Monthly 
Review Press.

6	 Mathieu, N.C. 1989. Critiche epistemologiche sulla problematica dei sessi nel discorso 



215

﻿

l’antropologia delle donne fosse un’antropologia dei sessi, ossia un’antropolo-
gia che si concentra sull’“analisi del funzionamento sociale e della definizione 
reciproca dei sessi (in cui reciproca, dialettica, non significa egualitaria)” (Ma-
thieu, 1991, p. 81). Non si tratta quindi di ‘aggiungere’ informazioni sulle 
donne, ma di riconoscere la relazione sociale che costituisce i gruppi di sesso 
come “elementi di uno stesso sistema strutturale” (ivi, p. 37) (24).

Rimettendo in discussione l’unità delle narrazioni e la pluralità dei 
luoghi dai quali si prende parola, l’antropologia femminista e di genere 
contribuì alla problematizzazione di una visione omogenea delle cultu-
re, facendone emergere le asimmetrie interne. In tal senso, le riflessioni 
dell’antropologia femminista possono essere lette come facenti parte di 
quel movimento che porterà a rimettere in discussione l’autorità etnogra-
fica e a complessificare i vari momenti della relazione tra ricercatore/ricer-
catrice e soggettività incontrate. Attraversare i territori dell’antropologia di 
genere, allora, significa intraprendere un costante lavoro di confronto con 
le dinamiche di potere che innervano anche i rapporti tra femminismi/te-
orie di genere occidentali e non occidentali7, prodotti da soggetti razzializ-
zati o scevri da tali intersezioni, detentori di capitale economico o meno8; 
attenzione che nel testo non manca di essere sottolineata. 

Nel secondo capitolo, Dentro il dibattito natura/cultura, Gribaldo e 
Corossacz partono dalla costatazione che «per quanto riguarda la specie 
umana, il rapporto tra natura e cultura deve essere compreso nei termini 
di una continua mutua determinazione» (43). Eterosessualità, maschile, 
femminile, famiglia e filiazione, per nominarne alcune, sono perciò cate-
gorie che – nello stesso modo con cui la disciplina ha imparato a diffida-
re di descrizioni che ricorrono a un autoevidente concetto di natura per 
spiegare altri ambiti dell’esperienza – vanno indagate in quel punto in cui 
il materiale si co-costruisce con il simbolico. Le autrici ripercorrono dun-
que i dibattiti che si sono susseguiti attorno alle nozioni di sesso e genere, 

etno-antropologico. DWF, 10-11: 8-54.
7	 Tanto «occidentali» quanto «non-occidentali» sono termini problematici che 

non vogliono suggerire un’omogeneità interna alle categorie né una fissità del loro 
contenuto. L’utilizzo di tali nozioni risponde dunque a una necessità di sintesi che non 
permette la problematizzazione delle stesse in questa sede.  

8	 Cfr. Ong, A. 1988. Colonialism and modernity: Feminist Re-presentations of Women 
in Non Western Societies. Inscriptions, 3-4: 79-93.



﻿

216

in prima istanza problematizzando lo sguardo biomedico e la nozione di 
sesso biologico. Affrontano la questione mettendo a tema due ordini del 
discorso: 1) capire cosa è il sesso biologico per le scienze biomediche e 2) 
osservare l’uso sociale che viene fatto dei saperi sulla natura biologica degli 
esseri umani (47). Le dicotomie con le quali il mainstream occidentale è 
abituato a leggere i corpi ne escono decostruite attraverso il ricorso ai lavori 
di scienziat* appartenenti sia al campo delle scienze sociali sia di quelle 
definite dure, come ad esempio quelli di Fausto-Sterling provenienti dal 
campo della biologia dove 

propone di abbandonare l’approccio in cui si cercano le radici causali dei 
comportamenti degli esseri viventi nella sfera della natura – nei geni – e di 
ragionare attraverso l’approccio della Development System Theory, basata sulle 
idee di sistema e di sviluppo, elaborata nel campo delle scienze biologiche e 
psicologiche (50).

Liberandosi da una visione dicotomica di natura e cultura – che molto 
spesso ricalca una visione dicotomica tra sesso e genere – Gribaldo e Co-
rossacz ci suggeriscono che diviene «più facile pensare che sia il genere a 
precedere il sesso, ovvero osservare come sono le relazioni storico-sociali che 
costruiscono, in diverse società ed epoche storiche, il genere maschile come il 
gruppo dominante e il genere femminile come il gruppo oppresso» (51). Tra 
le altre tematiche affrontate nel capitolo emergono, inoltre, le «critiche del 
genere dal Sud Globale» (74). Vengono cioè prese in esame le contestazioni 
di studios* provenienti da paesi attraversati da logiche coloniali che mettono 
in discussione un uso a-storico e universalizzante delle categorie di genere e 
sessualità. Ricorrendo alle parole di María Lugones9, le autrici ci dicono che 

il genere come categoria analitica risponde a forme organizzative specifiche del 
moderno sistema capitalista di origine europea che si basano sulla reificazione 
del dimorfismo sessuale, sulla dicotomia femminile/maschile e sull’eteroses-
sualità riproduttiva come norma sociale (75). 

La filosofa argentina nei suoi lavori testimonierebbe, infatti, dell’impo-
sizione di tali caratteristiche in Abya Yala/America latina e dei modi in cui 
la colonizzazione colpì le donne e i soggetti non binari indigeni. 

9	 Lugones, M.C. 2007. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System. 
Hypatia, 22, 1: 186-209; Lugones, M.C. 2008. Colonialidad y género, Tabula rasa, 9: 
73-101.



217

﻿

Nel terzo capitolo, Genere, campo e teoria etnografica, vengono portate 
alla luce una serie di figure rimaste nell’ombra, come Dina Dreyfus – an-
tropologa ricordata principalmente per essere stata la moglie di Claude 
Lévi-Strauss –, Barbara Freire-Marreco e Zora Neale Hurston, e gli ostacoli 
che incontrarono dentro e fuori dall’accademia. Anche in questo caso, il 
testo restituisce uno sguardo interessato alle intersezioni delle oppressioni 
femminili con quelle coinvolte nell’appartenenza ad altri gruppi notan-
do – insieme a Irma P. McClaurin, curatrice del volume Black feminist 
anthropology del 2001 – la necessità di creare una propria genealogia per 
rompere il silenzio istituzionale nel canone insegnato, anche nei confronti 
della bianchezza. Il capitolo si chiude con una riflessione sugli anni ‘80 in 
antropologia e su quel momento di crisi della rappresentazione – di cui 
Writing Culture è un esempio ricorrente – in cui l’autorità etnografica e 
l’oggettività delle produzioni antropologiche vengono reinterrogate. 

Gribaldo e Corossacz, in riferimento all’idea che la natura parziale delle 
verità etnografiche sia celebrata come una novità assoluta, «tanto da essere 
indicata come una svolta nel campo antropologico» (105), contrappon-
gono una ricostruzione che vede numerosi antecedenti nella tradizione 
dell’antropologia femminista. Rilevano un doppio paradosso, da un lato 
«l’approccio femminista ha posto per primo il problema della parzialità 
dello sguardo etnografico, delle dinamiche di potere e della necessità del 
posizionamento», dall’altro «il giudizio di parzialità è la critica costante 
rivolta alle femministe, indicate come coloro che si occupano di donne e 
non di temi generali» (106). Non negano la carica di rottura che Writing 
Culture ha avuto per il panorama dell’antropologia, ma riconoscono una 
continuità tra il testo e un’abitudine presente nel canone della disciplina 
che invisibilizza le voci delle donne e femministe. Vale la pena, dunque, 
nominare la risposta che il libro di Clifford e Marcus ricevette con la pub-
blicazione di Women Writing Culture10 a cura di Ruth Behar e Deborah 
Gordon, in cui vengono illustrate le varie modalità di scrittura innovativa 
prodotte da studiose non bianche, e sottolineare – seguendo le orme del 
volume qui analizzato – che Behar

nell’introduzione a Women writing culture ha osservato come il libro non sia 
stato una semplice risposta a Writing culture, ma sia stato ispirato egualmente 

10	 Behar, R. & Gordon, D. (a cura di) 1995. Women Writing Culture. Berkeley: University 
of California Press.



﻿

218

dal libro, a cura di Cherríe Moraga e Gloria Anzaldúa, This Bridge Called My 
Back (Moraga, Anzaldúa, 1983), scritto da lesbiche, donne nere e apparte-
nenti a gruppi minoritari che richiamavano la necessità di incorporare nella 
produzione femminista bianca di classe media le differenze e le disuguaglianze 
relative al posizionamento razziale e sessuale (107).

Femminismo, pertanto, come spazio di critica e sperimentazione, ma 
anche spazio che entrerà in crisi nel momento in cui il suo «oggetto» si 
de-essenzializzerà e moltiplicherà al tempo stesso. 

Nel quarto capitolo, Famiglie, parentele, riproduzione, relazionalità, 
come suggerisce il titolo, viene messo al centro della discussione il tema 
della relazionalità e i modi in cui storicamente è stato affrontato in an-
tropologia. All’interno di tale ambito vengono riconosciuti i contributi 
che le riflessioni di genere hanno apportato alla critica delle nozioni di 
parentela, dell’uso della sessualità e della riproduzione. «La “sfida femmi-
nista alla teoria della parentela” (Collier, Yanagisako, 1987, p. 4) nasce 
negli anni Settanta sull’onda dei movimenti femministi e dimostra quanto 
genere e parentela rimandino costantemente l’uno all’altra costituendosi 
mutualmente» (117). Vengono ripercorsi i principali dibattiti attorno a 
quelli che sono stati temi centrali per tale area di studi, e cioè il rapporto 
tra matrimonio e i sistemi di alleanza e quello tra filiazione e discendenza.

L’accoppiamento eterosessuale (matrimonio/alleanza), la nascita e il legame di 
sangue (filiazione/discendenza) sono stati considerati dall’antropologia pilastri 
concettuali indiscutibili nella produzione della parentela: prodotto degli uni-
versali biologici della specie umana. E questo nonostante si sappia quanto le 
società possano definire differentemente la parentela (diverse concezioni del 
processo riproduttivo, dei rapporti tra i sessi, dell’appartenenza ai gruppi so-
ciali) e quanto ciò che chiamiamo ‘biologico’ possa variare molto di significato 
nei contesti specifici (118).

Infine, nell’ultimo capitolo, Corpi e sessualità non binarie e queer, si 
guarda alla produzione sociale del corpo all’interno dei meccanismi di 
potere. Il riferimento teorico dal quale si parte qui è Foucault, seguendo 
la linea di un potere pensato non tanto come «un’ingiunzione che viene 
dall’alto, ma una rete produttiva che attraversa i corpi. In questo modo il 
potere, più che un’istanza negativa che avrebbe per funzione semplicemen-
te la repressione della sessualità, produce piacere, forma un sapere, genera 
discorsi» (148). Viene ricordata la tesi foucaultiana secondo la quale la mo-
dernità avrebbe come tratto distintivo l’emersione dei temi della sessualità 



219

﻿

e della riproduzione come campi discorsivi all’interno dei quali si produce 
la verità del soggetto, con il ruolo centrale che le istituzioni scolastiche, sa-
nitarie, carcerarie e lavorative svolgono nel processo di addomesticamento 
dei corpi. Come ci dicono le autrici 

nonostante Foucault abbia avuto un rapporto poco approfondito con la produ-
zione femminista e non si sia occupato in particolare delle questioni relative alla 
differenza di genere, le riflessioni che si producono nel movimento femminista, 
negli stessi anni in cui il filosofo insegnava e scriveva, convergono su molte po-
sizioni: sulla messa in questione di un soggetto storico universale e sul fatto che 
il corpo è una costruzione storica. Foucault presenta una posizione nettamente 
anti-essenzialista: la sessualità non è una sfera originaria, legata alla biologia 
umana, alla fisiologia immanente della sua costituzione che si proietta negli 
attributi che noi oggi definiamo di genere. Le analisi di Foucault su come l’indi-
viduo è il prodotto del potere sono state riprese da una letteratura femminista e 
antropologica anche per comprendere come il genere è un dispositivo, un mec-
canismo, che posiziona il soggetto attraverso pratiche, non un’ontologia (149).

Su tali temi del soggetto e della soggettività – nei modi in cui è pla-
smato dal potere ma anche in quelli in cui resiste e trova la sua agency 
– si delinea nel volume lo spazio in cui nell’antropologia è stata messa in 
discussione l’eteronormatività e la fissità delle identità sessuali, al confi-
ne tra femminismi e produzione queer attorno agli anni Novanta. Vie-
ne ripercorsa la traiettoria delle feminist sex wars in cui si contrapposero 
da una parte il gruppo Women Against Pornography (WAP), intento ad 
allargare una definizione di pornografia «includendo immagini e parole 
considerate lesive e oggettificanti nei confronti delle donne, da censurare 
in quanto considerate tout court una violenza contro le donne», dall’altra, 
invece, «donne militanti e studiose che consideravano questa visione una 
minaccia alla libertà femminile e che proponevano di analizzare differenti 
forme di sessualità non eteronormata e differenti immaginari» (151). Due 
nomi importanti dell’antropologia di genere e queer – Gayle Rubin ed 
Esther Newton – rientrarono in questa ultima corrente. Rubin, in seguito, 
esprimerà la necessità di considerare separatamente sessualità e genere, così 
da poter riflettere in modo più attento sulle dinamiche che li attraversano.

Le lesbiche, ad esempio, sono senz’altro oppresse in quanto donne, ma anche 
in quanto queer e ‘pervertite’, a causa del funzionamento della stratificazione 
sessuale: le lesbiche hanno sofferto molte delle stesse sanzioni sociali inflitte 
agli uomini gay, ai travestiti e alle prostitute, e a tutte e tutti coloro che presen-
tano una sessualità non normata (Rubin, 1999) (153).



﻿

220

Nelle pagine che seguono le autrici riattraversano i modi in cui nell’an-
tropologia, a partire dagli anni Ottanta e Novanta, si è approfondito quello 
che chiamano «lo studio di arrangiamenti di sesso e genere diversi da quelli 
del binarismo dominante in Occidente», con l’obiettivo di studiare «figure 
presenti in contesti etnografici e storici diversi da quello occidentale che, 
non inquadrandosi completamente nella dicotomia femminile/maschile, 
eterosessuale/omosessuale, restituivano un’idea di corpo come portatore 
e allo stesso tempo manipolatore di identità, sfidando l’idea occidentale 
di corpo e identità sessuale» (156). Viene complessificata e criticata la ca-
tegoria di terzo genere (159), discusso il tema della «soggettività erotica 
dell’etnografa sul campo» (171), riesaminato l’uso delle categorie queer e 
transgender quando applicato a popolazioni che «non definiscono queste 
identità o categorie come distinte» (173), viene inoltre passato in rassegna 
il tema delle relazionalità gay, lesbiche e queer (177) e il nesso tra queerness 
e logiche coloniali/neocoloniali (181).

In conclusione, il libro presenta un panorama ricco tanto di prospettive 
quanto di controversie su cui poter tornare per indagare lo statuto delle 
nostre categorie. Tra queste, si potrebbe interrogare la scelta del titolo, per-
ché antropologia e femminismo e non, ad esempio, antropologia dei generi? 
Senza negare il ruolo di primo piano che la tradizione femminista ha avuto 
nell’emersione dell’antropologia di o dei generi, né pensare che le termi-
nologie in uso oggi siano prive di problematicità – discusse tra l’altro nel 
volume – la critica all’essenzialismo o al riduzionismo biologico potrebbe 
farci titubare di fronte a tale titolo per un’opera che al suo interno propone 
sia un dialogo irrisolto – ma fertile – tra antropologia e femminismo, sia 
un dialogo altrettanto vivace tra femminismi e transfemminismi, teorie 
queer e sguardi decoloniali. Al netto di ciò – di quella che in ultima istan-
za potrebbe essere una scelta indirizzata a valorizzare la spinta propulsiva 
che il femminismo impresse nel ‘900 – il testo appare in un panorama 
editoriale italiano povero, rispetto ad altri ambiti, di manuali che aiutino a 
orientarsi nel complesso rapporto che lega l’antropologia con le riflessioni 
di genere. In questa direzione, pertanto, rappresenta un contributo impor-
tante per rinnovare il canone della disciplina e metterla in comunicazione 
con le urgenze del presente. Citando in maniera infedele le autrici – e 
concludendo – possiamo augurarci dunque che coltivare la sensibilità per 
le differenze possa significare imparare a pensare differentemente (185).

Domiziano Pelo


