SAPIENZA 'Uomo, vol. XV (2025) 8 © Author® (c)(DOO)

UNIVERSITA EDITRICE n. 1, pp. 213-220 E-ISSN 2465-1761 4.0 INTERNATIONAL

A. Gribaldo, V. Ribeiro Corossacz, Antropologia e femminismo. Storia, etno-
grafia, concetti, Carocci, Roma, 2025, 212 pp., ISBN 978-88-290-3273-0

Antropologia e femminismo ¢ il titolo dell’'ultimo libro scritto a quattro
mani da Alessandra Gribaldo e Valeria Ribeiro Corossacz in cui, gia dal
sottotitolo Storia, etnografia, concetti, & possibile notare come la volonta
delle autrici sia quella di attraversare trasversalmente gli sviluppi nel campo
dell’antropologia seguendo il filo delle articolazioni di genere, pensate in
un rapporto di co-costruzione con le declinazioni della costruzione della
razza e della classe. Assumendo come antecedente per il contesto italiano il
lavoro di Mila Busoni', il volume prende I'avvio constatando quanto «af-
fermare che il genere & socialmente costruito non basta. E semplicemente
il presupposto di una prospettiva antropologica» (9). Di conseguenza, le
antropologhe si dirigono verso un’analisi del significato della categoria di
costruzione sociale, rilevando i conflitti che emergono intorno al genere
non solo rispetto alle realtd affrontate, «<ma anche rispetto agli strumenti
stessi, le nozioni, il linguaggio che adoperiamo in antropologia» (9). La
relazione tra questi due campi del sapere — femminismo e antropologia — ¢
considerata nella sua complessita irrisolta. Con parole che sembrano rie-
cheggiare quelle di Marilyn Strathern?, ci viene detto quanto

il femminismo come sapere e pratica ¢ multidisciplinare, che ha tra i suoi obiet-
tivi interrogare le forme di conoscenza e produzione di saperi, e che 'antropolo-
gia ha una storia densa che permette di rimettere costantemente in discussione i
propri presupposti epistemologici a partire dal campo etnografico (10).

La awkard relationship tra queste discipline, allora, viene assunta come
pungolo che I'una rivolge verso 'altra, un «dispositivo che fa sbocciare
riflessioni e crescita di un pensiero critico» (10).

Il testo si struttura in cinque sezioni principali. Nel primo capitolo,
Una diversa storia dell antropologia, vengono ripercorsi alcuni sviluppi della
disciplina a partire dalla seconda meta del ‘900 da una prospettiva di gene-
re, situando la nascita di quella che inizialmente veniva chiamata antropo-

' Busoni, M. 2000. Genere, sesso, cultura. Uno sguardo antropologico. Roma: Carocci.

2 Strathern, M. 1987. An Awkard Relationship: The case of Feminism and Anthropology.
Sign: Journal of Women in Culture and Society, 12, 2: 276-92.

213



logia delle donne negli anni ‘70 — principalmente in Occidente e in alcuni
paesi del Sud globale — in concomitanza con I'emergere dei movimenti
femministi, omosessuali e queer’, impegnati nella lotta contro I'oppressio-
ne che affrontavano quotidianamente. Due pubblicazioni vengono prese a
riferimento di questo momento iniziale, Woman, Culture, and Society cu-
rato da Michelle Zimbalist Rosaldo e Louise Lamphere del 1974* e Toward
an Anthropology of Women a cura di Rayna Rapp Reiter del 1975°. In en-
trambi i testi viene messa al centro la necessita di combattere il pregiudizio
maschile nell’etnografia che aveva portato a invisibilizzare I'esperienza e la
voce delle donne e, attraverso tale mossa, far emergere le differenti posi-
zioni nelle gerarchie sociali che donne e uomini occupavano e occupano
nei vari contesti. Da critiche come quella sopra accennata deriva cio che le
autrici indicano come uno dei contributi centrali — seppur spesso misco-
nosciuto — che I'antropologia di genere ha apportato alla disciplina e cioe

la comprensione di quanto sia rilevante per la ricercatrice e il ricercatore di
riconoscere il proprio posizionamento, in particolare nei rapporti di genere,
dentro la societa da cui si proviene. Questo posizionamento condiziona infatti
lesperienza di ricerca e di indagine etnografica e la definizione stessa dell'og-
getto da indagare (23).

Il discorso sul posizionamento, tuttavia, ¢ stato utilizzato anche contro
le riflessioni di genere poiché, come notano le antropologhe, tale parzialita
¢ stata una delle critiche che piu di frequente 'antropologia di genere si ¢
sentita rivolgere, accusata di prendere in considerazione solo una parte del
tessuto sociale. Anche in questo caso perd 'opportunita che i due saperi
giochino da pungolo I'uno per Ialtro torna come possibilita di rifuggire
da semplificazioni teoriche. Ricorrendo alle riflessioni di Nicole-Claude
Mathieu®, Gribaldo e Corossacz ci ricordano come

Per una discussione sull’'uso e il significato del termine queer si rimanda alla descrizione
che ne fanno le autrici del testo qui presentato a pagina 153. Per una discussione che
problematizza anche la relazione tra teorie/pratiche queer ¢ il movimento LGBTQIA+,
invece, si rimanda al testo del 2017 di Lorenzo Bernini Le teorie Queer (nello specifico
alla sezione 3.1 movimenti queer e teorie queer), pubblicato da Mimesis.

*  Rosaldo, M.Z., & Lamphere, L. (a cura di) 1974. Woman, Culture, and Society.

Stanford: Stanford University Press.
> Reiter, RR. (a cura di) 1975. Toward an Anthropology of Women. New York: Monthly

Review Press.

Mathieu, N.C. 1989. Critiche epistemologiche sulla problematica dei sessi nel discorso

214



lantropologia delle donne fosse un’antropologia dei sessi, ossia un’antropolo-
gia che si concentra sull’“analisi del funzionamento sociale e della definizione
reciproca dei sessi (in cui reciproca, dialettica, non significa egualitaria)” (Ma-
thieu, 1991, p. 81). Non si tratta quindi di ‘aggiungere’ informazioni sulle
donne, ma di riconoscere la relazione sociale che costituisce i gruppi di sesso
come “elementi di uno stesso sistema strutturale” (ivi, p. 37) (24).

Rimettendo in discussione I'unitd delle narrazioni e la pluralita dei
luoghi dai quali si prende parola, I'antropologia femminista e di genere
contribui alla problematizzazione di una visione omogenea delle cultu-
re, facendone emergere le asimmetrie interne. In tal senso, le riflessioni
dell’antropologia femminista possono essere lette come facenti parte di
quel movimento che portera a rimettere in discussione 'autorita etnogra-
fica e a complessificare i vari momenti della relazione tra ricercatore/ricer-
catrice e soggettivitd incontrate. Attraversare i territori dell’antropologia di
genere, allora, significa intraprendere un costante lavoro di confronto con
le dinamiche di potere che innervano anche i rapporti tra femminismi/te-
orie di genere occidentali e non occidentali’, prodotti da soggetti razzializ-
zati o scevri da tali intersezioni, detentori di capitale economico o meno®;
attenzione che nel testo non manca di essere sottolineata.

Nel secondo capitolo, Dentro il dibattito natura/cultura, Gribaldo e
Corossacz partono dalla costatazione che «per quanto riguarda la specie
umana, il rapporto tra natura e cultura deve essere compreso nei termini
di una continua mutua determinazione» (43). Eterosessualita, maschile,
femminile, famiglia e filiazione, per nominarne alcune, sono percio cate-
gorie che — nello stesso modo con cui la disciplina ha imparato a dithda-
re di descrizioni che ricorrono a un autoevidente concetto di natura per
spiegare altri ambiti dell’esperienza — vanno indagate in quel punto in cui
il materiale si co-costruisce con il simbolico. Le autrici ripercorrono dun-
que i dibattiti che si sono susseguiti attorno alle nozioni di sesso e genere,

etno-antropologico. DWF, 10-11: 8-54.

Tanto «occidentali» quanto «non-occidentali» sono termini problematici che
non vogliono suggerire un'omogeneita interna alle categorie né una fissitd del loro
contenuto. Lutilizzo di tali nozioni risponde dunque a una necessita di sintesi che non
permette la problematizzazione delle stesse in questa sede.

8 Cfr. Ong, A. 1988. Colonialism and modernity: Feminist Re-presentations of Women
in Non Western Societies. Inscriptions, 3-4: 79-93.

215



in prima istanza problematizzando lo sguardo biomedico e la nozione di
sesso biologico. Affrontano la questione mettendo a tema due ordini del
discorso: 1) capire cosa ¢ il sesso biologico per le scienze biomediche e 2)
osservare 'uso sociale che viene fatto dei saperi sulla natura biologica degli
esseri umani (47). Le dicotomie con le quali il mainstream occidentale ¢
abituato a leggere i corpi ne escono decostruite attraverso il ricorso ai lavori
di scienziat* appartenenti sia al campo delle scienze sociali sia di quelle
definite dure, come ad esempio quelli di Fausto-Sterling provenienti dal
campo della biologia dove

propone di abbandonare I'approccio in cui si cercano le radici causali dei
comportamenti degli esseri viventi nella sfera della natura — nei geni — e di
ragionare attraverso 'approccio della Development System Theory, basata sulle
idee di sistema e di sviluppo, elaborata nel campo delle scienze biologiche e
psicologiche (50).

Liberandosi da una visione dicotomica di natura e cultura — che molto
spesso ricalca una visione dicotomica tra sesso e genere — Gribaldo e Co-
rossacz ci suggeriscono che diviene «pitl facile pensare che sia il genere a
precedere il sesso, ovvero osservare come sono le relazioni storico-sociali che
costruiscono, in diverse societa ed epoche storiche, il genere maschile come il
gruppo dominante e il genere femminile come il gruppo oppresso» (51). Tra
le altre tematiche affrontate nel capitolo emergono, inoltre, le «critiche del
genere dal Sud Globale» (74). Vengono cio¢ prese in esame le contestazioni
di studios® provenienti da paesi attraversati da logiche coloniali che mettono
in discussione un uso a-storico e universalizzante delle categorie di genere e
sessualita. Ricorrendo alle parole di Marfa Lugones’, le autrici ci dicono che

il genere come categoria analitica risponde a forme organizzative specifiche del
moderno sistema capitalista di origine europea che si basano sulla reificazione
del dimorfismo sessuale, sulla dicotomia femminile/maschile e sull’eteroses-
sualitd riproduttiva come norma sociale (75).

La filosofa argentina nei suoi lavori testimonierebbe, infatti, dell'impo-
sizione di tali caratteristiche in Abya Yala/America latina e dei modi in cui
la colonizzazione colpi le donne e i soggetti non binari indigeni.

®  Lugones, M.C. 2007. Heterosexualism and the Colonial/Modern Gender System.
Hypatia, 22, 1: 186-209; Lugones, M.C. 2008. Colonialidad y género, Tabula rasa, 9:
73-101.

216



Nel terzo capitolo, Genere, campo e teoria etnografica, vengono portate
alla luce una serie di figure rimaste nell’ombra, come Dina Dreyfus — an-
tropologa ricordata principalmente per essere stata la moglie di Claude
Lévi-Strauss —, Barbara Freire-Marreco e Zora Neale Hurston, e gli ostacoli
che incontrarono dentro e fuori dall’accademia. Anche in questo caso, il
testo restituisce uno sguardo interessato alle intersezioni delle oppressioni
femminili con quelle coinvolte nell'appartenenza ad altri gruppi notan-
do — insieme a Irma P. McClaurin, curatrice del volume Black feminist
anthropology del 2001 — la necessita di creare una propria genealogia per
rompere il silenzio istituzionale nel canone insegnato, anche nei confronti
della bianchezza. Il capitolo si chiude con una riflessione sugli anni ‘80 in
antropologia e su quel momento di crisi della rappresentazione — di cui
Writing Culture & un esempio ricorrente — in cui 'autorita etnografica e
oggettivita delle produzioni antropologiche vengono reinterrogate.

Gribaldo e Corossacz, in riferimento all'idea che la natura parziale delle
verita etnografiche sia celebrata come una novita assoluta, «tanto da essere
indicata come una svolta nel campo antropologico» (105), contrappon-
gono una ricostruzione che vede numerosi antecedenti nella tradizione
dell’antropologia femminista. Rilevano un doppio paradosso, da un lato
«l’approccio femminista ha posto per primo il problema della parzialita
dello sguardo etnografico, delle dinamiche di potere e della necessita del
posizionamento», dall’altro «il giudizio di parzialita ¢ la critica costante
rivolta alle femministe, indicate come coloro che si occupano di donne e
non di temi generali» (106). Non negano la carica di rottura che Writing
Culture ha avuto per il panorama dell’antropologia, ma riconoscono una
continuita tra il testo e un’abitudine presente nel canone della disciplina
che invisibilizza le voci delle donne e femministe. Vale la pena, dunque,
nominare la risposta che il libro di Clifford e Marcus ricevette con la pub-
blicazione di Women Writing Culture’® a cura di Ruth Behar e Deborah
Gordon, in cui vengono illustrate le varie modalita di scrittura innovativa
prodotte da studiose non bianche, e sottolineare — seguendo le orme del
volume qui analizzato — che Behar

nell'introduzione a Women writing culture ha osservato come il libro non sia
stato una semplice risposta a Writing culture, ma sia stato ispirato egualmente

19 Behar, R. & Gordon, D. (a cura di) 1995. Women Writing Culture. Berkeley: University
of California Press.

217



dal libro, a cura di Cherrie Moraga e Gloria Anzaldda, 7his Bridge Called My
Back (Moraga, Anzaldta, 1983), scritto da lesbiche, donne nere e apparte-
nenti a gruppi minoritari che richiamavano la necessita di incorporare nella
produzione femminista bianca di classe media le differenze e le disuguaglianze
relative al posizionamento razziale e sessuale (107).

Femminismo, pertanto, come spazio di critica e sperimentazione, ma
anche spazio che entrera in crisi nel momento in cui il suo «oggetto» si
de-essenzializzera e moltiplichera al tempo stesso.

Nel quarto capitolo, Famiglie, parentele, riproduzione, relazionalita,
come suggerisce il titolo, viene messo al centro della discussione il tema
della relazionalita ¢ i modi in cui storicamente ¢ stato affrontato in an-
tropologia. All'interno di tale ambito vengono riconosciuti i contributi
che le riflessioni di genere hanno apportato alla critica delle nozioni di
parentela, dell'uso della sessualita e della riproduzione. «La “sfida femmi-
nista alla teoria della parentela” (Collier, Yanagisako, 1987, p. 4) nasce
negli anni Settanta sull’onda dei movimenti femministi e dimostra quanto
genere e parentela rimandino costantemente I'uno all’altra costituendosi
mutualmente» (117). Vengono ripercorsi i principali dibattiti attorno a
quelli che sono stati temi centrali per tale area di studi, e cioe il rapporto
tra matrimonio e i sistemi di alleanza e quello tra filiazione e discendenza.

Laccoppiamento eterosessuale (matrimonio/alleanza), la nascita e il legame di
sangue (filiazione/discendenza) sono stati considerati dall’'antropologia pilastri
concettuali indiscutibili nella produzione della parentela: prodotto degli uni-
versali biologici della specie umana. E questo nonostante si sappia quanto le
societd possano definire differentemente la parentela (diverse concezioni del
processo riproduttivo, dei rapporti tra i sessi, dell'appartenenza ai gruppi so-
ciali) e quanto cid che chiamiamo ‘biologico’ possa variare molto di significato
nei contesti specifici (118).

Infine, nell’ultimo capitolo, Corpi e sessualitac non binarie e queer, si
guarda alla produzione sociale del corpo all'interno dei meccanismi di
potere. Il riferimento teorico dal quale si parte qui ¢ Foucault, seguendo
la linea di un potere pensato non tanto come «un’ingiunzione che viene
dall’alto, ma una rete produttiva che attraversa i corpi. In questo modo il
potere, pitl che un’istanza negativa che avrebbe per funzione semplicemen-
te la repressione della sessualita, produce piacere, forma un sapere, genera
discorsi» (148). Viene ricordata la tesi foucaultiana secondo la quale la mo-
dernita avrebbe come tratto distintivo I'emersione dei temi della sessualita

218



e della riproduzione come campi discorsivi all'interno dei quali si produce
la verita del soggetto, con il ruolo centrale che le istituzioni scolastiche, sa-
nitarie, carcerarie e lavorative svolgono nel processo di addomesticamento
dei corpi. Come ci dicono le autrici

nonostante Foucault abbia avuto un rapporto poco approfondito con la produ-
zione femminista e non si sia occupato in particolare delle questioni relative alla
differenza di genere, le riflessioni che si producono nel movimento femminista,
negli stessi anni in cui il filosofo insegnava e scriveva, convergono su molte po-
sizioni: sulla messa in questione di un soggetto storico universale e sul fatto che
il corpo ¢ una costruzione storica. Foucault presenta una posizione nettamente
anti-essenzialista: la sessualitd non ¢ una sfera originaria, legata alla biologia
umana, alla fisiologia immanente della sua costituzione che si proietta negli
attributi che noi oggi definiamo di genere. Le analisi di Foucault su come 'indi-
viduo ¢ il prodotto del potere sono state riprese da una letteratura femminista e
antropologica anche per comprendere come il genere ¢ un dispositivo, un mec-

canismo, che posiziona il soggetto attraverso pratiche, non un’ontologia (149).

Su tali temi del soggetto e della soggettivita — nei modi in cui ¢ pla-
smato dal potere ma anche in quelli in cui resiste e trova la sua agency
— si delinea nel volume lo spazio in cui nell'antropologia ¢ stata messa in
discussione I’eteronormativita e la fissita delle identita sessuali, al confi-
ne tra femminismi e produzione queer attorno agli anni Novanta. Vie-
ne ripercorsa la traiettoria delle feminist sex wars in cui si contrapposero
da una parte il gruppo Women Against Pornography (WAP), intento ad
allargare una definizione di pornografia «includendo immagini e parole
considerate lesive e oggettificanti nei confronti delle donne, da censurare
in quanto considerate fout court una violenza contro le donne», dall’altra,
invece, «donne militanti e studiose che consideravano questa visione una
minaccia alla libertd femminile e che proponevano di analizzare differenti
forme di sessualitd non eteronormata e differenti immaginari» (151). Due
nomi importanti dell’antropologia di genere e queer — Gayle Rubin ed
Esther Newton — rientrarono in questa ultima corrente. Rubin, in seguito,
esprimera la necessita di considerare separatamente sessualita e genere, cosi
da poter riflettere in modo pili attento sulle dinamiche che li attraversano.

Le lesbiche, ad esempio, sono senz’altro oppresse in quanto donne, ma anche
in quanto queer e ‘pervertite’, a causa del funzionamento della stratificazione
sessuale: le lesbiche hanno sofferto molte delle stesse sanzioni sociali inflitte
agli uomini gay, ai travestiti e alle prostitute, ¢ a tutte e tutti coloro che presen-
tano una sessualitd non normata (Rubin, 1999) (153).

219



Nelle pagine che seguono le autrici riattraversano i modi in cui nell’an-
tropologia, a partire dagli anni Ottanta e Novanta, si ¢ approfondito quello
che chiamano «lo studio di arrangiamenti di sesso e genere diversi da quelli
del binarismo dominante in Occidente», con l'obiettivo di studiare «figure
presenti in contesti etnografici e storici diversi da quello occidentale che,
non inquadrandosi completamente nella dicotomia femminile/maschile,
eterosessuale/omosessuale, restituivano un’idea di corpo come portatore
e allo stesso tempo manipolatore di identita, sfidando 'idea occidentale
di corpo e identita sessuale» (156). Viene complessificata e criticata la ca-
tegoria di terzo genere (159), discusso il tema della «soggettivita erotica
dell’etnografa sul campo» (171), riesaminato I'uso delle categorie queer e
transgender quando applicato a popolazioni che «non definiscono queste
identita o categorie come distinte» (173), viene inoltre passato in rassegna
il tema delle relazionalita gay, lesbiche e queer (177) e il nesso tra queerness
e logiche coloniali/neocoloniali (181).

In conclusione, il libro presenta un panorama ricco tanto di prospettive
quanto di controversie su cui poter tornare per indagare lo statuto delle
nostre categorie. Tra queste, si potrebbe interrogare la scelta del titolo, per-
ché antropologia e femminismo e non, ad esempio, antropologia dei generi?
Senza negare il ruolo di primo piano che la tradizione femminista ha avuto
nell’emersione dell’antropologia di o dei generi, né pensare che le termi-
nologie in uso oggi siano prive di problematicita — discusse tra I'altro nel
volume — la critica all’essenzialismo o al riduzionismo biologico potrebbe
farci titubare di fronte a tale titolo per un’opera che al suo interno propone
sia un dialogo irrisolto — ma fertile — tra antropologia e femminismo, sia
un dialogo altrettanto vivace tra femminismi e transfemminismi, teorie
queer e sguardi decoloniali. Al netto di cio — di quella che in ultima istan-
za potrebbe essere una scelta indirizzata a valorizzare la spinta propulsiva
che il femminismo impresse nel ‘900 — il testo appare in un panorama
editoriale italiano povero, rispetto ad altri ambiti, di manuali che aiutino a
orientarsi nel complesso rapporto che lega 'antropologia con le riflessioni
di genere. In questa direzione, pertanto, rappresenta un contributo impor-
tante per rinnovare il canone della disciplina e metterla in comunicazione
con le urgenze del presente. Citando in maniera infedele le autrici — e
concludendo — possiamo augurarci dunque che coltivare la sensibilita per
le differenze possa significare imparare a pensare differentemente (185).

Domiziano Pelo

220



