LUOMO

Societa Tradizione Sviluppo
2013, N. 1-2

@

Carocci editore



Direttore responsabile: Mariano Pavanello

Comitato scientifico: Paolo Apolito, Alice Bellagamba, Giorgio Blundo, Peter Burke, Flavia
Cuturi, Gérard Delille, Alessandro Duranti, Ugo Fabietti, Daniel Fabre, Francesco Faeta,
Michael Herzfeld, Maria Minicuci, Berardino Palumbo, Cristina Papa, Leonardo Piasere,
Francesco Remotti, Jacques Revel, Ricardo Sanmartin, Pier Paolo Viazzo

Comitato di redazione: Antonino Colajanni, Anna Iuso, Alessandro Lupo, Antonello Ricci, Pino
Schirripa, Alberto Sobrero

Review Editor: Antonino Colajanni

Segreteria di redazione: Michela Guerrato ed Elisa Vasconi (coordinamento), Matteo Aria, Osvaldo
Costantini, Gaia Cottino, Mariaclaudia Cristofano, Erica Eugeni, Stefano Maltese, Federico Scarpelli

Direzione e redazione: Dipartimento di Storia, Culture, Religioni
Sapienza Universita di Roma

p.le A. Moro, 5 - 00185 Roma

http://luomo.dipscr.uniromar.it/

redazioneluomo@uniromar.it

Editore: Carocci editore spa
Corso Vittorio Emanuele 11, 229 - 00186 Roma
WWW.Caroccl.it

Abbonamenti e Amministrazione: Carocci editore spa
tel. 06-42818417, fax 06-42013493, e-mail riviste@carocci.it

Abbonamento 2013: Italia € 41,00 (privati); € 46,50 (istituzioni); Estero € 6o,00.
Fascicolo singolo: € 24,00; doppio: € 43,00

La sottoscrizione degli abbonamenti puo essere effettuata attraverso il sito Internet dell’editore
www.carocci.it, con pagamento mediante carta di credito.

Altrimenti, & possibile fare il versamento della quota di abbonamento a favore di Carocci editore
S.p.a., corso Vittorio Emanuele 11, 229, 00186 Roma, in una delle seguenti modalita:

—a mezzo di bollettino postale sul c.c.n. 77228005

— tramite assegno bancario (anche internazionale) non trasferibile

— con bonifico bancario sul conto corrente ooooo1409096 del Monte dei Paschi di Siena,
filiale cod. 8710, via Sicilia 203/A, 00187 Roma; codici bancari: CIN X, ABI 03400, CAB 03201 IBAN
1T92C0I03003301000001409096 — SWIFT BIC: PASCITMIZ70.

Gli abbonamenti decorrono dall’inizio dell’anno, danno diritto a tutti i numeri dell’annata, e
se non vengono tempestivamente disdetti si intendono rinnovati per I'anno successivo. Le
richieste di abbonamento, numeri arretrati e tutte le questioni relative devono essere comunicate
direttamente a Carocci editore.

Editing e impaginazione: Studio Editoriale Cafagna, Batletta

Rivista di proprieta della Sapienza Universita di Roma, pubblicata con il contributo dell’Ateneo

Iscrizione al Tribunale Civile di Roma n. 321 del 27 ottobre 2011
Semestrale

ISSN: 1125-5862
ISBN: 978-88-430-6871-5

In copertina: rielaborazione grafica dell’uccello Sankofa che nella tradizione Akan rappresenta
Pimportanza di imparare dal passato. Grafica Eletti

Finito di stampare nell’ottobre 2013 presso la Litografia Varo, San Giuliano Terme (Pisa)



Indice

Antropologia e storia:

prove di dialogo
Introduzione 9
di Mariano Pavanello
Autonomia e trasversalita del sapere antropologico 23
di Francesco Remotti
Tra storie e strutture. Il mondo di Omero 45

di Riccardo Di Donato

Histoire sociale et anthropologie: une confrontation empirique.
Notes sur I'expérience frangaise 55
di Jacques Revel

L’antropologia storica oggi: quali rapporti
tra discipline e tra generazioni? 67
di Pier Paolo Viazzo

Rito, storia, giurisdizione e memoria:

riflessioni a partire da un’etnografia siciliana 79
di Berardino Palumbo
Riti, segni, siti 123

di Angelo Torre



INDICE
Costruire kronoscapes.

Temporalita ibride nei musei del brigantaggio
di Vincenzo Padiglione

Commenti
Storia sociale, antropologia sociale, antropologia storica

di Renata Ago

Dell’ambiguita del luogo: una sfida per antropologi e storici
di Francesco Benigno

Antropologia e storia

di Marina Caffiero

Storia, strutture, processi
di Antonino Colajanni

Antropologia e storia: lignaggi e alleanze
di Fabio De:

Un dialogo tra uno storico e un antropologo.

Peter Burke e Johannes Fabian
Confrontare, paragonare, distinguere: come e perché

di Peter Burke

Dalla comparazione al confronto?
di Johannes Fabian

Replica
di Peter Burke

Articoli

D’une anthropologie de I'autochtonie et d’'une anthropologie
autochtone. L'exemple de la Polynésie francaise
di Bernard Rigo

137

159

163

171

179

187

201

211

21§

221



INDICE

Review articles

Centouno, e pitt di mille.
Storia e storiografia dell’antropologia italiana 239
di Eugenio Testa

Bacheca

“La didattica dell’antropologia nell’'Universita italiana”.
Roma, 14 ottobre 2011 255
di Alessio Catalini

“Confessioni e accuse”: convegno ANUAC
Noto, 13-15 ottobre 2011 259
di Paolo De Leo

“Confessioni e accuse: sguardi incrociati sullo stato

delle scienze antropologiche in Italia e proposte per il futuro”

Noto, 13-15 ottobre 2011 265
di Alessandro Lupo

“Discriminazioni: modelli culturali, retoriche pubbliche

e pratiche sociali”: x1r Congresso nazionale AISEA,

Roma, 6-9 aprile 2011 271
di Maria Teresa Milicia

“Medical Pluralism: Techniques, Politics, Institutions”:
First Medical Anthropology Network Conference of EAsa

Rome, 7-10 September 2011 275
di Roberta Raffaeta, Giulia Zanini






Antropologia e storia:
prove di dialogo






Introduzione

Mariano Pavanello
Sapienza Universita di Roma

In questo numero, la parte tematica & dedicata ad un tentativo di dialogo
tra antropologi e storici nella linea di un rapporto tra le due discipline che,
benché spesso difficile, non si ¢ mai veramente interrotto sin dalla nascita
dell’antropologia, nel X1x secolo. La maggioranza dei contributi qui pub-
blicati derivano dagli interventi presentati in un seminario che si ¢ tenuto
il 10 maggio 2012 nel Dipartimento di Storia, Culture, Religioni della Sa-
pienza Universita di Roma. Le riflessioni sviluppate in quell’occasione tra-
evano spunto dal contesto che ospitava I'incontro: un Dipartimento, nato
nel 2010 sull’onda di una epocale riforma dell’Universita italiana, in cui
sono confluiti storici, antropologi e studiosi di discipline storico-religiose.
11 seminario si proponeva I'ambizioso obiettivo di sollecitare non soltanto
una riflessione congiunta tra aree disciplinari legate da reciproci, seppur
diversi, interessi epistemologici e orizzonti di ricerca, ma anche un ripen-
samento sulla rispettiva collocazione accademica e sulle prospettive di
una concreta collaborazione scientifica e didattica. Organizzati in coppie
tematiche, gli interventi sono riproposti qui nell’ordine in cui furono pre-
sentati (Francesco Remotti — Riccardo Di Donato; Jacques Revel — Pier
Paolo Viazzo; Berardino Palumbo — Angelo Torre; Vincenzo Padiglione)'.
Seguono poi alcuni commenti sui nodi problematici maggiormente signi-
ficativi emersi nel dibattito, preparati da Renata Ago, Francesco Benigno,
Marina Caffiero, Antonino Colajanni, Fabio Dei. In appendice alla parte
tematica sono pubblicati alcuni contributi ad un incontro realizzato a Ve-
nezia il 2 ottobre 2012 dalla Scuola Superiore di studi storici, geografici,
antropologici (Universita degli Studi di Padova, Venezia, Verona): la lectio
introduttiva di Peter Burke, 'intervento di Johannes Fabian e la replica
di Burke®.

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 9-21



MARIANO PAVANELLO

L’antropologia sta attraversando in Italia — e non solo — una ennesima
crisi di identita, palese nelle piti recenti tendenze degli studi contempora-
nei articolati in una serie complessa di alternative teoriche e di oggetti di
ricerca, spesso dissimulate sotto un apparente conformismo dei processi
di costruzione del discorso scientifico. Alternative che, in maggioranza, e
in una polverizzazione di obiettivi di osservazione, ripropongono, in chia-
vi attenuate o esasperate, paradigmi forti che filtrano da riletture foucaul-
tiane e bourdieane. Ovvero, in frange significative, si richiamano a modelli
ermeneutici, o all’analisi del discorso (pitt 0 meno pragmatica), o ad ap-
procci cognitivisti e psicologistici. Non sono sicuro di avere considerato
tutte le contemporanee linee di riflessione del panorama antropologico
italiano. Ma la crisi di identita mi sembra particolarmente evidente in mol-
ta produzione di giovani e meno giovani adepti dell’area etnoantropolo-
gica in cui la forma del discorso oscilla tra una metanarrazione politica e
una improbabile filosofia della storia.

Questo numero de L'Uomo. Societa Tradizione Sviluppo ha quindi
I’ambizione di sollecitare una riflessione a tutto campo sulle convergen-
ze e divergenze epistemologiche, metodologiche e di orizzonti di ricerca
tra discipline storiche e antropologiche, immaginando di poter fornire un
contributo serio ad una crisi di identita che si situa, oggi, a valle della
dissoluzione delle antropologie marxiste, strutturaliste, simboliste e de-
costruzioniste, ma lascia scorgere una forte nostalgia di grandi teorie e
grandi narrazioni. La riflessione che sollecitiamo ha il chiaro obiettivo di
verificare, da un lato, le condizioni per I'effettiva costruzione di quell’o-
rizzonte comune con la storia che spesso ¢ stato enunciato, e dall’altro
la possibilita di coagulare intorno ad un minimo comune denominatore
studiosi di entrambi i campi per tentare di arginare quella nostalgia che
appare serpeggiare anche in altri settori delle scienze dell’'Uomo.

Nel x1x secolo e ancora nei primi decenni del xx, I’antropologia si po-
neva all'interno di una prospettiva di storia culturale dell’'umanita, quella
Allgemeine Geschichte che rappresentava uno degli obiettivi della storio-
grafia evoluzionista. La successiva separazione dalla scienza dell’antichita,
la Altertumswissenschaft cui accenna Di Donato in questo volume, non fu,
in realta, un divorzio, ma una pausa di riflessione determinata dal trasfor-
marsi della concezione della storia e della temporalita® nell’ormai consoli-
data antropologia sociale e culturale, e nella sua conclamata vocazione allo
studio della contemporaneita esotica. Il dialogo non si &¢ mai interrotto del
tutto, e anzi oggi si sta riannodando in modalita inedite*. Le relazioni con
la storia, non sempre facili e disinteressate (da parte di entrambi i settori),
hanno seguito altri binari e altri obiettivi. I diversi regimi di storicita e
temporalita in cui I'antropologia e la storia si sono articolate nel corso del
xx secolo hanno segnato le sorti del rapporto reciproco, in cui ciascuna

I0



INTRODUZIONE

delle due discipline ha cercato di concettualizzare I'altra per piegarla ai
propri fini, in termini di volta in volta di opposizione o di integrazione.
Per altri versi hanno anche caratterizzato in senso problematico i rapporti
tra la storia e le scienze dell’antichita.

Storicita e temporalita possono intendersi sia come specifici ogget-
ti antropologici’, sia come dimensioni costitutive dell’antropologia, oltre
che della storia, ed ¢ in quest’ultimo senso che mi pare possibile stabilire
un piano efficace di comparazione tra i due campi disciplinari.

Silvana Borutti e Ugo Fabietti, nell'introduzione ad un libro collet-
taneo apparso nel 1998, Fra antropologia e storia, argomentavano che il
“fra” nel titolo del loro libro poteva indicare «l’opposizione tra campi
disciplinari, e tra due stili antagonisti di messa in forma scientifica, come
la descrizione di strutture da una parte, e la narrazione di eventi dall’al-
tra», oppure «a un tempo sia la distanza che l'attraversamento, e quindi
la differenza unita al legame dialogico e allo scambio». Non ¢ possibile ri-
durre la storia alla narrazione di eventi e I’antropologia alla descrizione di
strutture, e dunque non pud essere questa I’'opposizione e la differenza da
dover attraversare e unire con legame dialogico. E neppure ¢ piu possibile
mantenere la stessa antinomia di evento e struttura che, nelle scienze so-
ciali, ¢ stata evocata in un gioco oppositivo che ha fornito I'illusione di po-
ter giustificare I'analisi sia dell’azione che del mutamento sociale (Crespi
1993). La storia événementielle e I'antropologia delle structures structuran-
tes di Lévi-Strauss (1947) o delle social structures di Murdock (1949) non
sono pit da molto tempo all’'ordine del giorno. Si avverte ancora in questa
idea la sopravvivenza di una stagione segnata dall'ingombrante presenza
dello strutturalismo e del comparativismo formalistico. Cosa fa allora la
storia se non narra pit soltanto eventi? Analizza istituzioni e processi so-
ciali all'interno di quadri spazio-temporali in cui gli eventi possono costi-
tuire sia le crasi che amalgamano e garantiscono continuita alle istituzioni,
ai gruppi sociali, alle mentalita e ai sistemi di regole, sia gli iati che segna-
lano le soluzioni di continuita, i mutamenti e le rotture epistemologiche.
Detta in questo modo, sembra la descrizione di cio che fa, o dovrebbe fare
I'antropologia. Inoltre, 'ampliamento costante degli oggetti della storia
(che oggi meno di ieri si occupa di eventi e persone della politica, mentre
si occupa sempre pit di regalita, cerimoniali, forme e pratiche del potere,
economie, magia, stregoneria, rituali ecc.), come efficacemente dimostra
Angelo Torre nel suo intervento, ha ridefinito di volta in volta il confine
tra le due discipline e il rispettivo posizionarsi.

La differenza tra storia e antropologia potrebbe allora situarsi o al
livello epistemologico del procedimento di conoscenza scientifica, rela-
tivamente alla natura e alla durata del quadro temporale di riferimento,
oppure al livello metodologico delle procedure e delle tecniche di ricerca.

I1



MARIANO PAVANELLO

Nel primo caso, la conoscenza storica e la conoscenza antropologica sa-
rebbero fondate su presupposti diversi e su legittimita non compatibili, in
relazione a diverse percezioni della temporalita. Il “presente” etnografico
dell’antropologia classica e il paradigma della “contemporaneita” di buo-
na parte dell’antropologia attuale (Fabietti 2011) collocano la conoscenza
antropologica su un asse epistemologico perpendicolare rispetto a quello
della conoscenza storica di cui & costitutiva 'assunzione di processi tem-
porali definiti. Nel secondo caso, la differenza starebbe piti semplicemen-
te negli oggetti e nei luoghi di studio e nelle modalita di lavoro. Il mestiere
dello storico consisterebbe nell’indagare documenti, monumenti e testi-
monianze, quello dell’antropologo di osservare la vita sociale di contesti
diversi da quelli a lui abituali partecipandovi in qualche misura. Ma non
¢ cosi semplice. C’¢ una profonda contraddizione che si riflette sulle con-
dizioni della ricerca etnografica: da un lato il ricercatore & strenuamente
impegnato ad indagare un patrimonio di memoria e di fenomeni, e per
definizione deve farlo sulla scorta di una metodologia scientifica corretta
di cui ¢ costitutiva la partecipazione, dall’altra — proprio perché partecipa
— deve barcamenarsi politicamente tra diverse forze che gli impediscono
di posizionarsi nel campo una volta per tutte. Questo rende evidente il
contrasto tra un procedimento di conoscenza etnografica (che contestua-
lizza e negozia uno o piu punti di vista locali a partire da un posiziona-
mento necessariamente mutevole dell’osservatore) e un procedimento di
conoscenza storica che deve superare il contesto e i conflitti della contem-
poraneita per catturare il significato dei processi storici, posizionandosi
una volta per tutte per interrogare fonti provenienti dal passato, e magari
anche fonti orali, ma, come I'uccello Sankofa, tenendo sempre lo sguardo
volto all'indietro.

Tuttavia, su un punto le due differenze evocate sopra finiscono per
coincidere: I'uso del tempo ¢, in entrambi i campi, costitutivo del modo
di conoscenza. Braudel (1958: 726-8) contrappone la storia tradizionale
che «attenta al tempo breve, all’individuo, all’evento, ci ha abituati al suo
modo precipitato, drammatico di narrare, al suo fiato corto», alla nuova
storia economica e sociale che «mette in primo piano l'oscillazione ci-
clica puntando sulla sua durata [...] e una narrativita di respiro molto
ampio, secolare: la storia di lunga e anche di lunghissima durata»®. La
storia evenemenziale — prosegue Braudel — ¢ tarata sul «tempo breve,
quello a misura degli individui e della loro vita quotidiana, il tempo del-
le nostre illusioni, delle nostre repentine prese di coscienza — il tempo,
per eccellenza, del cronachista e del giornalista». Vent’anni dopo il fa-
moso articolo di Braudel, la nouvelle histoire di Jacques Le Goff si pone
in linea col rinnovamento delle scienze umane e sociali, in stretta com-
plicita con la rivoluzione compiuta dalla geografia umana e — bisogna

12



INTRODUZIONE

aggiungere — dall’antropologia degli anni Settanta. «Di qui I'importanza
della cartografia per la nuova storia, grande produttrice e consumatrice
di carte, non di semplici carte topografiche, ma di carte di ricerca e di
spiegazione, giustificate dall’esigenza di cogliere la lunga durata iscritta
nello spazio» (Le Goff 1980: 11): quello spazio tradotto in termini di siti e
luoghi di cui discute Torre in questo volume. Nello stesso libro curato da
Le Goff, Michel Vovelle riflette sulla nozione di “lunga durata” che pit
che sulle strutture della mente egli vede marxianamente dipanarsi sulle
impalcature che connettono le strutture economiche con le sovrastrutture
ideologiche’. La “storia delle mentalita” diviene quindi uno dei frutti pit
maturi della nuova storia. E su questo punto, secondo Vovelle, si realizza
la connessione con 'antropologia. «La feconda teoria della lunga durata
ha favorito il riavvicinamento tra la storia e quella fra le scienze umane che
studiano societa “quasi immobili” — I’etnologia o, come oggi si preferisce
dire, antropologia. Di qui il crescente interesse per i costumi» (Vovelle
1980: 33). L'incontro, tuttavia, non ¢ privo di difficolta che scaturiscono
dalla profonda tendenza dell’antropologia a rivolgersi «all'uomo, astra-
zione sempre malvista dalla nuova storia. Il pensiero dei selvaggi interessa
pit gli storici che il pensiero selvaggio» (bzd.). Tuttavia, se & vero che con
la dissoluzione dello strutturalismo si sono dissolti anche i selvaggi, ¢ al-
trettanto vero che la storia non ha tenuto il passo con i travagli intellettuali
dell’antropologia degli anni Ottanta e Novanta, come ci ricordano Viazzo,
Palumbo e Dei.

Eppure, proprio le societa “quasi immobili”, quelle che Lévi-Strauss
aveva definito “fredde”, metafora dell’assenza di scrittura, hanno forni-
to dili a poco la prova della loro storicita. Il lavoro di Francoise Héritier
(1981) sui Samo del Burkina Faso, lungi dall’essere 'ennesima monogra-
fia sulle strutture astoriche di parentela, ha rivelato le dinamiche interne
dei sistemi semi-complessi di parentela (Crow-Omaha) capaci di dispie-
garsi nella lunga durata attraverso la replicazione di alleanze tra linee
collaterali. Nello stesso anno, usci in Italia un piccolo saggio di Merzario
(1981) in cui dinamiche analoghe vengono alla luce dai documenti della
diocesi di Como nei secoli XVI-XVIII. Su questo punto, un paio di anni
dopo, si innesta un cruciale intervento di Lévi-Strauss in cui riconosce
che tra le societa «dette complesse o sviluppate e quelle chiamate a torto
primitive o arcaiche, la distanza ¢ meno grande di quella che poteva-
mo credere» (Lévi-Strauss 1983: 1226). «Nel frattempo — afferma Delille
(2011: 341) — Lévi-Strauss precisa alcune sue posizioni e apre alla storia.
L attivita inconscia dello spirito che impone forme a un contenuto, non
implica una visione anti-storica dei fenomeni sociali». La presunta fissita
delle strutture nei sistemi detti “elementari”, troppo a lungo contrappo-
sta al dinamismo delle societa complesse, ¢ messa pesantemente in di-

3



MARIANO PAVANELLO

scussione dall’emergenza di una intrinseca storicita delle strutture nelle
societa semi-complesse.

Non occorreva attendere questo trauma della scoperta della storicita
delle societa “fredde” perché si spalancasse per I'antropologia lo scenario
delle potenzialita di ricerca anche sulle societa prima definite “calde” o
“complesse”. La distinzione tra le due dimensioni della ricerca etnogra-
fica, quella dei microcontesti presuntamente statici (la ricerca etnologica
classica sulle societa cosiddette primitive), e quella di segmenti di macro-
contesti dinamici (I’etnologia europea, I'etnologia delle classi subalterne,
o di microporzioni del mondo moderno ecc.), non ha radici e fondamenti
in qualche particolare regime di storicita, se non in alcuni casi, come, ad
esempio, nella ricerca di de Martino. Lenclud (1992: 33-4) afferma che il
grand partage che I'etnologia aveva istituito tra “noi”, le societa sviluppate
e civili, e “loro”, le societa primitive, si ¢ dissolto nell’etnologia contem-
poranea in cui anche le nostre societa sono diventate oggetto di studio
etnologico. E retoricamente si chiede:

Non basta evocare I’esistenza di un’etnologia europea per fornire la prova che la
nostra disciplina riserva ormai alla societa di cui ¢ il prodotto la sua giusta collo-
cazione, e cio¢ quella di una societa che non differisce dalle altre e deve definirsi
modestamente come un modo, tra gli altri possibili, di organizzare la vita sociale
e di costituirsi in ordine culturale?

La dissoluzione del partage non ¢, tuttavia, I’esito di una consapevolezza
storica, ma il ritorno ad un modo nuovo (postmoderno?) di concepire
la natura simbolica delle manifestazioni umane. E lo stesso Lenclud ad
osservare che I'etnologia europea si fonda sul presupposto di una distin-
zione tra la cultura “popolare” e la cultura “alta”, riproponendo un mo-
dello strutturale che ¢ solo un simulacro della riflessione sull’egemonia e
la subalternita che da noi affonda le radici in Gramsci, e che oggi — mol-
ti anni dopo Cirese (1971) — Fabio Dei (2002; 2012) mette in discussione
come trasformazione storica della cultura “popolare” in cultura di massa.
11 grand partage cacciato dalla porta si riaffaccia alla finestra; e non & forse
il frutto di una illusione ottica che fa vedere nel presente una distinzione
che si iscrive nella lunga durata dei processi storici che hanno forgiato le
societa contemporanee? Ma ¢ qui che il paradigma della contemporaneita
e I'etnologia del presente (Althabe, Fabre, Lenclud 1992) vorrebbero co-
stringere I"antropologia a mantenere molto stretto il margine consentito di
storicita, rincorrendo il vetusto modello della sociologia della vita quoti-
diana (Maffesoli 1979). Sarebbe pero ingenuo, a questo punto, immagina-
re che la differenza tra 'antropologia e la storia possa darsi nella contrap-
posizione tra la durata storica (pitt 0 meno lunga) e la durata effimera del
presente, o addirittura nella sfuggente percezione della contemporaneita

14



INTRODUZIONE

come «simultaneita di vissuti» (Fabietti 2011: 32). Ci sarebbe il rischio di
consegnare ’antropologia alla corta durata della storia evenemenziale o,
peggio ancora, alla superficialita della cronaca, negandole la possibilita
di fornire sguardi e interpretazioni dotati di un respiro che superi il dato
immediato della realta percepita.

Si tratta, allora, di definire quanto la ricerca etnografica in antropolo-
gia, come e pitl delle analoghe potenzialita di ricerca qualitativa nelle altre
scienze sociali, riesca a fondare e legittimare una conoscenza dei processi
sociali e culturali in quanto processi storici. E, inoltre, per dirla con le
parole di Renata Ago nel suo commento,

la vera sfida che attualmente storia e antropologia si trovano a dover fronteggiare
non [¢] di proporre un’impossibile e anche indesiderabile fusione tra le due di-
scipline, ma di identificare modelli temporali pertinenti per 'una e per I'altra, a
partire dal presupposto che non siano necessariamente uguali, ma che al contrario
molto probabilmente divergano.

I diversi modelli di temporalita si applicano a tipi diversi di fonti ed
¢ qui che la divaricazione tra storia e antropologia si fa pit evidente.
Da questo versante della questione, Marina Caffiero si chiede nel suo
commento:

Esiste un dialogo vero tra antropologi e storici, al di la degli oggetti e dei concetti
comuni? Ad esempio, per quanto riguarda le fonti e i metodi di lettura? Ancora
Ginzburg, lo storico che piti ha riflettuto e teorizzato sul nesso storia/antropolo-
gia, ha sottolineato non solo le ambiguita dell’analogia tra il lavoro degli antropo-
logi e quello degli storici, ma le difficolta del dialogo, soprattutto sul piano della
differenza delle fonti.

Risponde, in un certo senso, a queste provocazioni I'articolato commento
di Antonino Colajanni — che avrebbe potuto degnamente figurare come
introduzione a questo volume in luogo della mia. Colajanni fa emergere il
profilo delle divergenze e delle convergenze con le trasformazioni dei mo-
delli di temporalita e di storicita che caratterizzano una parte significativa
della saggistica antropologica degli ultimi anni, dai Comaroff a Sahlins.
Inoltre, sottolinea con forza la straordinaria affinita di metodi e di fonti in
cui si trovano a lavorare molti studiosi, alcuni dei quali contemporanea-
mente antropologi e storici, per esempio nell’area andina.

E necessario che i rispettivi modelli temporali, le tipologie di fonti e i
metodi di critica delle stesse, siano specifici alle due aree disciplinari, ma
¢ indispensabile che il dialogo tra storia e antropologia si approfondisca
sempre di piti proprio su questi punti. Le fonti degli storici e degli antro-
pologi sono solo in parte diverse, e i secondi hanno tutto da imparare dai
primi quanto a critica delle fonti scritte e, tra queste, quelle particolari

I5



MARIANO PAVANELLO

categorie di fonti scritte che originano da fonti orali (trascrizioni, verbali
ecc.).

Su queste linee di riflessione, i contributi iniziali ci propongono due
prospettive quasi opposte. Francesco Remotti esordisce con una anali-
si che, in buona parte, rappresenta la prosecuzione del suo intervento
nel precedente numero de “L'Uomo” (1-2, 2012: 51-73). Per rivendicare
all’antropologia un’autonomia epistemologica, Remotti si affida total-
mente ad una idea-guida — il paradigma della contemporaneita® — che
pare oggi dominante, ma su cui probabilmente non si & ancora riflettuto
abbastanza. Per Remotti, questo paradigma imporrebbe all’antropologia
di demarcarsi rispetto alla storia e alle scienze sociali, costituendosi in
sapere “trasversale” e guardando al futuro pit che al passato. Di Donato
propone, al contrario, la rivendicazione di una capacita di comprensione
delle forme e delle pratiche di una civilta arcaica come quella omerica
attraverso il filtro di una prudente lettura antropologica. Lettura che,
a differenza di quelle usate da molti antichisti del passato, deve farsi
carico della preoccupazione contemporanea del distanziamento dalle
categorie di conoscenza che vengono utilizzate. Ed & proprio su questo
punto che il disaccordo interno al campo antropologico riprende forma
e vigore. Nel suo intervento, Remotti afferma:

Fa parte del paradigma della contemporaneita non soltanto la rivendicazione o
la richiesta di riconoscimento delle proprie competenze da contemporaneisti (in
collaborazione o in competizione con quelle di sociologi, economisti, psicologi,
storici e cosi via), ma anche una sorta di impegno che darebbe senso alla ricerca
antropologica: un impegno etico e deontologico per un’antropologia il cui obiet-
tivo sembra essere quello di “accompagnare” la contemporaneita verso i suoi pos-
sibili esiti futuri.

E prosegue:

Se la ricerca sul campo ¢ il vincolo che lega gli antropologi alla contemporaneita,
il loro impegno critico-scientifico indirizza la loro attenzione pit verso i suoi pos-
sibili sbocchi (non importa quanto lontano o vicino sia il futuro di cui si tratta),
che non verso il passato, 1a dove si dovrebbero trovare fattori, condizioni, cause
dei fenomeni della contemporaneita.

Mi riesce difficile seguire questo ragionamento, perché se ¢ evidente che
tutto cio che si compie nel presente & proiettato in un futuro che in vari
modi si cerca di plasmare, tutt’altro che evidente ¢ I'esigenza di un impe-
gno «etico e deontologico» dell’antropologia di «“accompagnare” la con-
temporaneita verso i suoi possibili esiti futuri». Francamente mi sembra
la negazione di una postura riflessiva che negozia le proprie categorie di
giudizio in rapporto con i propri oggetti di osservazione, perché la costru-

16



INTRODUZIONE

zione di una storia futura appare troppo simile all’engagement politico
dell’antropologo degli anni Settanta del Novecento quando le categorie
dell’epoca venivano usate come metro del mondo. E una posizione che
ritroviamo intatta nella metanarrazione di Graeber (2011). Scrive infatti
Aria (2012: 491-2):

Limpegno dichiarato [d7 Graeber] ¢ di conferire al sapere antropologico un ruolo
pubblico preciso, facendone uno strumento teorico unico «per tutti coloro che
sono impegnati a immaginare altre possibilita umanes, alternative ai modelli so-
ciali dominanti (Graeber, Houtman 2012: 18). Le pill pressanti questioni contem-
poranee, come I’attuale crisi economica, possono essere comprese, reinterpretrate
e in parte risolte proprio attraverso le analisi critiche della sola disciplina capace
di dar conto dell’ampio spettro dell’esperienza umana, «di fare delle generalizza-
zioni sull'umanita come un tutt'uno» (Graeber 2004: 96) e di proporre altri modi
di pensare e di agire. La realizzazione di un simile intento & perd possibile solo
a patto di sbarazzarsi «dell'imperativo a pensare in piccolo» (Graeber, Houtman
2012: 17), a dedicarsi esclusivamente ai microcontesti, al residuale e al frammen-
tario secondo quella postura conoscitiva eccessivamente particolarista che negli
ultimi decenni ha di fatto significato rinunciare a fare teoria.

Sbarazzarsi «dell'imperativo a pensare in piccolo» pud voler dire sia
tornare a pensare ad una scala molto grande — come il veteroevoluzio-
nismo — in cui i microcontesti tendono a rimpicciolirsi talmente fino ad
essere esclusi od omologati; oppure puo significare recuperare grandi
teorie capaci di grandi generalizzazioni e che possano spiegare tante
cose insieme purché funzionali a qualche grande disegno. E un oriz-
zonte in cui non trova molto spazio I’esigenza di contestualizzare punti
di vista locali e negoziare categorie di giudizio. Sono idee che ricostrui-
scono il sapere storico in funzione della teoria, e ben si combinano con
la tesi del sapere antropologico come “trasversale” e la cui scaturigine
non puo essere che la comparazione in cui il giudizio dell’osservatore
diviene discriminante. Dubito che Remotti possa riconoscersi in que-
sta prospettiva, ma il suo ragionamento sembra condurre su quella via.
E utile, per questo, un rimando sia al recente volume Comparativa/
mente, curato da Pietro Clemente e Cristiano Grottanelli (2009), sia al
dialogo tra Burke e Fabian in questo fascicolo, dove appare abbastanza
chiaramente che i due polemizzano per un equivoco (forse voluto) sul
senso della comparazione. Da un lato, la comparazione storiografica
evocata da Burke, genealogicamente simile all’idea del metodo com-
parativo utilizzato da Marc Bloch, si scontra con la nozione di com-
parazione/confronto di Fabian che somiglia molto al concetto di ne-
goziazione di Kilani. Sullo sfondo, le rovine del metodo comparativo
degli evoluzionisti, riconoscibili nelle odierne proiezioni intollerabili
dei razzismi e degli anacronismi intellettuali. Sta di fatto che, oggi, a

17



MARIANO PAVANELLO

mio parere, nessuna antropologia ¢ possibile al di fuori di una presa
di distanza riflessiva dalle categorie del contemporaneo per potersi ac-
costare all’alterita nello spazio e nel tempo. E di conseguenza, nessun
rapporto tra antropologia e storia puo aver luogo senza quella presa di
distanza che sola puo garantire la costruzione di un sapere comparati-
vo capace di leggere la profondita storica. E superfluo dire che senza
quest’ultima non puo essere agevole accompagnare la contemporanei-
ta verso esiti futuri.

Jacques Revel e Pier Paolo Viazzo riflettono sugli incroci e gli innesti
di storia sociale e antropologia, di antropologia storica e storia antro-
pologica, mettendo in evidenza come spesso le due sponde disciplinari
abbiano accumulato reciprocamente dei ritardi che Viazzo giudica non
sempre negativi e che Revel, sulla sponda della storia sociale, imputa
ai mutamenti del rapporto che le societa in cui viviamo intrattengono
con il tempo storico. Si puo anche argomentare che i due quadri di
riferimento si dimostrano reciprocamente compatibili a condizione di
garantire la liberta a ciascuno di consumare rispettivamente la storia o
I’antropologia che si dimostra pit adatta allo scopo. Il dialogo tra Revel
e Viazzo va letto tenendo in mente I'articolato commento di Dei che ri-
flette sia sulle mutazioni dei regimi di storicita che caratterizzano la sto-
ria delle due discipline, sia sul ritorno di paradigmi forti cui 'orizzonte
della contemporaneita fornisce un’impalcatura teorico-metodologica e
anche discorsiva fin troppo robusta.

Berardino Palumbo e Angelo Torre ci propongono due rilevanti rifles-
sioni sullo studio del rituale, dello spazio politico e della storia giuridica, a
cui fanno eco i commenti di Renata Ago e di Francesco Benigno. I rituali
pubblici, siano essi magico-religiosi, ovvero civili o politici, oppure com-
binazioni di questi caratteri, iscrivono nella loro ripetitivita sempre simile,
ma sempre diversa, la storia e le reti di relazioni che li hanno generati, e
generano a loro volta processi, reti e mutazioni. I due autori, lavorando su
temi dalle assonanze profonde, offrono esempi di grande valore di come
sia in antropologia che in storia si dimostri oggi possibile adottare pro-
spettive reciprocamente compatibili, e soprattutto fare grande teoria pur
dedicandosi a microcontesti.

La parte tematica del nostro volume si conclude con un contributo di
Vincenzo Padiglione (Costruire kronoscapes. Temporalita ibride nei musei
del brigantaggio). Padiglione ¢ una complessa figura di studioso che an-
novera nella sua esperienza non soltanto il lavoro accademico, ma anche
quello di ideatore e progettista di musei®. Parafrasando Bensoussan, enun-
cia la centralita culturale dell’istituzione museale mettendo in evidenza la
sua funzione di stabilire temporalita eterogenee, ibridazioni di processi
reali e ucronie:

18



INTRODUZIONE

mi convince I'immagine del museo come un luogo suz generis del contemporaneo,
come un’istituzione centrale per la mediazione eroica a cui sarebbe richiesta. E mi
piace ancor di pill reinterpretare questa centralita del museo come una licenza di
sperimentazione culturale che ha moltiplicato a dismisura gli oggetti possibili, ha
dilatato i processi di patrimonializzazione, e — cio che mi interessa qui approfon-
dire — diffuso inedite ed eterogenee temporalita: un accesso privilegiato a kazros e
kronos, ad un’esperienza del tempo fatale e del tempo che passa.

Si riferisce in particolare a realizzazioni museali, come i musei del brigan-
taggio, in cui la storia dei microcosmi di briganti tra il xvit e I'inizio del xx
secolo viene restituita all’interno di una peculiare lettura del macrocosmo
della contemporaneita che contiene a sua volta il macrocosmo di una so-
cieta ormai scomparsa. Storicita e temporalita ibride suonano come meta-
fore dell’antropologia e dei suoi procedimenti di costruzione del sapere.
Ma non solo, il lavoro di Padiglione ci sollecita in modo estremamente
vivace a riflettere sul crinale analitico della differenza tra patrimonializza-
zione della storia e della memoria.

Note

1. Nel seminario figurava insieme a Vincenzo Padiglione anche un intervento di Gio-
vanni Contini che qui non & stato possibile includere.

2. Ringrazio il Consiglio direttivo della Scuola per I'autorizzazione a pubblicare una
selezione dei materiali di quella giornata; gli autori, Peter Burke e Johannes Fabian; Anna
Maria Paini e Alessandro Arcangeli. Ringrazio, inoltre, Marco Venturelli per avere cortese-
mente fornito la registrazione audio, e Gaia Cottino per avere tradotto in italiano I'interven-
to di replica di Peter Burke (I'intervento di Fabian & stato tradotto dallo scrivente).

3. Dovuto in antropologia al netto rifiuto dell’evoluzionismo. Si veda anche Burke
2006.

4. Mi riferisco qui non solo agli sviluppi ormai pluridecennali della cosiddetta antro-
pologia del Mondo Antico, ma anche al recente moltiplicarsi di incontri promossi general-
mente da archeologi e antichisti per un proficuo dialogo con 'antropologia (si vedano i due
convegni 2011 e 2012 “Antropologia e archeologia a confronto” organizzati dall’archeologo
Valentino Nizzo presso il Museo Pigorini; o I'incontro “Ploutos & Polis” realizzato nel
maggio di quest’anno da storici, filologi e archeologi classici in cui sono stati invitati diversi
antropologi).

5. Si tratta di una prospettiva rilevante degli studi etnoantropologici in cui si sono
cimentati notevoli studiosi (v. per esempio Gell 1992; Severi 1993; Valeri 1998), filosofi (per
esempio Ricoeur 1975) e storici (McCaskie 1980).

6. Si veda anche Gemelli 1988.

7. «Paradossalmente, proprio negli anni in cui in Gran Bretagna gli antropologi sociali
tentavano per vie diverse di riavvicinarsi alla storia per sottrarsi alle rigidezze di una no-
zione di struttura che privilegiava gli aspetti collettivi e persistenti della vita sociale, Brau-
del assegnava alla storia come oggetto prioritario lo studio dei fenomeni di lunga durata»
(Viazzo 2000: 94-5). Tuttavia, la “lunga durata” di Braudel non corrisponde alla nozione di
struttura in Lévi-Strauss (Delille 2011: 334 ss.), come Braudel stesso precisa nel suo saggio
sulla lunga durata (Braudel 1969).

19



MARIANO PAVANELLO

8. Nel suo intervento, Remotti fa esplicito riferimento al primo Convegno nazionale
dell’anuac (Associazione Nazionale Universitaria Antropologi Culturali), tenutosi a Matera
nel maggio 2008, che aveva posto al centro dell’attenzione la societa contemporanea e la
relazione introduttiva, affidata a Ugo Fabietti, aveva come titolo “I’antropologia e il para-
digma della contemporaneita” (Fabietti 2011).

9. E da anni direttore della rivista “am Antropologia Museale”. Ha realizzato diversi
musei (storici e di patrimonializzazione di beni immateriali) in alcune localita del Lazio.

Bibliografia

Althabe, G., Fabre, D. & G. Lenclud 1992. Vers une ethnologie du présent. Paris:
Maison des Sciences de 'Homme.

Aria, M. 2012. Il debito come dispositivo di schiavitti. David Graeber e le nuove
prospettive dell’antropologia economica. Studi Culturali, 1X, 3: 491-9.

Borutti, S. & U. Fabietti 1998. “Introduzione”, in Fra antropologia e storia, a cura
di Borutti, S. & U. Fabietti: pp. 5-23. Milano: Mursia.

Braudel, E 1958. Histoire et Sciences sociales: la longue durée. Annales. Histoire,
Sciences Sociales, X111, 4 : 725-753 (ripubblicato in Ecrits sur I'bistoire, pp. 41-83.
Paris: Flammarion, 1969).

Burke, P. 2006. La storia culturale. Bologna: il Mulino.

Cirese, A. M. 1971. Cultura egemonica e culture subalterne. Palermo: Palumbo.

Clemente, P. & C. Grottanelli (a cura di) 2009. Comparativa/mente. Firenze: SEID.

Crespi, F. 1993. Evento e struttura. Per una teoria del mutamento sociale. Bologna:
il Mulino.

Dei, E 2002. Beethoven e le mondine. Ripensare la cultura popolare. Roma:
Meltemi.

Dei, F. 2012. L'antropologia italiana e il destino della lettera p. L'Uonzo. Societd
Tradizione Sviluppo, 1-2: 97-114.

Delille, G. 2011. Lévi-Strauss, il tempo e la storia. Contemporanea, “Lévi-Strauss e
la storia”, a cura di S. Salvatici, X1V, 2: 334-44.

Fabietti, U. 2011. “L'antropologia e il paradigma della contemporaneita”, in Saper:
antropologici, media e societd civile nell'Italia contemporanea, a cura di Faldini,
L. & E. Pili, pp. 31-38. Roma: cIsu.

Gell, A. 1992. The Anthropology of Time. Cultural Constructions of Temporal Maps
and Images. Oxford: Berg.

Gemelli, G. 1988. “Fernand Braudel e le scienze sociali in Italia”, in Fernand
Braudel e I'ltalia. Atti del Convegno di Studi nel 1 anniversario della morte
di Fernand Braudel, Prato, 28-29 novembre 1986, pp. 22-5s1. Comune di Prato:
Assessorato alla Cultura.

Graeber, D. 2004. Fragments of an Anarchist Anthropology. Chicago: Prickly
Paradigm Press (trad. it. Frammenti di antropologia anarchica. Milano:
Eléuthera, 2006).

Graeber, D. 2011. Debt. The First Five Thousand Years. Brooklyn (Ny): Melville
House (trad. it. Debito. I primi s.000 anni. Milano: il Saggiatore, 2012).

Graeber, D. & G. Houtman 2012. The Occupy Movement and Debt. An Interview
with David Graeber. Anthropology Today, 28, 5: 17-8.

20



INTRODUZIONE

Heéritier, F. 1981. Lexercice de la parenté. Paris: Editions du Seuil (trad. it. L'esercizio
della parentela. Roma-Bari: Laterza, 1984).

Le Goff, J. 1980. “La nuova storia”, in La nuova storia, a cura di J. Le Goff, pp.
7-46. Milano: Mondadori.

Lenclud, G. 1992. “Le grand partage ou la tentation ethnologique”, in Vers une
ethnologie du présent, a cura di Althabe, G., Fabre, D. & G. Lenclud, pp.
9-37. Paris: Maison des Sciences de 'Homme.

Lévi-Strauss, C. 1947. Les structures élémentaires de la parenté. Paris: Presses
Universitaires de France (trad. it. Le strutture elementari della parentela.
Milano: Feltrinelli, 1970).

Lévi-Strauss, C. 1983. Histoire et ethnologie. Annales. Histoire, Sciences Sociales,
XXXVII, 6: 1217-31.

Maffesoli, M. 1979. La conguéte du présent. Pour une sociologie de la vie quotidienne.
Paris: Presses universitaires de France (trad. it. La conquista del presente. Per
una sociologia della vita quotidiana. Roma: lanua, 1983).

McCaskie, Th. 1980. Time and the Calendar in Nineteenth Century Asante: An
Exploratory Essay. History in Africa, 7: 179-200.

Merzario, R. 1981. I/ paese stretto. Strategie matrimoniali nella diocesi di Como nei
secoli xvi-xvin. Torino: Einaudi.

Murdock, G. P. 1949. Social Structure. New York: Macmillan.

Remotti, F. 2012. Antropologia: un miraggio o un impegno?. L'Uomo. Societd
Tradizione Sviluppo, 1-2: 51-73.

Ricoeur, P. (a cura di) 1975. Les cultures et le temps. Paris: Payot.

Severi, C. 1993. La memoria rituale. Follia e immagine del Bianco in una tradizione
sciamanica amerindiana. Firenze: La Nuova Italia.

Valeri, V. 1998. “Costruzioni sociali del tempo. Le forme temporali della societa.
Tempo cronologico e tempo soggettivo, tempo mitico e tempo storico a
Huaulu (Indonesia orientale)”, in Fra antropologia e storia, a cura di Borutti,
S. & U. Fabietti, pp. 96-116. Milano: Mursia.

Viazzo, P. P. 2000. Introduzione all’ antropologia storica. Roma-Bari: Laterza.

Vovelle, M. 1980. “Storia e lunga durata”, in La nuova storia, a cura di J. Le Goff,
pp. 47-80. Milano: Mondadori.

21






Autonomia e trasversalita
del sapere antropologico

Francesco Remotti
Universita degli Studi di Torino

Il paradigma della contemporaneita

11 primo Convegno nazionale ANUAC (Associazione Nazionale Universitaria
Antropologi Culturali), tenutosi a Matera nel maggio 2008, aveva posto al
centro dell’attenzione la societa contemporanea e la relazione introdutti-
va, affidata a Ugo Fabietti, aveva come titolo L'antropologia e il paradigma
della contemporaneita (Fabietti 2011). Anche per questo, ¢ difficile negare
che la contemporaneita rappresenti una tematica irrinunciabile dell’antro-
pologia, nazionale e internazionale. In un certo senso, si puo dire che la
contemporaneita ¢ stata sempre un vincolo per 'antropologia, perlomeno
da quando essa ha ancorato le sue ricerche, le sue teorie e le sue genera-
lizzazioni ai “terreni” etnografici, di necessita “contemporanei” al lavoro
dell’antropologo e all’antropologia che egli professava. Cosi facendo, I’an-
tropologo diventava I’esperto di questa o quella societa, di questa o quella
area culturale, anche se la dimensione, cosi spesso invocata, del “presente
etnografico” creava una sorta di disassamento rispetto alle problematiche
della contemporaneita storica. Il presente etnografico — ovvero la conven-
zione di usare il tempo presente nella descrizione di comunita o gruppi
lontani — non corrispondeva a una fotografia istantanea del presente ef-
fettivo: era invece una finzione, la quale trasmetteva 'idea di una perma-
nenza di caratteri o istituzioni culturali (per lo pit precoloniali), al di la
delle trasformazioni che nel frattempo si erano verificate. Se la ricerca sul
campo era gia un modo concreto di entrare in contatto con un gruppo o
una comunita “contemporanei”, con individui conosciuti in carne e ossa,
forse vestiti all’occidentale e che non praticavano piu il rituale di cui perd
potevano in qualche modo informare I'etnografo, il presente etnografico
si configurava come un espediente per evitare di affrontare e cogliere le

L'Uomo, 2013, n. -2, pp. 23-44

23



FRANCESCO REMOTTI

mancanze, le contraddizioni, le delusioni della situazione contemporanea,
per depurare I'immagine dei «nostri primitivi contemporanei» (Murdock
1934) dalle scorie della storicita, per afferrarne insomma una sorta di “es-
senza” culturale.

Riconosciuto e denunciato il significato di finzione del presente et-
nografico, gli antropologi si sono trovati a studiare le loro societa — eso-
tiche o meno che fossero — nella loro effettiva contemporaneita stori-
ca. Svelata I'illusione della permanenza culturale delle societa studiate,
I’antropologo si & trovato a diventare un “contemporaneista” a pieno
titolo, uno studioso specialista di societa contemporanee, non impor-
ta se europee o africane, sud-americane o nord-asiatiche: uno studioso,
oltretutto, che non poteva piu nascondersi dietro il mito del “presente
etnografico”, in quanto indotto a dichiarare obiettivi, modalita e con-
dizioni della sua presenza e del suo operare. Se funzionale al mito del
presente etnografico era il nascondimento della sua presenza, ora la sua
presenza diveniva parte integrante e ineludibile del suo lavoro nella con-
temporaneita. Il paradigma della contemporaneita esige non solo la ri-
nuncia alla finzione del presente etnografico, ma la messa in chiaro delle
dinamiche della ricerca e dei ruoli dei suoi protagonisti (antropologi e
nativi) in un contesto nemmeno pit areale, bensi globale. Il paradigma
della contemporaneita fa si che il ricercatore sul campo non si limiti a
osservare quanto avviene sotto i suoi occhi, ma colleghi gli avvenimenti
che si verificano in quella determinata societa alle correnti e alle forze
della globalizzazione. Con la crisi del presente etnografico, cade infatti
anche la finzione che la societa, su cui ci si & concentrati, sia una unita
integra e compatta, refrattaria e impermeabile alle reti di relazioni che,
non solo da oggi, percorrono il mondo.

Se le cose stanno pili 0 meno cosi, possiamo in sintesi enucleare al-
cune delle motivazioni che spingono I'antropologia a presentarsi come
un sapere della contemporaneita e gli antropologi come prevalentemente
contemporaneisti. Proviamo a sintetizzare:

a) crollato il mito del presente etnografico, la ricerca sul campo rimane
comunque un imperativo per la formazione dell’antropologo e dunque
una condizione irrinunciabile per caratterizzare in maniera peculiare il
sapere antropologico;

b) si pud anzi sostenere che la crisi del presente etnografico, con il tra-
monto delle “essenze” culturali, abbia reso la ricerca sul campo ancora
pit indispensabile: essendo impossibile ricostruire permanenze culturali
e non potendosi fidare di questi quadri etnografici ormai screditati, I’an-
tropologo ¢ tenuto ancor pitl di prima a verificare e studiare di persona le
condizioni attuali e i mutamenti effettivi che nel frattempo sono interve-
nuti,

24



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

¢) con questa frequentazione esplicita e ammessa dei contesti della con-
temporaneita e con la consapevolezza che la contemporaneita, lungi dal
concentrarsi in luoghi chiusi, si traduce in reti economiche, politiche,
ideologiche, religiose a livello globale, ’antropologo tende a rivendica-
re competenze per problematiche tipiche delle societa contemporanee
(dalle istituzioni politiche e amministrative ai processi di patrimonia-
lizzazione, dai flussi migratori alle pratiche mediche adottate nelle cor-
sie degli ospedali), abbandonando tematiche divenute ormai obsolete e
quasi “arcaiche” (totemismi, rituali di iniziazione, matrimoni tra cugini
incrociati);

d) fa parte del paradigma della contemporaneita non soltanto la riven-
dicazione o la richiesta di riconoscimento delle proprie competenze da
contemporaneisti (in collaborazione o in competizione con quelle di so-
ciologi, economisti, psicologi, storici e cosi via), ma anche una sorta di
impegno che darebbe senso alla ricerca antropologica: un impegno etico e
deontologico per un’antropologia il cui obiettivo sembra essere quello di
“accompagnare” la contemporaneita verso i suoi possibili esiti futuri;

e) selaricerca sul campo ¢ il vincolo che lega gli antropologi alla contem-
poraneita, il loro impegno critico-scientifico indirizza la loro attenzione
pitt verso i suoi possibili sbocchi (non importa quanto lontano o vicino sia
il futuro di cui si tratta), che non verso il passato, la dove si dovrebbero
trovare fattori, condizioni, cause dei fenomeni della contemporaneita;

# il che significa — come & abbastanza facile riscontrare — una propensio-
ne, da parte degli antropologi, ad abbandonare contesti in cui i fenomeni
tipici della contemporaneita non risultano del tutto chiari, mischiati come
sono con fattori ed elementi eterocliti, e preferire contesti in cui invece
la contemporaneita appare pit dispiegata (le citta piuttosto che i villag-
gi, le istituzioni dell’Occidente piuttosto che gli angoli di cid che aveva-
mo chiamato Terzo o Quarto Mondo). Se infatti la contemporaneita ¢ la
categoria che fa da paradigma orientativo per I'antropologia, ¢ del tutto
facile prevedere che gli antropologi lascino alle spalle i contesti un tempo
definiti esotici, ormai privati oltre tutto dell’originario appeal costituito da
differenze culturali significative, e si incamminino anche loro verso quelle
zone in cui i processi della contemporaneita affiorano in maniera prototi-
pica. Insomma, sembra che la contemporaneita sia per gli antropologi un
paradigma vincente.

Antropologi contemporaneisti
e storici contemporaneisti

Se gli antropologi tendono a diventare contemporaneisti, ¢ inevitabile
pensare ad essi come scienziati sociali che si avvicinano sempre di pit

25



FRANCESCO REMOTTI

agli storici della contemporaneita. Ed ¢ altrettanto importante, allora,
soffermarsi su somiglianze e differenze. Se entrambi si occupano di con-
temporaneita, occorre vedere se, al di 1a di una superficiale coincidenza,
la categoria “contemporaneita” sia la stessa per gli uni e per gli altri. Sot-
toponendo a esame comparativo le due distinte situazioni, ¢ facile rilevare
che la categoria della contemporaneita per gli storici:

a) ha una durata assai pil estesa, normalmente pit di due secoli. Come
si legge nella declaratoria del Settore Scientifico-Disciplinare M-sT0/04, in
vigore presso il Ministero dell'Istruzione, dell’'Universita e della Ricerca
della Repubblica Italiana,

il settore comprende le competenze relative agli ultimi due secoli a partire dagli
eventi politici tardo settecenteschi che propongono i temi universali dell’autode-
terminazione e della cittadinanza (rivoluzione americana e rivoluzione francese);

b) inoltre, essa ¢ segnata dai seguenti confini che la racchiudono: uno
fisso, conficcato per convenzione nel passato, e I’altro mobile coinciden-
te con il #unc del ricercatore. Il confine fisso ¢ convenzionale, nel senso
che scuole, correnti, istituzioni, accademie possono decidere di tracciare
il confine in un momento diverso del passato. C’¢ per esempio chi lo pone
in coincidenza con il Congresso di Vienna (1814), chi con la fine della Pri-
ma Guerra Mondiale (1918), chi con la fine invece della Seconda Guerra
Mondiale (1945). C’¢ anche chi si ingegna a fissare il confine che pone
termine alla storia contemporanea nel 1989, anno della caduta del Muro di
Berlino, dimostrando cosi un’esigenza definitoria che difficilmente trove-
remo nel caso degli antropologi.

Secondo 'uso che ne fanno gli storici, sembra dunque di poter osser-
vare che, se non si provvede a stabilire — con ulteriore convenzione — anche
cio che pone termine al mondo contemporaneo, la categoria della contem-
poraneita ¢ destinata ad allungarsi indefinitamente. Gli avvenimenti che
accadono sotto i nostri occhi, una volta “accaduti”, entrano di diritto in
questo contenitore temporale, costringendo la categoria a dilatarsi sem-
pre pill con effetti sorprendenti e un po’ paradossali. Per esempio, pur
aumentando inesorabilmente la distanza storica, Garibaldi continua a es-
sere nostro contemporaneo e, se non si provvede a modificare la struttura
semantica della categoria, sara contemporaneo anche dei nostri nipoti e
bisnipoti.

Insomma, la categoria storica della contemporaneita ¢ assai proble-
matica. Si comprende infatti 'esigenza di fissare nel passato il termine di
inizio, procedendo in maniera simile a quanto si ¢ fatto per le categorie
storiche precedenti (antichita, medio evo, modernita): ogni classifica-
zione — e questo ¢ senza dubbio un ottimo esempio di classificazione
temporale — ha bisogno di qualche ancoraggio indiscutibile, ancorché

26



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

convenzionale (ovvero indiscutibile, finché la convenzione regge). Ma se
non si fissa anche il confine che pone termine, la categoria continua ad
allungarsi sempre pit con effetti assai poco credibili. In particolare, la
dilatazione sempre meno accettabile della categoria (Metternich contem-
poraneo di Hitler? Napoleone contemporaneo di Berlusconi?) potrebbe
far esplodere la categoria stessa. Del resto, fissare anche il confine di
arrivo, chiudendo in modo definitivo la categoria (per esempio — come
¢ stato proposto — con la data del 1989) avrebbe 'effetto di salvare la
categoria come contenitore, cioé¢ come periodo storico avente un inizio
e una fine, ma risulterebbe ancor pitt improponibile la sua definizione
concettuale, il suo contenuto semantico. Come si potrebbe, per esempio,
collocare nella categoria della contemporaneita Kennedy e Khruschov e
invece non considerare come nostri contemporanei Putin e Obama?

Si potrebbe dire, giustamente, che questo ¢ un problema di pertinen-
za degli storici; si tratta perd di una problematica che inevitabilmente
coinvolge ogni tipo di ricercatore (antropologi compresi) che abbiano
a che fare con la contemporaneita. Quando gli antropologi intitolano
i loro dipartimenti, i loro dottorati o i loro inseghamenti con il termi-
ne “contemporaneita” (Antropologia della contemporaneita ¢ in effetti
un’espressione assai ricorrente, oltre che elegante), che cosa intendo-
no con questa espressione? La contemporaneita di cui si occupano ¢ la
stessa degli storici? Se non altro per un problema di comunicazione tra
saperi diversi, non sarebbe male giungere a una qualche intesa perlome-
no tra storici e antropologi. Forse, una volta tanto, possono essere gli
antropologi a lanciare un suggerimento e a far vedere come si potrebbe-
ro risolvere le aporie e i dilemmi dell’uso storico di “contemporaneita”.
Si potrebbe, per esempio, segmentare la categoria della contempora-
neita in pit categorie di minore ampiezza, denominandole con un altro
termine e riservare I’etichetta di contemporaneita a contesti, situazioni,
processi che effettivamente caratterizzano il nostro tempo, il tempo dei
contemporanei e dunque dei contemporaneisti. Il che mi sembra esse-
re quello che succede effettivamente nell’'uso degli antropologi. Se essi
compiono uno studio sulla struttura dei capi attuali di una societa afri-
cana, non considerano “contemporanei” i capi del periodo coloniale e
tanto meno quelli del periodo precoloniale.

Quali sono allora le caratteristiche della contemporaneita per gli an-

tropologi? In parallelo alle caratteristiche della contemporaneita degli sto-
rici, potremmo sostenere che:
a) la categoria della contemporaneita degli antropologi in ogni caso non
ha una durata secolare (tanto meno plurisecolare). Il tratto temporale co-
perto da questa categoria & molto breve: addirittura coincide — potremmo
dire — con I'esperienza vissuta del ricercatore;

27



FRANCESCO REMOTTI

b) a differenza di quella degli storici, la categoria di contemporaneita de-
gli antropologi ¢ aperta da entrambi i lati: non vi & un termine di inizio e
non vi & un termine che chiude.

Questa caratteristica esige di essere approfondita. Il fatto di essere
aperta su entrambi i lati (il che vuol dire che i lati non esistono o sono
molto relativi) ha come conseguenza che i materiali scientifici in entra-
ta — dati, risultati di esperienze e di analisi — non vengono trattenuti, ma
escono assai velocemente dal contenitore della contemporaneita. Occorre
riflettere su questa differenza di impostazione epistemologica tra la con-
temporaneita degli storici e quella degli antropologi: la prima, essendo
dotata di un termine di inizio fisso, consente di trattenere, conservare e
accumulare i materiali in entrata (sia pure con il rischio di una eccessiva
dilatazione e conseguente, prevedibile esplosione); la seconda, invece, ha
una scarsa capacita cumulativa. Come una vasca che si riempie e si svuota
di continuo, la categoria della contemporaneita degli antropologi non fun-
ziona come un contenitore e cosi i materiali in entrata vengono assai poco
tesaurizzati. In effetti, gli storici, anche gli storici della contemporaneita,
hanno inevitabilmente lo sguardo rivolto al passato (a cio che, a rigore,
contemporaneo non ¢ pit). Gli antropologi, invece, sono pitl contempo-
raneisti degli storici: il loro sguardo ¢ puntato per solito sull’hzc et nunc,
che & esattamente la dimensione della loro specifica e individuale ricerca
sul campo, della loro personale e irripetibile esperienza vissuta. Non solo,
ma come abbiamo accennato prima, impegno morale e impegno scien-
tifico degli antropologi della contemporaneita li porta a guardare oltre
il presente, non verso il passato, ma verso il futuro (per lo pitt un futuro
prossimo).

In sintesi, possiamo ribadire che la categoria della contemporaneita
degli antropologi non ¢ ancorata alla storia con dei “termini” conficcati
nel tempo: essa non coincide con un periodo temporale da tutti rico-
nosciuto e rispettato, sia pure come convenzione. Un po’ come certe
strutture di parentela, tipo il “parentado”, la contemporaneita degli an-
tropologi ¢ “noi-centrata”, se non addirittura “ego-centrata”: fa infat-
ti perno sull’esperienza vissuta e di ricerca dell’antropologo. Volendo
proseguire I’analogia, la contemporaneita degli storici ¢ invece assimi-
labile ai clan, cio¢ ai gruppi di discendenza per i quali si fissa inevita-
bilmente e per convenzione un punto di inizio nel passato e per i quali
esiste in effetti con il tempo un problema di dilatazione. Con il risultato
che gli storici contemporaneisti accumulano e gli antropologi contem-
poraneisti invece dissipano cio che di volta in volta acquisiscono. Sara
per questo esito dissipativo di un’antropologia contemporaneista che
Ugo Fabietti, nella relazione a cui abbiamo fatto cenno all’inizio di que-
sto scritto, ha provveduto a mantenere I'idea della contemporaneita,

28



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

compiendo perd un’operazione di trasformazione molto significativa:
la contemporaneita per Fabietti non ¢ piu da intendere come il periodo
in cui attualmente viviamo, ma come un orizzonte di «simultaneita di
vissuti immaginati» in cui “ogni” societa — di oggi e di ieri, ovvero di
non importa quale periodo storico — si trova a operare (Fabietti 2011
32). In questo modo, per Fabietti la contemporaneita non ¢ pit una
condizione vincolante del lavoro dell’antropologo: diviene invece un
tema, un oggetto di studio, che puo o deve essere affrontato anche per
le societa in riferimento alle quali non possiamo avvalerci di una “con-
temporanea” ricerca sul campo.

Il prezzo dell’hic et nunc

In mezzo a storici e altri scienziati sociali, gli antropologi sono soliti
menar vanto di una loro caratteristica peculiare (fattore e segno della
loro “identita” disciplinare, come spesso amano dire). Essi sono di-
sposti ad ammettere di essere poco quantitativi, per esempio, o di non
essere molto agguerriti nel lavoro degli archivi o in campo filologico;
ma una caratteristica — essi sostengono — li contraddistingue e li “sal-
va”: la ricerca sul campo. Abbiamo gia visto che la ricerca sul campo ¢
cio che relativizza fortemente la loro contemporaneita: essi per lo piu
sacrificano in parte la contemporaneita riducendola a misura della loro
esperienza, e per giunta di un’esperienza personale, di per sé irripetibi-
le, possibilmente intensa e a lungo protratta nel tempo. Gli antropologi
rivendicano la loro ricerca sul campo come esperienza vissuta non solo
in quanto peculiarita irriducibile, ma anche come motivo di vitalita del
loro sapere.

Come in tutte le cose di questo mondo, comprese le faccende scien-

tifiche, c’¢ sempre pero un prezzo che si paga. E questo prezzo tende a
salire quanto piu la ricerca sul campo viene esaltata come unico vero fon-
damento del sapere antropologico. E importante tenere conto di questa
precisazione, ossia il carattere unilaterale ed esclusivo che viene conferito
alla ricerca sul campo. In altre parole, qui non si vuole affatto criticare
la ricerca sul campo in quanto tale, ma porre in guardia gli antropologi,
allorché essi fanno della loro ricerca sul campo I'unico elemento fondativo
del loro sapere. Fatte queste precisazioni, il contenuto del prezzo che si
verrebbe a pagare ¢ presto descritto:
a) carattere sempre piu eteroclito e frammentario del sapere antropologi-
co, dovuto 7) alla molteplicita ed eterogeneita delle esperienze soggettive
e dei contesti indagati, 7) alla diffusa tendenza rinunciataria nei confronti
delle teorie di carattere generalizzante in antropologia (a partire grosso
modo dagli anni Settanta del Novecento);

29



FRANCESCO REMOTTI

b) non cumulativita (o molto scarsa cumulativita) dei risultati;
¢) dispersione, polverizzazione, dissoluzione del sapere antropologico.
Occorre dire che in parte si sopperisce a questi difetti (carattere ete-
roclito, scarsa cumulativita, dispersione) con cid che possiamo definire
“mode”. Le “mode” sono ovviamente presenti anche nel mondo scienti-
fico, ma & bene sottolineare che ’assenza di una robusta e meditata teo-
rizzazione ¢ il fattore che maggiormente apre la porta alle mode: invece di
elaborare punti di vista e mettere alla prova concetti e prospettive teori-
che, si assiste all’'uso di nozioni che balzano da uno scritto all’altro senza
un tentativo serio di collaudoy; si assiste cioé¢ alla formazione di un gergo il
cui significato principale sembra essere quello di marcare appartenenze,
produrre consensi generalizzati, generare conformismi. Si forma cioe una
patina di superficie, sotto la quale si intravedono piuttosto nitidamente i
rischi di polverizzazione, dispersione, dissoluzione di cui si parlava al pun-
to ¢). Sotto questo profilo, puo essere significativo osservare che, quando
esponenti di altri saperi fanno ricorso all’antropologia per trarne ispira-
zione, conferme o suggerimenti tematici e teorici, non fanno molto ricorso
all’antropologia contemporanea e contemporaneista. Perché questo? Pos-
siamo forse spiegare tutto cio in termini di ighoranza e di ritardato o man-
cato aggiornamento? In parte ¢ probabile che cio avvenga; ma ¢ anche
probabile che si sia verificata un’altra circostanza, assai pit drammatica
per quanto riguarda lo statuto scientifico dell’antropologia attuale, ossia
la scarsa generalizzabilita e fruibilita scientifica dei suoi risultati. Troppo
spesso infatti gli antropologi preferiscono rivolgersi ad altri antropologi
in un sistema comunicativo marcatamente auto-referenziale, anziché chie-
dersi quali siano i risultati, formulabili con chiarezza, che possano essere
trasmessi ad altri interlocutori, oltre che ai propri colleghi.

Rimedi e strategie: la soluzione “A”

Se le considerazioni critiche fin qui svolte hanno una qualche fondatezza
ovvero se qualcuno avverte (come ovviamente 1'autore di queste righe)
che 'antropologia contemporanea corre seri rischi dissolutivi, sara ine-
vitabile chiedersi quali possano essere, al momento attuale, le soluzioni
pit praticabili o piu credibili per un programma di sopravvivenza. Sara
il caso di aggiungere che considerazioni critiche e soluzioni alternative
vengono formulate tenendo conto soprattutto del contesto nazionale,
visto che il futuro del mondo accademico in questo paese si preannun-
cia particolarmente difficile per i settori disciplinari pit deboli. Mi sia
consentito precisare che, se & opportuno adottare in questi frangenti
un atteggiamento realistico, il quale calcoli per esempio 'opportunita
di alleanze disciplinari, ¢ almeno altrettanto fondamentale (anzi, a mio

30



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

parere, pitt decisivo e comunque preliminare) operare scelte di ordi-
ne teorico, cosi da imprimere una pili robusta configurazione episte-
mologica al sapere dell’antropologia. E in questo spirito che vengono
qui presentate due soluzioni alternative fondamentali, cosi da evitare
gli esiti dissolutivi paventati prima, con la precisazione che entrambe
le soluzioni richiedono coraggio intellettuale, chiarezza programmatica,
consapevolezza critica.

La prima ipotesi di soluzione (“A”) ¢ in fondo il proseguimento e
Iesplicitazione di tendenze maggioritarie, quali si possono riscontrare sia
nel presente sia nel passato dell’antropologia italiana. Essa consiste nel
ritenere che, tutto sommato, @) I’antropologia culturale non disponga, in
quanto tale, di una propria autonomia teorica, e che dunque una riven-
dicazione epistemologica in tale senso sia velleitaria e quanto meno fuori
luogo. Una rinuncia piti 0 meno esplicita a una propria autonomia teorica
da parte degli antropologi, o un atteggiamento di disimpegno in tale sen-
so, & quindi il primo passo previsto da questa soluzione. Il secondo passo
consiste invece in una rivendicazione di ordine metodologico, sostenendo
che b) cio che contraddistingue, in maniera peculiare e irrinunciabile, il la-
voro degli antropologi ¢ il sapere etnografico, ovvero la ricerca sul campo:
una ricerca personale, approfondita, prolungata, olistica, tale da fornire
dati, informazioni, risultati che non si colgono con metodi e inchieste di
ordine meramente quantitativo, con surveys di breve periodo o con al-
tri approcci in uso presso le altre scienze umane e sociali. Come si vede,
la rinuncia all’autonomia sul piano epistemologico viene compensata da
una forte affermazione di peculiarita sul piano metodologico, quasi una
dichiarazione di esclusivita. Questi due passaggi — rinuncia o disimpe-
gno epistemologico e rivendicazione metodologica — richiedono tuttavia
¢) un’esplicita messa in chiaro del quadro epistemologico entro cui gli
antropologi preferibilmente andrebbero a collocare il proprio lavoro. In
sintesi, la strategia “A” sarebbe costituita dai seguenti passaggi:

a) rinuncia all’autonomia epistemologica;
b) rivendicazione di una forte peculiarita metodologica;
¢) scelta del quadro epistemologico di inserimento?.

Prima di esaminare le soluzioni alternative pit plausibili o di maggiore
richiamo per quanto concerne il quadro epistemologico generale (punto
¢), sara bene ricordare che, soprattutto nel contesto accademico italiano,
si sta in effetti profilando una dinamica di rapporti interdisciplinari, che
potrebbe essere descritta in termini di “collaborazione e servizio” da un
lato e in termini di “riconoscimento e protezione” dall’altro. Per essere
pit espliciti, il lavoro dell’antropologo si configurerebbe come fornitore
di materiali di prima mano, frutto di esperienza genuina, ottenuta con
il contatto diretto, intenso e prolungato con esseri umani particolari, in

31



FRANCESCO REMOTTI

particolari contesti sociali: un lavoro prezioso e insostituibile, tale da ri-
chiedere, e legittimamente presumere di ottenere, riconoscimento, pro-
tezione, continuativita di rapporti da parte dei gruppi, delle strutture o
istituzioni scientifiche in cui si svolge.

Vediamo ora verso quali quadri epistemologici (punto ¢) questa stra-
tegia potrebbe indirizzarsi.

(“A1”) Verso le scienze storiche — Si tratta della soluzione maggiormente
in linea con la tradizione degli studi italiani. ’emergere dell’etnologia e il
suo distacco dall’alveo ottocentesco dell’antropologia fisica (prima meta del
Novecento) hanno subito comportato la sua interpretazione in termini di
sapere storico. Allo stesso modo, uno dei correttivi proposti all’emergente
antropologia culturale in Italia (seconda meta del Novecento) da parte dei
suoi stessi fautori ha subito assunto il tono di un’impronta storicistica*. Per
usare un termine tipico di Ernesto De Martino, potremmo dire che I"antro-
pologia si presenta allora al sapere storico come un “incremento”, sia che
questo venga inteso come uno sviluppo di coscienza storica, o come una
ramificazione del sapere verso angoli (di mondo o di vita) di solito trascurati
dalla scienza storica, o come una capacita di «cogliere la complessita dei
processi sociali» (Pavanello 2010: x11). Si puo anche intendere la partecipa-
zione dell’antropologia alla formazione e sviluppo del sapere storico come
un apporto di “testimonianze” personali relative a momenti, contesti, situa-
zioni particolari, testimonianze che il sapere storico della contemporaneita
provvederebbe poi — se del caso — a immagazzinare e tesaurizzare.

Per comprendere ulteriormente significati e anche limiti di questo
tipo di soluzione vale la pena citare il seguente brano di Michel Fou-
cault:

La Storia forma per le scienze umane un ambiente di accoglienza a un tempo pri-
vilegiato e rischioso. Fornisce ad ogni scienza dell’'uvomo uno sfondo che la deter-
mina, predispone ad essa un terreno e quasi una patria: definisce I’area culturale
—P’episodio cronologico, I'inserzione geografica — in cui pud venirne riconosciuta
la validita; circonda tuttavia queste scienze dun confine che le limita, distruggen-
done fin dall’inizio la pretesa a valere nell’elemento dell’universalita (Foucault
1996: 397, corsivi nostri).

Non sara proprio il caso di agognare all’elemento dell’universalita, ma
indubbiamente altre scienze umane e sociali si muovono su un terreno di
relativa autonomia rispetto alla “patria” storica, elaborando in proprio
teorie e prospettive generali. E quindi pure concepibile la scelta, da parte
dell’antropologia, di inserirsi in un quadro epistemologico alternativo a
quello storico.

(“A2”) Verso le scienze umane e sociali — In questo caso, gli antropolo-
gi si presentano come coloro che forniscono materiali “pregiati”, ricavati

32



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

dalle loro esperienze sul campo, e che potranno essere utilizzati per gene-
ralizzazioni sociologiche, psicologiche, politologiche, giuridiche, econo-
miche e cosi via. Molto spesso gli esponenti delle scienze umane e sociali,
pit solidamente rappresentate, intendono in effetti I'apporto dell’antro-
pologia come una conferma ulteriore e aggiuntiva: una sorta di appendice,
reso certo necessaria dall’allargamento degli orizzonti a livello mondiale.
Ma per avere un riscontro importante e prestigioso di questo tipo di so-
luzione dall’interno dell’antropologia ¢ sufficiente esaminare la posizione
di Clifford Geertz, il quale da un lato riduce I'antropologia all’etnografia
(compiendo i passi a e b della strategia che stiamo esaminando) e dall’al-
tro (c) lascia il compito della generalizzazione alle altre scienze umane e
sociali (Geertz 1987: 41, 63, 65; Remotti 1987).

Oltre a Storia (“A1”) e a Scienze Umane e Sociali (“A2”), vi sono —
com’¢ evidente — molte altre soluzioni possibili per antropologi alla ricer-
ca di abbinamenti e inserimenti. La questione pero da porre ¢ la seguente:
esistono quadri epistemologici generali in grado di prevedere e inserire
al loro interno I"apporto antropologico, 'apporto cio¢ di un sapere che,
non rivendicando per se stesso una propria autonomia epistemologica, si
presenta tuttavia come un fattore importante e insostituibile? All'interno
di quali saperi 'apporto metodologico dell’antropologia puo essere pit
determinante e significativo? Se ci siamo concentrati su Storia e su Scienze
Umane e Sociali, non ¢ per escludere altre soluzioni possibili, ma perché
queste sembrano essere le direzioni di maggiore e piu significativo inseri-
mento dell’antropologia, soluzioni cioé che maggiormente si prestano alle
riflessioni sui destini dell’antropologia e che illustrano con efficacia cio
che abbiamo chiamato la strategia “A”. Non ci interessa percid esaminare
in questa sede soluzioni dettate da motivazioni piu strettamente personali
e di per sé poco generalizzabili.

Non dobbiamo infatti dimenticare che stiamo esaminando “rimedi e
strategie” di sopravvivenza disciplinare, scelte cioé che consentano all’an-
tropologia di organizzare e possibilmente assicurarsi un qualche futuro.
Neppure dobbiamo dimenticare che non si tratta di mere disquisizioni te-
oriche, bensi di scelte che indubbiamente avranno delle conseguenze in un
futuro piti 0 meno immediato. Fatte queste precisazioni, sara bene valutare
le diverse strategie secondo vantaggi e svantaggi, rischi e atout, che — per
quanto possiamo giudicare — esse possono presentare. La soluzione “A”, per
esempio, e soprattutto la soluzione “A1”, presenta il vantaggio di una con-
siderevole continuita storica, per cui non ci sarebbe bisogno di imprimere
delle “svolte” e discontinuita pitt 0 meno traumatiche rispetto a tendenze
e punti di vista tradizionali. Presenta inoltre il vantaggio — soprattutto nel
caso della soluzione “A2” — di non assumere in proprio i rischi delle gene-
ralizzazioni teoriche: saranno i gruppi piu forti e meglio attrezzati quelli

33



FRANCESCO REMOTTI

che svolgeranno questo compito, e gli antropologi, con le loro ricerche sul
campo, potranno non solo fornire materiali, ma anche lavorare di sponda,
proponendo ritocchi e rilievi critici. Al massimo, si spingeranno a criticare
le generalizzazioni altrui, facendo notare gli inevitabili condizionamenti cul-
turali delle loro teorie. In sostanza, entrambe le soluzioni della strategia “A”
sembrano essere in grado di assicurare la formazione di spazi appositi per
gli antropologi, dove essi possono svolgere le loro funzioni, oltre che trovare
riconoscimenti e forme di collaborazione. La domanda che ora ci si pone
¢ tuttavia la seguente: per quanto tempo queste nicchie saranno garantite?
Ovvero, per quanto tempo gli apporti degli antropologi risulteranno cosi
indispensabili? Inoltre, con la rinuncia all’autonomia epistemologica, non si
corre anche il rischio che il loro nome risulti essere un po’ eccessivo rispetto
alle funzioni che svolgono? Non c’¢ forse anche il rischio che certe loro
concezioni, posizioni e attivita vengano assorbite e integrate da altri gruppi
(come dimostra il caso della pratica etnografica nelle mani dei sociologi e
degli psicologi)? La strategia “A”, mentre si rivela molto in linea con le ten-
denze del presente e del passato, quanto ¢ in grado di assicurare il futuro
degli antropologi?

Rimedi e strategie: la soluzione “B”
La strategia “B” potrebbe essere formulata nel seguente modo schemati-
co:
a) rivendicare e recuperare per l'antropologia una chiara autonomia
epistemologica, coincidente con una capacita di generalizzazione teorica
esercitata in proprio;
b) continuare ad affermare I'irrinunciabilita della ricerca sul campo, non
solo in quanto fornitrice di materiali, nonché di prospettive e punti di
vista nuovi, ma soprattutto in quanto momento fondamentale della stessa
generalizzazione teorica;
¢) praticare la ricerca antropologica come trasversalita (sia di culture, sia
di epoche storiche);
d) non limitarsi a generalizzazioni all’interno dei casi (come sostiene Ge-
ertz), ma praticare la generalizzazione “tra” i casi;
e) rivendicare la liceita e fattibilita di connessioni antropologiche anche
in assenza di connessioni storiche.

Sono ovviamente necessari alcuni commenti. Al punto 4) si dice di
“rivendicare e recuperare” I'autonomia epistemologica dell’antropologia,
perché credo sia opportuno rendersi conto che in effetti 'antropologia
(culturale e sociale) si ¢ affacciata nell’arena scientifica, allorché si ¢ di-
mostrata in grado di elaborare teorie di ordine interculturale e quindi
come tali capaci di competere con teorie di altre scienze umane e sociali,

34



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

maggiormente condizionate sotto il profilo culturale. Non si tratta qui di
riprendere I'immagine del pendolo tra posizioni idiografiche e posizioni
nomotetiche e ora propendere per queste ultime. Si tratta perd di ricono-
scere che in antropologia si ¢ assistito a un lungo periodo di stasi teorica,
a una sorta di ritrosia e pavidita per le generalizzazioni, a un atteggia-
mento rinunciatario o di disimpegno, prediligendo lo scavo etnografico
con i suoi evidenti confini epistemologici. Non ¢ questione di adottare
di nuovo il punto di vista “nomotetico” e quindi di coltivare la presun-
zione di formulare “leggi” scientifiche. Si tratta invece di riconoscere che
I’esigenza di una qualche generalizzazione ¢ del tutto indispensabile, se si
vuole continuare a mantenere il titolo di “antropologi”. Se non si intende
generalizzare, onesta vorrebbe che si rinunciasse a questo titolo e ci si
accontentasse del nome di “etnografi”.

L'etnografia ¢ a sua volta imprescindibile. A ben vedere, ¢ pro-
prio la duplice formula “teoria generalizzante ed etnografia” cio che
contraddistingue il tipo di sapere che intendiamo difendere. Ma un
approfondimento qui ¢ necessario. L’etnografia non ¢ soltanto forni-
trice di materiali da immettere nelle macchine teoriche; I'etnografia ci
pone in contatto con visioni, concezioni, teorie altrui, e queste, lungi
dall’essere mero materiale da analizzare, costituiscono punti di vista
che partecipano a pieno titolo al lavoro di generalizzazione intercul-
turale. In un certo senso, I’antropologia ¢ una ricerca delle e tra le
antropologie altrui.

Occorre poi valorizzare la trasversalita come tratto epistemologico
fondamentale. Trasversalita rispetto a che cosa, se non rispetto a confini
culturali? Qui non ¢ affatto il caso di paventare il pericolo di entificare
indebitamente le culture. I confini culturali esistono, anche se le culture
non sono cose, entita, realta indipendenti dalle persone che ne fanno uso.
Anche le lingue non sono entita indipendenti, e tuttavia esistono i confi-
ni linguistici, come ci dimostra 'incomprensibilita iniziale delle lingue in
cui ci imbattiamo. Gia solo la ricerca sul campo — ¢ sufficiente un’unica
ricerca sul campo, svolta in non importa quale angolo di mondo — ¢ la
dimostrazione palese di quanto sia importante il concetto di trasversalita.
Si comincia di li: si attraversa di persona un qualche confine, e i nostri
concetti e le nostre idee subiscono una qualche sollecitazione o modifi-
cazione, se non altro perché sono obbligati a un confronto. Ebbene, le
teorie antropologiche — in speciale modo le teorie generalizzanti — sono il
proseguimento di queste esperienze di confronto: non piti un confronto a
due (io e i Nuer), ma un confronto a tre, a quattro, a 7.

Tante paure e diffidenze nei confronti della generalizzazione nascono
probabilmente dai cocenti fallimenti dello strutturalismo. E per questo —
si puo ritenere — che Geertz (1987: 65) ha preferito proporre una generaliz-

35



FRANCESCO REMOTTI

zazione all’interno dei casi e abbandonare tentativi di generalizzazione
tra i casi. Come egli ha pit volte sostenuto, generalizzare all’interno dei
casi significa porre in relazione i fenomeni culturali studiati dall’etno-
grafo con i concetti, le idee, i principi di ordine generale proposti o
stabiliti dalle scienze umane e sociali. E come il sottoscritto ha cercato di
dimostrare nella sua Introduzione a Geertz (ibid.), 'antropologia geert-
ziana non ha la funzione di generare, produrre e nemmeno modificare
questa serie di concetti generali (struttura, identita, persona, diritto, po-
tere ecc.): la sua funzione ¢ quella di trovare «connessioni illuminanti»
tra i casi sempre particolari e le idee generali, ovvero illuminare le idee
generali con i casi particolari e, viceversa, i casi particolari con le idee
generali di cui disponiamo (Geertz 1988: 74). Geertz — 'abbiamo gia
anticipato — illustra molto bene la soluzione “A2”, quella in cui I’antro-
pologia trova un suo posto nel novero delle scienze umane e sociali, ma
lascia a queste 'incombenza di produrre teorie generali. Perché privarsi
di questa possibilita, perché limitarsi a una generalizzazione all’interno
dei casi e lasciare ad altre scienze il compito di una generalizzazione
pitt ampia, ben sapendo che esse non sono quel granché attrezzate a
generalizzare “attraverso” i casi? Gli antropologi infatti svolgono molto
volentieri il compito critico di far notare le pecche di generalizzazioni
ampie che passano “sopra” i casi (le societa, le culture, i contesti), an-
ziché attraversarli; ma poi preferiscono rintanarsi nei propri angoli o
curare i loro casi etnografici per non incappare a loro volta nei rischi in
cui cadono i tentativi di generalizzazione.

In effetti, Pombra di Lévi-Strauss e del suo strutturalismo sembra in-
combere in tutta questa faccenda. Lévi-Strauss ha avuto il grande merito
di intendere I'antropologia come un sapere trasversale e di contribuire in
tal modo a conferire a questo sapere una pronunciata autonomia episte-
mologica. Prima di lanciare il discredito e 'ostracismo sulla sua opera,
forse sarebbe il caso di chiedersi se, per caso, anche da noi, in Italia,
lapertura all’antropologia non sia da far risalire soprattutto all’impor-
tanza di un pensiero che ha saputo farci passare “attraverso” societa e
culture diverse, svelando temi e soluzioni inedite. Prima di ogni critica,
forse il riconoscimento di questo programma di autonomizzazione epi-
stemologica di cui I'antropologia (anche in Italia) ha beneficiato, ¢ sem-
plicemente doveroso. Poi, diciamo pure che il suo strutturalismo ¢ fallito,
perché nella scienza i fallimenti sono salutari e istruttivi. A me pare di
poter dire — come ho sostenuto in diversi miei scritti su Lévi-Strauss —
che il germe del fallimento risiede nel carattere “chiuso” e “completo”
del suo sistema: si tratta infatti di un sapere trasversale, la cui trasversa-
lita a un certo momento si interrompe, ritenendo di aver completato il
giro, cioe la perlustrazione di tutte le possibilita (Remotti 2011). Questa

36



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

ambizione di completezza ¢ cio che rende la sua antropologia non piu
proponibile, anche perché per raggiungere la completezza Lévi-Strauss
deve sacrificare molto il peso culturale dei temi indagati a tutto favore di
una formulazione eccessivamente astratta rispetto alle condizioni e alle
esperienze umane di partenza. E questa ambizione di completezza, insie-
me alla marcia forzata verso il massimo dell’astrazione, che induce infine
Lévi-Strauss a proporre di dissolvere la stessa antropologia culturale in
un sapere di ordine bio-psicologico.

A favore della strategia “B”:
le reti di connessioni

La strategia “B” pud pero essere formulata in altra maniera rispetto allo
strutturalismo di Lévi-Strauss. Per quanto mi riguarda, ho provato a tenta-
re una strada diversa, che fa propria I'idea della trasversalita e che la man-
tiene a tal punto da non chiudere mai le procedure di attraversamento:
ovvero, le generalizzazioni ci sono, ma sono sempre soltanto provvisorie
e parziali. La trasversalita, quale ho cercato di formulare in Noz, prinitivi
(Remotti 1990; 2009, 11 ed.), si combina infatti all'idea dell’incompletezza.
Ludwig Wittgenstein ¢ il filosofo che ci viene in soccorso in questo fran-
gente. Ma non ¢ il filosofo delle “forme di vita”, a cui di solito gli antro-
pologi si rivolgono; ¢ invece il filosofo delle “somiglianze di famiglia”, a
cui purtroppo gli antropologi hanno fatto ricorso (Rodney Needham, Dan
Sperber) solo per dimostrare I'inconsistenza e la vaghezza dei concetti in
uso in antropologia. Le somiglianze di famiglia hanno invece un altro pre-
gio, quello di far vedere come si formano i concetti attraverso la legatura
dei casi: non utilizzando un unico criterio, ma un certo numero di criteri.
Anche se Wittgenstein non aveva in mente — vi ¢ da supporre — il modo
di procedere dell’antropologia, la sua teoria delle somiglianze di famiglia
¢ particolarmente illuminante per la pratica della trasversalita intercultu-
rale. Wittgenstein in fondo ci insegna a tentare le nostre generalizzazioni,
ben sapendo che non saranno mai complete: il che vuol dire che ci sara
sempre ancora spazio per altri antropologi, i quali svolgeranno altro filo,
collegheranno altri casi, e cosi facendo modificheranno i concetti di par-
tenza. Gli antropologi cosi non dovranno dire in una botta sola che cosa
sia, per esempio, “la” famiglia o “lo” Stato; devono avere perd una “loro”
teoria sulla famiglia, sullo Stato o sulla proprieta privata: una teoria che si
innalza un po’ in verticale (astrazione) e che tuttavia si snoda soprattutto
in orizzontale, una teoria fatta di attraversamenti di casi (non una sfilza,
ma attraversamento di casi), una teoria che per un verso si complessifica,
ma per I'altro verso riduce la complessita, al fine di poter essere formu-
lata, esposta, comunicata. Sono accordi e convenzioni — piu in generale

37



FRANCESCO REMOTTI

sono i paradigmi di Kuhn — i meccanismi di riduzione della complessita.
Grazie alle loro esperienze di campo, gli antropologi giustamente fanno
vedere — per citare ancora Pavanello (2010: X11) — «la complessita dei pro-
cessi sociali» e per giunta «nella loro dimensione storica». Ma devono poi
acconciarsi a pagare il prezzo di una qualche astrazione (cio¢ riduzione
di complessita) al fine di @) rendere comunicabili i risultati delle proprie
ricerche, ) praticare la trasversalita interculturale, ¢) consentire una qual-
che cumulativita del loro sapere.

Anche su questo punto ¢& bene che gli antropologi riflettano dopo
l'ubriacatura post-modernista. Parlare di cumulativita dei risultati non
significa affatto ripristinare il mito del progresso unilineare e unidirezio-
nale della scienza. Significa perd riconoscere che anche I'antropologia &
un sapere in cui si realizzano “progressi”, in cui ci si sforza di migliorare
e rendere pit credibili determinate prospettive, pit solidi o pit articolati
determinati concetti, piti convincenti e pitt comprensive determinate teo-
rie (non si & pagati per questo?). La differenza rispetto alla fede nel pro-
gresso lineare e necessario di un tempo ¢ che a) i progressi non sono inevi-
tabili; b) essi avvengono, se avvengono, lungo direttrici particolari; ¢) non
sono mai onnicomprensivi, nel senso che un progresso in una direzione
significa probabilmente stasi o regresso in un’altra direzione; d) i progressi
possono anche essere distruttivi, nel senso che molto spesso consistono
nella lacerazione di connessioni precedentemente stabilite o messa in crisi
di concetti di cui prima ci si era fidati; e) sono sempre provvisori, nel sen-
so che prima o poi i risultati raggiunti vengono rimessi in discussione. E
tuttavia, pur con tutte queste precisazioni e limitazioni, guai se un sapere
non si prefigge lo scopo della cumulativita dei suoi risultati. Un sapere che
non abbia queste caratteristiche puo legittimamente aspirare a un qualche
riconoscimento scientifico, sociale ed economico?

Cio che si propone ¢ dunque una trasversalita che non si conclude
in un sistema. Nel libro del 1990 avevo concepito il sapere antropologico
come una rete di connessioni. E passato pitt che un ventennio e mi pare
che quell'immagine sia ancora proponibile. Una rete da I'idea di qualcosa
che si costruisce ntrecciando, legando e facendo nodi. Come nella rete
c’¢ la trama e c’¢ I'ordito, cosi nel sapere antropologico c’¢ I'etnografia
con i suoi scavi nel particolare, verso i significati locali, e c’¢ la teoria con
i suoi legami trasversali: ci sono insomma due dimensioni, una verticale
e una orizzontale, che si intrecciano tra loro. Questa immagine ha pure
il pregio di legittimare, contemperare, armonizzare stili diversi di lavoro
da parte degli antropologi: ovvero potremo trovare individui o gruppi
che lavorano di pit sulla dimensione verticale o etnografica e altri che
invece prediligono maggiormente il lavoro sulle connessioni orizzontali.
Il lavoro non manca, né su una dimensione, né sull’altra. L'importante &

38



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

rendersi conto che cio che ricaviamo su una dimensione deve poter esse-
re fruito anche sull’altra, ovvero che i prodotti etnografici devono essere
confezionati in modo tale da poter essere inseriti nelle reti di connessio-
ne, cosi come i concetti teorici devono poter essere tali da accogliere i
contenuti etnografici nella loro varieta e nella loro capacita innovativa o
trasformativa.

Cio che si propone con le reti di connessione non & una comparazione:
¢ qualcosa di pit e di diverso, di pit sottile, permanente e inconcluso;
¢ qualcosa che ha a che fare con relazioni, piuttosto che con categorie;
qualcosa che non si pone alla fine di un’indagine, ma coincide con la stes-
sa indagine antropologica ed etnografica (il sapere “etno-antropologico”)
fin dall’inizio. La comparazione da I'idea di un’operazione che si svolge
all’esterno e dall’alto su prodotti gia confezionati, mentre la rete di con-
nessioni sfrutta le potenzialita di collegamento di un qualsiasi fenomeno
indagato in una molteplicita di direzioni. La comparazione & per solito
imparentata a insiemi di categorie, mentre le reti di connessioni evocano
i sistemi complessi. Rendersi conto della molteplicita di direzioni verso
cui possono svilupparsi le connessioni teoriche a partire da un fenomeno
(caso, processo) indagato etnograficamente ¢ un passo decisivo per I'an-
tropologo: ¢ la consapevolezza della “complessita” di cui parla Pavanello
(come abbiamo gia visto sopra); ma & un passo decisivo perché induce an-
che a ridurre tale complessita, scegliendo le direzioni verso cui procedere.
Detto in altri termini, le reti di connessioni in antropologia si costruiscono
selezionando tematiche. La teoria & un lavoro di collegamento trasversale
e questo ¢ reso possibile mediante la scelta di temi che guidano e orienta-
no il lavoro.

Chi sceglie i temi, chi suggerisce le tematiche? Ovviamente, possono
essere diversi gli autori e le fonti. Il privilegiamento della ricerca sul
campo in antropologia apre la porta a una serie di stimoli che proven-
gono dalle stesse societa o situazioni indagate. Ma la costruzione delle
reti di connessioni ¢ anch’essa una matrice molto attiva di suggerimenti
tematici. Tutto questo per dire che gli antropologi — anzi, gli etno-an-
tropologi (teorici e ricercatori sul campo) — dispongono di potenzialita
di grande rilievo nell’alimentare dibattiti, nel dirigere I’attenzione verso
certi problemi, nel proporre punti di vista innovativi. Sotto questo pro-
filo, se poniamo a confronto la strategia “A” e la strategia “B”, vediamo
che quest’ultima, proprio perché rivendica la propria autonomia episte-
mologica, traduce questa stessa autonomia in una importante e del tutto
peculiare capacita di produzione tematica, con la quale I'antropologia
sarebbe in grado di collocarsi con grande rilievo nell’area scientifica.
Inserendosi invece in quadri epistemologici dettati da altri campi di
sapere — o di tipo storico (soluzione “A1”) o di altre scienze umane e

39



FRANCESCO REMOTTI

sociali (soluzione “A2”) — I'antropologia vedrebbe ridursi moltissimo le
sue potenzialita di proposizioni tematiche, con grave danno delle sue
prospettive di sopravvivenza.

C’¢ un punto ancora del programma “B”, che merita di essere appro-
fondito. Si tratta del punto ¢) dello schema posto all’'inizio del paragrafo
precedente: “rivendicare la liceita e fattibilita di connessioni antropolo-
giche anche in assenza di connessioni storiche”. A mio modo di vedere ¢
un punto fondamentale per poter sostenere e praticare ’autonomia epi-
stemologica dell’antropologia. E un punto su cui Lévi-Strauss ha insistito
con grande determinazione e a me pare che, su questo punto, la sua lezio-
ne vada accolta senza dubbi e perplessita. In fondo, si tratta di chiedersi
se I'antropologia sia legittimata a proporre connessioni concettuali e te-
matiche tra fenomeni culturali del tutto privi di derivazioni e collegamenti
storici. La soluzione “A1” sara propensa a fornire una risposta negativa: se
I'antropologia € un sapere storico, in base a quali principi epistemologici
potrebbe infatti procedere a elaborare connessioni prive di una eviden-
za storica? La soluzione “B” ritiene invece che su questo punto si gioca
I'intera partita. Questo non significa affatto che in antropologia non si
riconosca o non si faccia storia; significa invece che, con le sue elabo-
razioni tematiche e teoriche, I’antropologia riesce o dovrebbe riuscire a
connettere pratiche, fenomeni, istituzioni, processi, anche se apparte-
nenti a universi culturali storicamente irrelati. A me pare di poter dire
che per I'antropologia culturale il tessuto connettivo ¢ la cultura, non la
storia: i fenomeni che I'antropologia culturale connette sono connetti-
bili grazie al fatto che si tratta di fenomeni culturali, cio¢ grazie alla loro
comune appartenenza alla cultura umana, non a periodi, avvenimenti
o processi storici. Questo non ¢ anti-storicismo; questa non & polemica
anti-storica; & invece riconoscimento e rivendicazione di una dimensio-
ne — la cultura — che collega gli esseri umani ben prima e al dila delle loro
connessioni (e divisioni) storiche.

Alla storia occorre riconoscere tutto cio che le spetta. Come si ¢ detto
appena sopra, in antropologia si deve ammettere 'incidenza della storia,
tanto pit che i luoghi in cui facciamo etnografia non sono piu descrivibili
come angoli di mondo separati, caratterizzati soltanto da una loro sto-
ria o dalla storia dell’area culturale cui appartengono: il mondo contem-
poraneo ¢ in effetti anch’esso costituito da una fitta rete di connessioni
storiche. Il rischio per I'antropologia ¢ perd quello di venire risucchiata
nel vortice della contemporaneita, di diventare un sapere esclusivamente
contemporaneista con tutti gli effetti dissipativi di cui abbiamo parlato in
precedenza (nei primi due paragrafi). ’antropologia che qui si vuole pro-
porre si prefigge programmaticamente un’uscita dalla contemporaneita.
Si sente dire da molti antropologi che il senso del nostro lavoro consiste

40



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

in un sapere critico della contemporaneita. Ebbene, se vogliamo assumere
esplicitamente questo compito e vogliamo proporlo come una delle mo-
tivazioni piu serie dell’antropologia, presumo che ci si debba atteggiare
nei confronti della contemporaneita esattamente come molti antropologi
ci hanno insegnato nei confronti dei piti diversi oggetti e contesti: non
lasciarci immergere e soverchiare dalla contemporaneita, ma sfuggirle,
cio¢ adottare un punto di vista che non le appartiene, esterno e persino
opposto. Come in un recente scritto ho proposto, occorre che I’antropo-
logia, proprio in quanto critica della contemporaneita, si configuri come
un sapere “inattuale” (Nietzsche), come un sapere cio¢ che si nutre di altri
contenuti, di altri temi, di altri punti di vista. Troppo spesso gli antropo-
logi, animati da uno strano spirito autocritico, disdegnano di ripescare i
lavori etnografici e teorici del passato. Anziché essere solo contempora-
neisti, gli antropologi dovrebbero accrescere la consapevolezza storica del
loro cammino. Troppo spesso gli antropologi si comportano come se alle
loro spalle non ci fosse nulla, come se non ci fossero acquisizioni di sorta,
ovvero cumulativita. In realta, il sapere antropologico ¢ fatto di magazzini
dove sono depositati molti materiali tuttora fondamentali: sono gli scritti
di coloro che ci hanno preceduto e che hanno descritto e analizzato tante
“diversita” culturali. In questi depositi ¢’¢ un vero e proprio “patrimo-
nio dell’'umanita”, a cui occorre attingere per procurarsi idee, temi, punti
di vista alternativi a quelli della contemporaneita. Questi tesori culturali
sono semplicemente li, nei magazzini degli antropologi, in attesa di essere
utilizzati, rivisti, ristudiati (con tutto lo spirito critico e storico-critico di
cui siamo capaci). Dimenticarsi di queste ricchezze di famiglia, appiattirsi
sulla contemporaneita, significa perdere la propria autonomia epistemo-
logica. Rivalutare e rivivificare questi depositi del sapere antropologico
significa invece irrobustire le proprie proposte teoriche e tematiche; signi-
fica dare fondamento alle nostre richieste o rivendicazioni di autonomia
epistemologica.

Lultimo punto che vorrei toccare ¢ il nesso tra autonomia e forme di
indipendenza, da un lato, oppure forme di collaborazione e interazione
con altri saperi, dall’altro. Se ¢ vero che — come si ¢ detto prima — dob-
biamo ragionare tenendo conto delle strategie di sopravvivenza in un fu-
turo alquanto incerto, ¢ indispensabile chiarirci le idee sulle possibilita di
alleanza interdisciplinare. La tesi che vorrei sostenere & che 'autonomia
epistemologica ¢ il presupposto piti adatto per mettere in pratica forme di
collaborazione e di interazione. Il caso dell’antropologia storica si presta
molto bene. Che venga praticata da storici che adottano una certa stru-
mentazione antropologica, da antropologi che invece affrontano terreni
tipicamente storici oppure da storici e antropologi insieme, a me pare che
la partecipazione alla rete di connessioni antropologiche sia esattamente

41



FRANCESCO REMOTTI

cio che conferisce dimensione antropologica a questo tipo di ricerche.
Partecipazione alla rete delle connessioni antropologiche significa infatti
almeno due cose: a) ricavare dalla rete concetti, teorie, prospettive prove-
nienti dagli attraversamenti interculturali e applicarli ai casi storici inda-
gati; b) formulare i propri risultati in modo tale da poter essere immessi
nella rete, provocando piccole o grandi modifiche in termini tematici,
concettuali o teorici. Anche cosi, cio¢ praticando un’antropologia stori-
ca di questo tipo, si ¢ indotti a “uscire” dalla contemporaneita. Con gli
storici, con il loro aiuto, con la loro collaborazione ci si potra inoltrare
nel passato di diverse societa e di diverse aree culturali. Diro di piu: &
indispensabile per gli antropologi affrontare le questioni tipiche dell’an-
tropologia storica, perché i loro campi di ricerca sono (in senso molto
concreto) sempre pitl “storicizzati”. Ma anziché pensare a un sapere in-
distinto, in cui confluiscono antropologia e storia, la rivendicazione di
un’autonomia epistemologica da parte degli antropologi — in pratica la
rete di connessioni tematico-teoriche di cui si ¢ detto — pud configurarsi
come una soluzione ottimale anche dal punto di vista degli storici: una
collaborazione non fatta di semplici convergenze, ma costruita sull’in-
terazione di dimensioni, obiettivi e strumentazioni distintamente rico-
noscibili, persino in tensione tra loro, pud dare luogo a una forma di
convivenza molto piu allettante e produttiva. Del resto, proprio la storia
— una storia non solo dell’Europa, ma dei diversi continenti e aree cul-
turali — consente di allungare costruttivamente il “giro lungo” evocato
all'inizio di Noz, primitivi: un giro lungo che si snoda non piu soltan-
to tra i “primitivi, nostri contemporanei” (come diceva Murdock), ma
anche nel passato, nostro o altrui che sia. Senza scalfire minimamente
I'idea dell'imprescindibilita della ricerca sul campo, del contatto diretto
con le situazioni concrete (I’esperienza vissuta dell’etnografo), sarebbe
un guaio enorme se I'antropologia facesse uscire dal suo orizzonte di ri-
cerca le societa di cui non si pud piu avere esperienza diretta. Proprio
per questo 'antropologia ¢ costretta a imbarcare una grande quantita di
sapere storico. Ma questo allungamento verso il passato, dunque questa
storicizzazione del “giro piti lungo” non inficia affatto ci6 che per Clyde
Kluckhohn era la sua caratteristica pit significativa, quella cio¢ di essere
«la via pit breve per tornare a casa» (Kluckhohn 1979: 20; Remotti 2009:
19). Se la storia e 'etnografia ci allontanano da casa nello spazio o nel
tempo, sono poi le reti di connessioni, con le loro diramazioni tematiche,
quelle che ce la fanno ritrovare.

Come si ¢ gia fatto notare prima, dotare 'antropologia della sua au-
tonomia epistemologica consente infine di non trasformare le scelte di
alleanze (per esempio, le soluzioni “A1” e “A2”) in qualcosa di obbliga-
to e di definitivo. Il che significa che le possibilita di collaborazione or

42



AUTONOMIA E TRASVERSALITA DEL SAPERE ANTROPOLOGICO

ora descritte per quanto riguarda la storia sono trasferibili anche su altri
fronti: dalle altre scienze umane e sociali alla filosofia, alla letteratura, alle
scienze biologiche. L'aspetto decisivo e importante ¢ la capacita di far ve-
dere come le reti di connessioni antropologiche — quelle che connettono
casi e fenomeni culturali — siano fruibili nei diversi tipi di sapere verso cui
si intendono indirizzare le proposte di collaborazione e di alleanza. Pur
nella loro intrinseca modificabilita e incompiutezza, sono queste reti il
cuore del sapere antropologico, ovvero il fondamento della sua autono-
mia e la salvaguardia contro i rischi di dispersione: a me pare che queste
reti — a cui di continuo gli antropologi dovrebbero attingere, porre mano,
incrementare, riparare e se del caso rifare — siano la migliore garanzia di
sopravvivenza e di continuita per il futuro.

Note

1. A me pare che questo percorso sia chiaramente esemplificato in un testo recente di
Mariano Pavanello, 1a dove egli afferma: «Va detto subito che il metodo dell’antropologia &
il metodo etnografico», e dove prende le distanze da «ambiti di riflessione teorico-specula-
tiva» (come, per esempio, lo strutturalismo), che «esulano dalla pratica etnografica secondo
la piti genuina tradizione antropologica» (Pavanello 2010: 111, V). La rinuncia all’autonomia
epistemologica (a) e la rivendicazione della peculiarita del metodo etnografico (5) vengono
integrate — come vedremo in seguito — dalla scelta di collocare I'antropologia nel quadro
dei saperi storici (c).

2. Per una illustrazione dei modi con cui I’etnologia prima (Raffaele Pettazzoni, Er-
nesto De Martino, Vinigi Grottanelli) e 'antropologia culturale poi (Tullio Tentori, Tullio
Seppilli, Amalia Signorelli) siano state intese in Italia come forme di sapere storico, mi sia
consentito rinviare a Remotti 1996. Linteresse per lo strutturalismo e la ricerca delle inva-
rianti collocano in una posizione a parte la figura di Alberto M. Cirese. Una conferma della
tendenza attuale a interpretare I'antropologia culturale come sapere storico — in un clima
decisamente post-strutturalistico — & data da Mariano Pavanello (2010: x1).

Bibliografia

Fabietti, U. 2011. “L’antropologia e il paradigma della contemporaneita”; in
Sapert antropologici, media e societa civile nell' Italia contemporanea. Atti del 1
Convegno nazionale dell’ ANUAC, Matera, 29-31 maggio 2008, a cura di Faldini, L.
& E. Pili, pp. 31-8. Roma: c1su.

Foucault, M. 1996. Le parole e le cose. Un’archeologia delle scienze umane. Milano:
Rizzoli.

Geertz, C. 1987. Interpretazione di culture. Bologna: il Mulino.

Geertz, C. 1988. Antropologia interpretativa. Bologna: il Mulino.

Kluckhohn, C. 1979. Lo specchio dell’uomo. Milano: Garzanti.

Murdock, G. P. 1934. Our Primitive Contemporaries. New York: Macmillan.

Pavanello, M. 2010. Fare antropologia. Metodi per la ricerca etnografica. Bologna:

Zanichelli.

43



FRANCESCO REMOTTI

Remotti, F 1987. “Clifford Geertz: i significati delle stranezze”, in Interpretazione
di culture, pp. 9-33. Bologna: il Mulino.

Remotti, F. 1990. Noi, primitivi. Lo specchio dell antropologia. Torino: Bollati
Boringhieri (2009, 11 ed.).

Remotti, F. 1996. “Antropologia”, in La cultura italiana del Novecento, a cura di C.
Stajano, pp. 3-25. Roma-Bari: Laterza.

Remotti, F. 2011. Tra Lévi-Strauss e Wittgenstein. Il contributo delle somiglianze
di famiglia. Limmagine riflessa, N. s. “Somiglianze di famiglia: tipologie e
classificazioni fra scienza e letteratura”, XX, 1-2: 55-84.

44



Tra storie e strutture.
Il mondo di Omero

Riccardo Di Donato
Universita degli Studi di Pisa

Una a noi contemporanea antropologia dell’antico, una scienza che
cerchi di capire gli uomini delle eta remote per entro le civilta che hanno
costruito e fatto funzionare, deve scontare una serie di livelli di difficolta
per essere realmente praticata. Il primo di questi € senza dubbio costituito
dall’insufficienza dei dati di cui P'antichista dispone per poter avviare
percorsi di comprensione di comportamenti individuali e collettivi. Dati
materiali vengono estratti, con estrema difficolta ed in un numero sempre
scarso e insufficiente, da un patrimonio di monumenti e documenti che
si collocano in una complessa gerarchia di relazioni reciproche e con
analoga difficolta si puo poi procedere alla ricostruzione di corrispondenti
comportamenti umani che vanno poi interpretati.

La disciplina generale che ha per obiettivo la comprensione dell’an-
tico si chiama — nella lingua in cui si & venuta costituendo, al confine
tra eta dei lumi e quella romantica, Altertumswissenschaft, Scienza
dell’ Antichita, con forte enfasi sul valore sostantivo delle due compo-
nenti, ed ¢ stata oggetto, nel tempo, di una accurata partizione in ben
distinte e pit limitate discipline, ciascuna delle quali appare finalizzata
all’analisi di singoli ambiti e aspetti del quadro generale. Nell’eta del
positivismo la preoccupazione della visione generale rimase sullo sfon-
do e la sua centralita fini progressivamente per perdersi ed essere sosti-
tuita dal dominio della particolarita e parzialita delle singole discipline.
Tra queste, per il rigore del suo modo di affrontare i documenti pit
preziosi dell’antico, i testi che presto si erano detti classici, prese il so-
pravvento la filologia ed il suo nome, con il qualificativo relativo all’og-
getto della sua applicazione, fini per sostituire il nome precedente. In
luogo di evocare una Scienza dell’ Antichita si parlo quindi sempre pit
spesso ed in modo pil esclusivo di Filologia classica: la stessa storia,

L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 45-53

45



RICCARDO DI DONATO

nella sua specificazione relativa all’antico, si ritrovo ad essere provincia
dell’impero filologico.

Quando — nell’ultimo terzo del x1x secolo — si manifesto in Gran Bre-
tagna la scienza nuova che prese il nome di Antropologia sociale, avendo
come obiettivo quello di ricostruire e poi comprendere una Primitive
Culture e quindi di ricostruire e interpretare i comportamenti e le azio-
ni di uomini di tempi pitt remoti ancora di quelli che diciamo antichi e
quindi vicini — almeno apparentemente, alle prime origini, il processo
di assestamento dell’ambito disciplinare che ho riassunto si era ormai
compiuto. Questo ha condizionato le modalita di rapporto, di intersezio-
ne e di interazione tra i due insiemi. In un modo che avvertiamo come
soltanto parziale, tra la fine del x1x e i primi due decenni del xx secolo
si & venuta realizzando — nel cuore della cultura universitaria britannica
— se non una sintesi almeno un parziale trasferimento di domande e in-
teressi, provenienti dalla nuova scienza antropologica per entro ’ambito
degli studi dell’antico che si dicono classici. In particolare a Cambridge,
ma con "apporto di intellettuali attivi anche nei colleges e nell’'Universita
di Oxford, si venne costituendo una corrente di studi che, pur concen-
trando la propria attenzione su fenomeni e aspetti della cultura letteraria
ed artistica dei Greci, ne cercava la spiegazione nelle pratiche sociali e
soprattutto nella iterazione degli atti religiosi nei rituali. Uno studio ap-
profondito delle componenti attive nell’opera dei cosiddetti “Ritualisti”
di Cambridge fa vedere con problematica chiarezza la compresenza nel
quadro delle fonti che li ispirarono, accanto alla britannica antropologia
sociale, della nascente scienza sociale avviata in Francia per iniziativa di
Emile Durkheim e del gruppo straordinario di lavoratori intellettuali che
si piegarono alla fatica — eccezionale e produttiva — della redazione della
“Année Sociologique”, che costitui, soprattutto nella sua parte relativa
alla recensione critica, un vero modello di indagine collettiva finalizzata
alla conoscenza. L'elaborazione di modelli di funzionamento di socie-
ta — tra loro lontane e diverse, I'identificazione di strutture applicabili
utilmente alla ricostruzione e alla interpretazione di aspetti in preceden-
za incomprensibili e oscuri delle antiche civilta finirono per integrarsi
nell’opera di ricostruzione in particolare per quelle fasi delle antiche ci-
vilta per le quali le lacune documentarie erano prevalenti. La cifra cultu-
rale che caratterizzo quell'immenso lavoro fu naturalmente marcata dalla
pratica del comparativismo che si trasferi progressivamente ai diversi
ambiti tra loro confrontabili. Si poneva contemporaneamente un proble-
ma teorico di non piccolo rilievo. Nel passaggio dalla globalita all’analisi
dei singoli aspetti, I'interferenza determinata dallo svolgimento storico
della vicenda umana e la trasformazione — con le forme — dei contenuti
di pensiero metteva gli interpreti a rischio di equivoco, con 'intervento

46



TRA STORIE E STRUTTURE

anacronistico di nozioni e funzioni, non testimoniate nelle fasi remote
delle civilta oggetto di esame. Oltre agli oggetti, anche i soggetti della
ricerca entravano nel quadro dei problemi: ogni apparente acquisizione
documentaria andava immediatamente storicizzata rispetto alle condizio-
ni che avevano contribuito a determinarla.

Un caso particolare, ma proprio per questo particolarmente efficace
in ordine ad una riflessione e ad un confronto di carattere metodologico,
pare a me quello costituito dalla sfida che, da circa tre millenni, viene
proposta dalla comprensione della civilta rappresentata — con interne e
importanti differenze, spiegabili solo diacronicamente — nei poemi che
costituiscono la prima manifestazione, al tempo stesso letteraria e poetica
da un lato, e documentaria e storica dall’altro, della civilta dei parlanti gre-
co. In realta questa loro doppia condizione ¢ stata rigorosamente tale solo
fino alla meta del secolo passato, quando I’esito di una geniale scoperta, la
decifrazione della scrittura lineare B ad opera di un architetto britannico,
ha permesso di arretrare — nella sostanza, di un mezzo millennio — la base
documentaria fornita da tavolette scritte in una lingua parlata da Greci.
Lungi dal risolvere il problema, quella scoperta lo ha ulteriormente com-
plicato rendendo evidente come non fosse pitl possibile affrontarlo, come
pure si era ipotizzato su base archeologica, attraverso una equazione per
identita tra civilta omerica e civilta micenea. Sulla base dei dati estratti
dai documenti degli archivi palaziali di Cnosso, Pilo e Tebe ed in altri siti
minori, le due civilta, quella narrata nei poemi e quella storicamente do-
cumentata, non coincidevano su tratti e aspetti fondamentali: bisognava
quindi riprendere a pensare.

Per una curiosa coincidenza, i due libri che hanno a lungo influenzato,
e in qualche modo continuano ad influenzare la definizione delle forme
della societa omerica, sono stati concepiti nel periodo immediatamente
precedente 'annuncio della decifrazione del greco miceneo. Nel 1951 ap-
parve The Greeks and the Irrational di Eric R. Dodds, che era stato pro-
nunciato a Berkeley come Sather Classical Lectures, due anni prima; nel
1953, usci — sempre negli Stati Uniti — la prima edizione di The World of
Odysseus, cui Moses Finley fece appena in tempo ad aggiungere una nota
in appendice, per prendere atto della scoperta relativa agli archivi micenei
che lo storico poteva considerare come conferma delle proprie conclu-
sioni sulla appartenenza del mondo di Omero alle eta oscure. Entrambi
gli autori dichiaravano esplicitamente la loro dipendenza da schemi in-
terpretativi tratti dall’antropologia sociale. Nel caso di Dodds, lo schema
bipolare, “civilta di vergogna” contrapposta a “civilta di colpa”, valeva a
costruire una sorta di contenitore psicologico e sociale per la coerenza dei
comportamenti dei guerrieri protagonisti dei poemi. L'agire del singolo
veniva spiegato in conformita del sentire comune ad una collettivita tanto

47



RICCARDO DI DONATO

condizionante da arrivare a fornire contemporaneamente una motivazio-
ne per 'agire eroicamente in vita e una giustificazione per il morire tanto
valida da garantire la perpetuazione del ricordo nella memoria gloriosa
delle gesta compiute. La matrice mentale del destino del vincitore Achil-
le e del vinto Ettore appariva indissolubilmente congiunta e con quella
tutto il resto dell’agire di dei e uomini rappresentati nei poemi. Di qui la
creazione di tutto un sistema di valori che il lessico dell’epica distingueva
con sostanziale accuratezza. Del ricorso ai suoi referenti antropologici,
l'irlandese Dodds, Regius Professor of Greek a Oxford sembrava quasi
doversi giustificare dinanzi al mondo dei suoi pari, i classicisti britannici.
Per Moses Finley, americano di New York ma con forti radici europee a
partire dalle origini del padre in una comunita ebraica del Baltico e, for-
se soprattutto, per 'immersione post-universitaria nel lavoro di ricerca
dei francofortesi Horkheimer e Adorno (ma anche Marcuse) trapiantati
a New York con il loro Institut fur Sozialforschung, le influenze del-
le scienze sociali contemporanee, psicologia, sociologia e antropologia,
apparivano ancora pill numerose e molto numerosi apparivano, senza
alcuna preoccupazione o bisogno di giustificazione, i nomi degli autori
utilizzati: Thurnwald, Malinowski, Marcuse, Polanyi, Cassirer, Radcliffe-
Brown contribuivano — accanto a un numero ristretto di praticanti della
Altertumswissenschaft — alla ricostruzione del Mondo di Odisseo dove ap-
parivano comportamenti correlati a quella che oggi diciamo reciprocita,
capaci di governare molte dinamiche nella dimensione interumana e in
quella del sacro.

Sessant’anni dopo questi tentativi, ha certamente senso riaprire I'inte-
ro dossier e affrontarlo nel dettaglio degli elementi che lo compongono.
Mi propongo qui di farlo, in una prospettiva che ha gia dato numerosi
risultati nella pratica dell’antropologia storica applicata all'intelligenza
dell’antico, soprattutto in Francia, ad opera di studiosi tra loro diversi,
come il sociologo Louis Gernet, il filosofo Jean-Pierre Vernant e lo storico
Pierre Vidal-Naquet, ma per certo connessi, in ragione di una comune e
riconosciuta discendenza intellettuale che vede le sue radici nell’incontro
tra la linea sociologica di Emile Durkheim e Marcel Mauss, la storia eco-
nomica e sociale pitt di Marc Bloch che di Lucien Febvre, gli studi sulla
civilta cinese di Marcel Granet e, per Vernant soprattutto, la psicologia
storica di Ignace Meyerson. Il debito appena reso esplicito non implica
nessun vincolo di ortodossia né volonta di nascondersi dietro lo scudo
fornito da una sequenza di eroi fondatori. Quella che si propone ¢ in ogni
caso una costruzione che ha ambizione di originalita, nella sua struttura e
nelle sue componenti.

Punto di partenza e fulcro di una lettura antropologica del fenomeno
rappresentato dalle due grandi epopee eroiche con cui comincia la civilta

48



TRA STORIE E STRUTTURE

letteraria dei parlanti greco ¢ la considerazione di quei due capolavori
come prodotto di una cultura orale. Una volta riconosciuto — sulla base
di una verifica di carattere rigorosamente linguistico — il carattere sostan-
zialmente formulare della dizione epica e la natura sostanzialmente tra-
dizionale dell’insieme dei temi che vengono sviluppati nella articolazione
dei racconti o — se si preferisce — delle szorie di cui é fatta I'epica eroica,
appare necessario immaginare un contesto generale che risulti compatibi-
le con quei caratteri e quindi tempi, spazi e soprattutto condizioni umane
reali che ne abbiano determinato la concreta realizzazione. Una civilta
che non conosca la pratica sociale della scrittura, avendo perduto — con
la funzione corrispondente — la sostanza oltre che 'esigenza di forme di
registrazione documentaria come quelle testimoniate dalla evidenza de-
gli archivi micenei, appare compatibile con il periodo plurisecolare che
intercorre tra la distruzione dei palazzi, con il crollo della corrispondente
civilta documentata a Creta, nel Peloponneso e in Beozia, e il manifestar-
si della poesia eroica e poi didascalica che deve collocarsi alla fine dell’ v
secolo, all’inizio dell’eta storica dei Greci, subito dopo le cosiddette eta
oscure che non hanno lasciato documentazione archeologica originale
oltre ad aver negato qualunque testimonianza di scrittura. Una simile
societa priva di scrittura appare comparabile con numerosi esemplari di
comunita raggiunte dall'indagine etnologica in eta moderna e alle succes-
sive e a noi contemporanee riflessioni antropologiche. Connesso a indu-
zione e non suscettibile di una verifica scientifica su di un elemento terzo
appare invece il passaggio logico che identifica nella societa che appare
oggetto della narrazione quella che pud aver determinato le condizioni
generali della composizione dei poemi. C’¢ tuttavia un forte elemento di
connessione e di passaggio. Gli aedi, i poeti cantori, che compaiono nel
narrato iliadico e odissiaco — pur entro due forme di societa profonda-
mente diverse se pure in diretta (e nel narrato esplicita) continuita tra
loro — costituiscono un indicatore di notevole valenza e trasparenza per
I’esercizio di una funzione sociale che trova una propria collocazione in
un insieme complesso. Non pare allora arbitrario affermare che i poemi
che ci sono arrivati siano stati prodotti in condizioni non molto diverse
da quelle corrispondenti alla rappresentazione dell’esercizio della poesia
e del canto, in diretta connessione con la sacralita della memoria socia-
le, che appare nei poemi come tratto generale dell’insieme. Tale insieme
appare costruito intorno all’esercizio di una diversa funzione generale,
quella guerriera, prerogativa di comunita maschili le cui azioni vengono
rappresentate nelle narrazioni senza che assuma alcuna apparente valen-
za quella che dalla fine del vi1 secolo appare, fuori da ogni possibile dub-
bio, listituzione peculiare della civilta dei Greci: la polis, la citta in cui gli
uomini esercitano il governo e che considerano contenitore e riferimento

49



RICCARDO DI DONATO

costante di ogni loro forma di pensiero e di ogni loro forma di societa.
Siamo quindi dinanzi a una rappresentazione di un mondo che si caratte-
rizza per opposizione, culturale prima ancora che temporale, con quello
politico dei Greci.

Come studiare una civilta che pone al proprio centro I'esercizio della
funzione guerriera fino a ricondurre intorno a questa ogni sorta di pratica
sociale, e in particolare I'esercizio di tutte le attivita comunemente connes-
se alla sussistenza degli uomini? Quali strutture esplicative e interpretative
possiamo utilizzare per procedere ad una analisi connotativa e denotativa
per entro a quei conglomerati che appaiono caratterizzare una sorta di
nucleo primitivistico dell’insieme testimoniato dall’epica?

Si potrebbe partire da una preliminare discussione sulla sostanziale
equivalenza di alcuni qualificativi del mondo eroico narrato nei poemi,
che abbiamo ipotizzato essere metamorfosi poetica di una realta di con-
testo che appare indispensabile a chi voglia interpretare. Senza contesto
i testi sono muti. Questo mondo eroico (nel senso che con il termine
di eroi qualifica gli uomini che ne sono parte attiva) appare infatti allo
stesso tempo un mondo zztico (nel senso attivo e in quello passivo) e
ancora, in una intersezione di quella che per noi ¢ la dimensione reli-
giosa, un mondo #zagico (anche questo in entrambi i sensi, quello della
rappresentazione e quello della pratica sociale reale di atti resi efficaci
da poteri sacrali). Si tratta allora per noi di resistere alla tentazione di
una spiegazione con valenza olistica e di rinunciare al ricorso a categorie
esplicative globali elaborate per altri contesti. Questo vuol dire rinuncia-
re innanzi tutto ad una spiegazione di carattere immediatamente storico,
anche sulla base della semplice identificazione di un dato prevalente. Per
fare I’esempio piu evidente, nel mondo di Omero ci sono i palazzi dei so-
vrani, ma nessuno di questi ha il carattere di centro ordinatore dell’intera
civilta che gli archivi attribuiscono ai palazzi micenei. Questo mondo,
la societa che lo compone, la civilta che lo esprime appaiono suscettibili
soltanto di una lettura antropologica, I'unica che sia capace di ricostru-
irne un funzionamento coerente. Per quanto il mito veicoli una logica
simbolica molto sviluppata, attiva nella macrodimensione dei racconti e
nella microdimensione dei realia che vi appaiono, nulla aggiungerebbe
al nostro sforzo di comprensione il ricorso alla qualificazione totemica
di singole manifestazioni di pratiche sociali che i poemi conservano sen-
za preoccupazione alcuna di omologazione alla civilta che finiscono per
rappresentare. Quando ad esempio troviamo nell’onomastica odissiaca,
residui di denominazione animale come nel caso di Autolico, nonno ma-
terno di Odisseo, protagonista di racconti rammemorativi di una socie-
ta di razziatori, il cui capo & detto appunto Lupo in persona, o quando
assistiamo, come nel tardo racconto della Dolonia iliadica, a forme di

50



TRA STORIE E STRUTTURE

travestimento animale, con pelle dileone, di lupo o con denti di cinghiale
a corona dell’elmo, che rinviano necessariamente a realta di confraternite
guerriere le cui pratiche violente presuppongono una comunita integra-
le e 'appartenenza a civilta, che I'ordine evolutivo vorrebbe anteriori
a quelle rappresentate, aggregate anche intorno a simbologie naturali e
soprattutto animali, dobbiamo resistere ad ogni tentazione di generaliz-
zazione dei dati che assumiamo.

Un tentativo di interpretazione generale, condotto per un tempo
molto lungo — con lo sforzo congiunto di studiosi di diversa formazione
e provenienza — si & concentrato sulla cosiddetta ideologia funeraria. Si
¢ cercato cio¢ di costruire una struttura interpretativa delle dinamiche
innestate dalla morte dei guerrieri. Partendo dalla nozione di bella mor-
te, di fine della vita in qualche modo illuminata dalla permanenza della
memoria del caduto, sotto la specie della fama gloriosa, di quel £/eos che
richiama anche etimologicamente il fatto che dei morti gloriosamente si
continui a parlare, e che i segni materiali della loro sepoltura divengano
luogo di iterazione cultuale, si & costruita una via di relazione tra il con-
tenuto delle narrazioni epiche e 'uso sociale che di questi & possibile
ipotizzare — su base materiale e archeologica — nelle societa aristocratiche
che seguono il mondo miceneo e precedono I'avvento della citta. Un zito
assai famoso — quello che da Esiodo prende il nome delle etd — & valso a
indicare in questi eroi gli antenati dei capi delle formazioni sociali pre-
politiche, famiglie, o casate o signorie di eta storica, quelle che in greco
si dicono gene.

Restava il bisogno di una struttura interpretativa valida per I'insieme
delle manifestazioni del rapporto culturale tra uomo e natura al di la delle
storie che lo compongono. Tale struttura I’ha fornita quello che giusta-
mente si ritiene il capolavoro della ekphrasis, della descrizione poetica,
che il mito affida alla azione di Efesto, il dio delle technaz, oggetto di culto
di artisti, artigiani ed operai in eta storica. Al termine di un’analisi det-
tagliata di quello che appare essere il maggiore documento della ideolo-
gia omerica, la rappresentazione dello scudo di Achille con tutta la realta
della terra e dei suoi abitanti racchiusa entro il cerchio della corrente del
fiume Oceano, ho proposto di introdurre la nozione di diacronia di civilta,
la rappresentazione cio¢ di un insieme di immagini narrative, ciascuna
riconducibile ad aspetti di realta tra loro distinte ma rese coerenti dalla
collocazione in una delle molte storie che compongono il grande raccon-
to. Ovvio corollario di questo assunto ¢ il carattere plurale e pluralisti-
co dell'insieme sedimentato — dopo un lungo percorso nella oralita della
tradizione — nella coppia di poemi monumentali intorno ad una traccia
narrativa sostanzialmente unificante anche in senso diacronico. Tanto per-
mette allora di considerare compatibili alcune contraddizioni per altro

ST



RICCARDO DI DONATO

auto-evidenti come quelle rappresentate dalle tracce di diritto materno
e perfino di matrilinearita che pur emergono entro un quadro dominato
- nel mondo olimpico degli dei, con la coppia sovrana, coniugale e geni-
toriale, prima ancora che in quello degli umani — dalla affermazione del
diritto paterno e da forme di famiglia patrilineare, perfino nella particola-
rita della joint family di Priamo in cui il sovrano convive con figli, figlie e
con tutti gli elementi femminili e maschili delle singole famiglie nucleari
che questi hanno costituito. Tanto permette soprattutto di sviluppare la
ricostruzione dei comportamenti rappresentati intorno alle nozioni gia in
precedenza identificate fino a rendere immediatamente comprensibili, in
un’ottica non banale e non anacronisticamente attualizzata, quei dati che
al primo approccio appaiono eccessivi fino al paradosso riconducibile ad
una logica meramente fantastica nella dimensione narrativa. ’enormita
della reazione di Achille mette in evidenza il funzionamento di un mec-
canismo di prestigio sociale connesso ad una logica raffinata di attribu-
zione collettiva di valore ad elementi di attribuzione individuale, la cui
presenza appare essenziale ad una conferma di identita che ¢ presupposto
all’esercizio della funzione guerriera entro la formazione sociale di rife-
rimento. L'ira e poi il ritiro dell’eroe dal campo di battaglia — la negazio-
ne, paradossale da parte del migliore degli Achei, dell’agire eccellente ed
eroico (aristeuein) — costituiscono risposta alla deprivazione subita con
la sottrazione della giovane donna che gli era stata assegnata come segno
personale di eccellenza dall'insieme della preda comune. La riattribuzio-
ne di questa, appare necessaria a ripristinare la condizione del capo della
spedizione, dalla volonta di Apollo obbligato a restituire il proprio segno
d’eccellenza, la preda in precedenza ricevuta dal collettivo, in ragione del
proprio ruolo di prestigio.

Seguendo la nostra sensibilita e la nostra esigenza di disaggregare fe-
nomeni che ci si presentano tra loro strettamente mescolati ed integrati,
embedded — per restare nel lessico della disciplina evocata — possiamo in
questo modo procedere ad un’analisi differenziata delle diverse strutture
di funzionamento della civilta rappresentata nei poemi che appare ma-
nifestazione narrata di un modello se non reale almeno comprensibile.
Gli aspetti economici, giuridici e istituzionali, nella loro fattispecie par-
ticolare che per I'ambito piti esplicito ¢ stata definita pregiuridica e che
potrebbe definirsi secondo analoga modalita espressiva per la dimensione
economica o istituzionale, appaiono coerenti con tutte le altre dimensioni
caratterizzanti le relazioni umane e quelle sacrali. Un conclusivo ragiona-
mento puod anzi essere proposto a proposito della intelligenza del sacro,
nell’insieme della manifestazioni di contatto tra le due dimensioni, umana
e sovrumana, che appare una espressione — elevata a massima potenza —
del sistema della relazionalita sociale fondata su quella particolare etica

52



TRA STORIE E STRUTTURE

del dono obbligante che oggi — come gia accennato — preferiamo dire della
reciprocita. Lo scambio continuo tra uomini e dei — preghiere, libagioni e
sacrifici, da un lato, interventi e benefici dall’altro — appare determinante
rispetto alle vicende che sono oggetto della narrazione. La pluralita delle
storie, nella realta composte in distinti momenti di un percorso plurise-
colare, giustifica bene la pluralita di forme del pensiero corrispondenti
a forme di societa in via di costante trasformazione anche senza dover-
le collocare entro la linea dell’evoluzionismo positivistico des clans aux
empires. Lepica greca arcaica, cosi come a noi arrivata al termine di una
tradizione che vi ha inserito — ad ogni passaggio — le proprie tracce, puo
cosi costituire una buona base di partenza per una costruttiva riflessione
sui rapporti tra distinti e tra opposti, e quindi tra storia e antropologia e
perfino tra storie e strutture.

Bibliografia

Besnard, P. 1983. The Sociological Domain. The Durkbeimians and the Founding of
French Sociology. Paris: Editions de la Maison des sciences de ’homme.

Calder, W. (a cura di) 1989. The Cambridge Ritualists Reconsidered. Atlanta:
Scholars Press.

Di Donato, R. 1990. Per una antropologia storica del mondo antico. Firenze: La
Nuova Italia.

Di Donato, R. 2001. Hzera. Prolegomena ad uno studio storico-antropologico della
religione greca. Pisa: Plus.

Dodds, E. R. 1951. The Greeks and the Irrational. Berkeley: University of California
Press.

Durkheim, E. 1912. Les formes élémentaires de la vie religieuse. Paris: Presses
Universitaires de France.

Finley, M. 1. 1977. The World of Odysseus. London: Chatto & Windus.

Gernet, L. 1968. Anthropologie de la Gréce antique. Paris: Maspero.

Mauss, M. 1950. Sociologie et Anthropologie. Paris: Presses Universitaires de
France.

Moret, A. & G. Davy 1923. Des Clans aux Empires. Paris: La Renaissance du
Livre.

Tylor, E. B. 1871. Primitive Culture. London: J. Murray.

Ventris, M. & J. Chadwick 1973. Documents in Mycenaean Greek. Cambridge:
Cambridge University Press.

Vernant, J.-P. 1965. Mythe et Pensée chez les Grecs. Paris: F. Maspero.

53






Histoire sociale et anthropologie:
une confrontation empirique.
Notes sur 'expérience francaise

Jacques Revel

Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales, Paris

Dans les diverses versions qui en ont été proposées depuis un siecle,
I'histoire sociale a cherché a se définir par rapport aux disciplines
émergentes que constituaient les sciences sociales. Tour a tour, et
parfois de facon concurrente, la psychologie (dont nous oublions trop
souvent le rdle central qu’elle a joué au tournant du 19 au 20° siecle),
la géographie, la sociologie, I'économie ont été retenues comme des
partenaires privilégiées. Par rapport a elles, 'anthropologie est tard venue.
Ce retard s’explique sans doute par le fait que l'institutionnalisation
de cette derni¢re comme discipline académique a elle aussi été tardive.
Qu’il s’agisse d’ethnographie, d’ethnologie ou d’anthropologie, et quel
que soit le prestige d’ceuvres singuliéres, I’enseignement et la formation
a la recherche ont été longs a trouver une inscription universitaire et ont
longtemps été cantonnés sur les marges du systéeme académique. Si I'on
prend pour exemple le cas francais, qui n’est certainement pas le plus
dépourvu, c’est seulement dans les années 1960 — en fait, aprés 1968 —
qu’un cursus complet leur a été reconnu. Mais il faut reconnaitre que
trés rapidement alors, la confrontation entre histoire et anthropologie est
devenue centrale et qu’elle a méme été, dans les années 1970-80, presque
obsessionnelle. Sous des intitulés mal stabilisés d’ailleurs (anthropologie
historique, histoire anthropologique, ethnologie historique, ethno-
histoire), elle est alors devenue évidente dans les enseignements, dans les
sommaires de revues et les publications, mais aussi et d’abord dans les
questionnements des historiens. Il peut étre utile de s’interroger sur les
raisons de ce tournant remarquable.

Ces raisons sont multiples, elles sont de nature diverse, méme si leurs
effets ont, en gros, été cumulatifs. J’en retiens ici trois, qui me paraissent
les plus importantes.

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 55-65

55



JACQUES REVEL

a) La premicre, qui vient d’étre évoquée, nous renvoie a I'histoire des
disciplines que nous connaissons sous I'appellation générale de “sciences
sociales”. Il convient de rappeler que cette histoire a été profondément
différente dans I'expérience qu’en on faite nos différents pays. I suffit de
penser ici a tout ce qui sépare les versions qu’en ont connues le monde
allemand, le monde anglo-saxon, I'Italie ou la France. Chacune de ces
expériences a donné naissance a des styles reconnaissables, chacune est
aussi a 'origine de matrices disciplinaires et, plus encore, de formes de
relations entre les disciplines qui a leur tour ont produit des effets dans la
durée et qui, sans nul doute, continuent d’en produire. J’en rappelle un
exemple classique que chacun connait ici: au tournant du siecle (XTx¢-xx°),
en dépit des efforts répétés de ses promoteurs, le projet durkheimien d’une
science sociale unifiée et intégrée autour d’une méthodologie commune
(les regles de la méthode sociologique) n’a pas été réalisé; mais il n’est
pas difficile d’en reconnaitre I'économie générale, un bon demi-siecle plus
tard, et méme si c’est en termes profondément renouvelés dans le moment
structuraliste en France, puis, plus tard encore, dans 'empire intellectuel
de Pierre Bourdieu. De ce programme fort d’intégration, on peut avancer
que les “Annales” ont proposé une version beaucoup plus empirique,
souple, une version qui n’était plus centrée sur la “méthode” mais sur un
objet supposé commun (I’homme des “sciences de 'homme”). 1l reste
que Bloch et Febvre, puis Braudel aprés eux, ont repris a leur compte la
conviction qu'une communauté et une convergence des savoirs étaient
souhaitables et qu’elles étaient I'une et I'autre réalisables. De tels projets,
on ne retrouve pas nécessairement 1’équivalent, ni le sentiment d’une
nécessité dans d’autres expériences nationales contemporaines.

b) Une deuxieéme raison évidente me parait étre la puissance du paradigme
structuraliste (et, plus largement, structuro-fonctionnaliste) a partir du
milieu des années Cinquante et jusqu’au milieu des années Soixante-dix.
Ici encore, les différences ont été grandes entre les diverses propositions.
Mais toutes reposaient sur ’hypothése qu’une intelligence générale du
social était possible. Toutes proposaient des modeéles théoriques forts qui
ont souvent été repris comme des modeles de référence. Des propositions
de la linguistique structurale, les historiens n’ont sans doute que rarement
trouvé emploi dans leurs travaux empiriques. Mais dans I'ceuvre de
Claude Lévi-Strauss, dans son volet parenté comme dans son volet
mythologique, ils ont pensé trouver a la fois un modéle de démarche ainsi
que les attendus théoriques dont leur discipline fait si souvent I'’économie.
Au-dela de la démarche spécifique qu’il définissait et que ses tenants
mettaient en ceuvre, il est souhaitable de rappeler que le structuralisme
a aussi servi d’idéologie scientifique pour un moment de I’histoire des
sciences sociales.

56



HISTOIRE SOCIALE ET ANTHROPOLOGIE: UNE CONFRONTATION EMPIRIQUE

¢) Une troisiéme raison me semble avoir pris le relais de la précédente
pendant les années Soixante-dix. Elle I'a corrigée et, dans une mesure
non négligeable, elle I'a contredite. Elle nous renvoie a ce que l'on
pourrait appeler une mutation du rapport que nos sociétés, celles dans
lesquelles nous vivons, entretiennent avec le temps historique. Depuis
le xvmre siecle, les sociétés européennes et leurs extensions a travers le
monde avaient vécu dans un temps vectoriel, celui que nous appelons
communément le temps du progres. Les accidents de I'histoire pouvaient
étre multiples, ils étaient souvent dramatiques, mais la conviction était
la que les transformations d’ensemble du monde historique allaient d’un
moins vers un plus. Le présent, comme I’a montré R. Koselleck, s’inscrivait
dans la tension entre un champ d’expérience (la mobilisation d’un passé
constitué en ressource) et un horizon d’attente (une projection dans
’avenir) (Koselleck 1990). Faire de I'histoire, méme en évitant les pieges
d’une perspective téléologique, c’était donc une manieére de construire
une position par rapport au passé. Il n’en est plus ainsi aujourd’hui.
Depuis une quarantaine d’années, nos sociétés font I'épreuve de ce que K.
Pomian a nommé une “crise de 'avenir”. Elles peinent a se situer ailleurs
que dans un présent absolu, qui peine a se situer par rapport a un avenir
comme a un passé: c’est ce que Francois Hartog a proposé d’appeler un
“présentisme” (Pomian 1999; Hartog 2003). De proche en proche, cette
transformation profonde a gagné, a partir des vieilles sociétés industrielles
entrées dans une crise qu’elles ne savent pas méme décrire, des formations
plus récentes, moins lestées de passé que les ndtres. Les conséquences
sur le rapport que nous entretenons avec ce passé ont été profondes.
Il n’est plus ce par rapport a quoi nous pouvons nous situer, ce qui
annoncait notre présent ou ce qui nous permettait d’étalonner le temps du
changement. Il a tendu 2 étre constitué en une extériorité absolue. C’est
le “monde que nous avons perdu”, pour reprendre un titre célebre de P.
Laslett, dés 1965; c’est celui du Montaillou d’E. Le Roy Ladurie, dix ans
plus tard, ou encore celui de N. Zemon Davis dans son inlassable repérage
de I’étrangeté du xvi° siecle européen. Le passé a ainsi fait I'objet d’une
spectaculaire anthropologisation. La matiére historique offrait désormais
les mémes plages lointaines et dépaysantes que les Tristes tropigues (1955)
de Claude Lévi-Strauss.

Rappelons aussi qu’il n’a pas existé une version unifiée de 'histoire
sociale. Centrale, sinon hégémonique, dans I’historiographie francaise
entre les années 1930 et le milieu des années 1970, celle-ci est longtemps
restée marginale dans ’historiographie italienne de la méme période. Mais
méme entre ’expérience anglaise — le modele porté par la revue “Past and
Present”, la version américaine (la soczal science history par exemple, que
s’employaient a codifier Ch. Tilly et D. Landes dans les années Soixan-

57



JACQUES REVEL

te) et la version francaise (le modeéle puissamment développé par Ernest
Labrousse et ses trés nombreux éléves), les différences ont été notables.
Toutes partageaient pourtant la conviction que le programme d’une in-
telligibilité globale du monde socio-historique était possible a I'intérieur
d’un cadre analytique et explicatif commun, qu’il soit explicité ou non,
et qu'a l'intérieur de ce cadre, un savoir cumulatif était de droit. Nous
n’en sommes plus la. L'usure, voire I'affaissement des grands modéles
théoriques qui portaient cet optimisme épistémologique a remis en cause
bien des certitudes. C’est I'idée méme de la société comme une totalité
ou comme un systéme qui s’est trouvée ébranlée au moment méme ol
dans les sociétés dans lesquelles les historiens vivent, comme les autres
hommes, la confiance dans les promesses du progres tendait a s’épuiser.
Cette remise en cause a affecté les larges programmes analytiques, inter-
prétatifs ou explicatifs que les générations précédentes avaient revendi-
qués et dont elles attendaient des réponses globales. Il ne s’agit pas seule-
ment ici du marxisme, comme on se contente trop souvent de le penser,
mais, me semble-t-il, de 'ensemble des grandes architectures fonctionna-
listes qui longtemps convaincu les spécialistes des sciences sociales (et les
historiens avec eux) qu’une intégration des connaissances était ’horizon
de leurs entreprises collectives. Cette défiance nouvelle a aussi touché le
fonctionnalisme américain, le positivisme (dont le rdle silencieux mais
obstiné a été si important dans I'histoire intellectuelle francaise), et bien
stir le structuralisme — qui peut en étre compris comme une version par-
ticulierement sophistiquée. De cette perte de confiance, il est résulté, on
le sait, un moment de turbulences épistémologiques fortes, qui a pu, dans
certains cas, tourner a I'anarchie (avec les versions extrémes du Linguistic
turn); mais aussi un retour critique de nos disciplines sur elles-mémes, sur
leurs présupposés et sur leurs maniéres de faire. Ce retour a aussi affecté
les historiens, alors méme que notre corporation est plus souvent portée
a réfléchir sur les problémes de méthode que sur les opérations et sur
les conventions qui rendent le discours historique possible. Il s’est aussi
accompagné d’une défaveur de I'histoire sociale au bénéfice d’une his-
toire que I'on qualifie tout aussi généralement de “culturelle”. Pourtant,
a ces termes il convient sans doute de ne pas accorder une importance
excessive: ils sont trop généraux et peuvent couvrir bien des marchandises
hétéroclites. Mais il faut reconnaitre que cette conjoncture historiogra-
phique, que je ne puis ici qu’esquisser a trop grands traits, a été, tout au
long des dernieres décennies, la toile de fond de la confrontation entre
anthropologie et histoire.

Il va de soi que I'anthropologie a changé elle aussi, et qu’elle n’est,
pour qui lui préte attention du dehors, pas moins diverse dans ses
attendus, dans son projet, dans ses démarches que ne 'est I'histoire. Ici

58



HISTOIRE SOCIALE ET ANTHROPOLOGIE: UNE CONFRONTATION EMPIRIQUE

encore, il existe des styles nationaux et des conjonctures qui sont aisément
identifiables. Autant dire que la confrontation a laquelle nous sommes
invités a réfléchir est singulierement complexe. Elle est instable aussi.
Dans le temps limité qui m’est imparti, je crois donc raisonnable de n’en
retenir que quelques figures qui peuvent nous éclairer sur les formes qu’a
prises le débat depuis trois ou quatre décennies.

Reconnaissons d’abord que le succés méme de la formule “histoire et
anthropologie” a servi a couvrir une grande variété de productions dont
une bonne part n’étaient que des versions superficiellement modernisées,
plus souvent affadies, de formules anciennes, par exemple, dans le cas
francais, de ce qu’on a cessé alors d’appeler 'histoire des mentalités. On ne
s’y arrétera pas car si ’'anthropologie y est régulierement invoquée, elle n’y
joue pas de rdle déterminant. Reconnaissons aussi qu’a I'autre extrémité
du spectre, les travaux qui articulaient 'une a I'autre une démarche
historienne et une démarche anthropologique sont restés rares, sinon
exceptionnels. Ceux de Nathan Wachtel sur les hautes terres des Andes
boliviennes, peuvent ici servir de référence, qui reposent tout a la fois sur
une ample documentation archivistique et sur 'ethnographie poursuivie
pendant des années des derniers témoins des Urus a Chipaya, ils montrent
ce que peut apporter la mise en regard de deux démarches différentes
dans la mise en ceuvre d’une histoire régressive qu’elles éclairent I'une
et 'autre. On peut en dire autant de la recherche que le méme auteur
mene aujourd’hui sur les survivances marranes au Brésil (Wachtel 1990,
2001). Ces exemples ne sont certes pas uniques, mais ils ne sont pas si
nombreux. Ce qu’il nous est possible de retenir de la confrontation se
situe donc dans une zone intermédiaire que 'on peut considérer comme
une zone d’échange, une trading zone, dans laquelle les objets, les notions
et concepts, les démarches circulent de facon soutenue mais inégale.
Inégaux sont aussi les termes de I’échange. Il faut bien convenir que, sur
la période considérée, I'histoire a été plus demandeuse d’anthropologie
(comme elle I'avait été d’autres sciences sociales) que l'inverse n’a été
vrai. Une réflexion plus attentive a la constitution des disciplines dans
des cadres qui restent souvent nationaux nous éclairerait utilement sur
ce point. Il importe de rappeler enfin que ces échanges ont été, dans une
large mesure, improvisés. Les ajustements, souvent les bricolages qui en
ont résulté ont été irréguliers, ce qui ne signifie en rien qu’ils aient été sans
intérét, tant s’en faut.

Une premiére modalité de ’échange a été celle de 'emprunt. Des
historiens ont fait appel a certaines des démarches et des outils de
I’anthropologie pour s’efforcer de les mettre en ceuvre sur leur propre
terrain. A partir des années Soixante, la description et ’analyse des systémes
familiaux ont ainsi permis de renouveler et d’enrichir les matériaux

59



JACQUES REVEL

offerts par les premiers acquis de la démographie historique (P. Laslett, C.
Klapisch et D. Herlihy, G. Delille, R. Merzario, M. Nassiet etc.). Un autre
exemple en est offert par les tentatives pour appliquer les techniques de
I'analyse structurale a des matériaux historiques: ainsi de la relecture de
textes grecs par J.-P. Vernant, P. Vidal-Naquet et M. Detienne, de textes
médiévaux par J. Le Goff, J.-Cl. Schmitt, et d’autres encore. On I'a déja
noté: la fascination qu’a longtemps exercée la démarche structuraliste
chez les historiens francais reste un vrai sujet d’études. Mais il ne s’agit
pas la d’'un phénomene isolé. Méme si les propositions qu’elles offraient
n’étaient pas parées des mémes prestiges formalistes ni de la méme
ambition déclarée de rigueur, le succés qu’ont connu I’anthropologie
symbolique de Victor Turner auprés d’historiens anglo-saxons dans les
années Soixante-Soixante-dix (en particulier chez N. Z. Davis), puis,
plus largement encore dans les années Quatre-vingt-Quatre-vingt-dix,
I'anthropologie “interprétative” de Clifford Geertz (chez R. Darnton et
beaucoup d’autres) en offrent des exemples significatifs (et qui ne sont
pas, bien sfr, limitatifs).

Mais cette modalité n’est paslaseule. [l me parait 1égitime d’en identifier
une autre, qui place moins I'accent sur la méthode que sur I'expérience
spécifique qui est celle de I'ethnologue/anthropologue. Le “terrain” est
lui aussi devenu un objet de fascination un peu obsessionnelle pour les
historiens, et d’autant plus sans doute qu’ils n’en ont eu qu’une pratique
limitée et, reconnaissons-le, le plus souvent métaphorique. On peut
s’interroger a bon droit sur ce que visait cette nostalgie. Sur des conditions
cognitives différentes de celles qu’offre le travail habituel de I'historien,
sans nul doute. Sur une expérience personnelle, celle du being there,
pour reprendre la formule de Geertz, cela va de soi, méme si la littérature
ethnologique nous rappelle qu’il peut souvent s’agir d’une épreuve intime
et ambivalente. Mais aussi sur la conviction que la dimension du “vécu”
est celle qui échappe le plus souvent a I'historien dans la documentation
dont il peut disposer, alors qu’elle serait d’emblée accessible 2 ’homme de
terrain. Edoardo Grendi, grand lecteur de I’anthropologie anglo-saxonne
et 'un des historiens les plus tot intéressé a cette confrontation, I’a rappelé
dans un texte que ’on peut considérer comme I'une des matrices du projet
microhistorique (Grendi 1977). A I'histoire sociale “classique”, fondée sur
I'analyse de larges agrégats statistiques, Grendi reprochait, précisément,
de laisser échapper tout ce qui reléve de 'expérience sociale ainsi que
de la constitution d’identités partagées parce qu’elle rend impossible
'intégration de données les plus diversifiées. «Moins dans la méthodologie
que dans l'accent significatif qu’elle place sur I'approche holistique
des comportements», la démarche anthropologique lui semblait, au
contraire, capable de rendre possible d’intégrer et d’articuler entre elles

60



HISTOIRE SOCIALE ET ANTHROPOLOGIE: UNE CONFRONTATION EMPIRIQUE

les différentes dimensions de I'expérience sociale. C’est le méme parti
que reprenaient a leur tour Carlo Ginzburg et Carlo Poni dans un article
célebre, au titre quelque peu provocateur, I/ nome e il come (Ginzburg,
Poni 1979): ils y proposaient une stratégie de recherche alternative, qui
ferait du “nom” — du nom propre, c’est-a-dire du marqueur le plus
individuel, le moins répétable qui soit — le fil rouge d’une autre maniere
d’appréhender I'expérience sociale au passé. Et c’est encore ce choix, et
les mémes références du coté de 'anthropologie, que I'on retrouve dans
les mémes années dans le projet que développaient, de facon largement
indépendante, les promoteurs allemands de I'A/ltagsgeschichte.

Grendi parlait de I"“approche holistique des comportements”. La
formule requiert I'attention. Il me semble en effet que dans I'attraction
qu'a durablement exercée I'anthropologie sur les historiens, cette
dimension holistique a joué un réle important. Ne promettait-elle pas
de retrouver, avec d’autres moyens, le projet d’une histoire “totale” si
souvent revendiquée? De sauver au moins I'idée de totalité? Dans un essai
célebre, In Search of Cultural History, historien de 'art Ernst Gombrich
a montré qu’il s’agissait 1a d’'une ambition durable depuis le x1x° siecle et
suggéré de facon convaincante de rompre avec ce qu’il considére comme
une illusion néfaste (Gombrich 1969). Il faut pourtant reconnaitre qu’elle
est longtemps restée un élément fort de I'imaginaire historien (au fait:
qu’en est-il du coté des anthropologues?). Reconnaissons en tout cas que
dans les usages que les premiers ont faits de modeles anthropologiques,
me paraissent prédominer ceux qui mettent davantage en valeur les
caractéres unitaires de représentations et de pratiques culturelles — la
dimension explicitement ou implicitement culturaliste, qu’il s’agisse de
la série de vastes ensembles, de catégories générales ou de I'analyse de
cas proposés comme exemplaires (le combat de cogs a Bali chez Geertz,
les aventures du capitaine Cook a Hawai chez Marshall Sahlins). Ainsi se
comprend peut-étre aussi la faveur particuliere dont a progressivement
bénéficié I'anthropologie culturelle aupres des historiens.

C’est sans doute par rapport a ce socle d’habitudes de pensées et de
préférences que le rapport entre histoire et anthropologie me semble s’étre
modifié depuis les derniéres décennies. J’en retiendrai trois aspects, que
je soumets a notre débat, et sur lesquels je terminerai mon intervention.

Le premier touche, précisément, a 'idée méme de totalité, ou, plus
exactement, a la conviction qui a longtemps été celle des sciences sociales
qu'il leur revenait de penser en termes de totalité. Dans ses diverses
versions, I'histoire sociale, quand bien méme elle procédait le plus souvent
dans un cadre monographique, considérait volontiers que chaque étude
documentait un tout et que ce tout était susceptible de nous informer sur
des ensembles plus larges, dans lesquels il avait vocation a s’intégrer, sans

61



JACQUES REVEL

préter attention aux effets d’échelle. Sur ce point, les choses me paraissent
avoir changé en profondeur. Les historiens d’aujourd’hui sont sans doute
plus sensibles aux processus de différenciation du monde social, au jeu
de relations particulieres qui le constituent et qui définissent les positions
individuelles comme les affiliations collectives, au caractére situé — en fait,
multi-situé — de toute inscription sociale. La reconstitution du monde
social est menée a partir de la position d’'un acteur ou d’une pluralité
d’acteurs engagés dans le jeu des interactions. I’analyse micro-historique
a proposé des exemples convaincants de ce changement de perspective
(G. Levi, S. Cerutti, O. Raggio, plus récemment F. Trivellato etc.). Mais
elle n’a pas été seule a le faire. La place centrale que continue de tenir dans
le débat historiographique, cinquante ans aprés sa premiere publication,
I'ouvrage majeur I’E. P. Thompson, The Making of the English Working
Class (1963) me parait significative a cet égard. Autour d’une analyse
macro-historique, cette fois, I'historien britannique a choisi d’analyser un
processus de transformation (¢he making) d’un monde social particulier
qui n’est pas constitué en totalité avant son achévement (provisoire) et
la formation de I'entité sociale qui se reconnait, a la hauteur des années
Trente du x1x¢ siecle, comme la classe ouvriére. Ce sont des «événements
disparates et sans liens apparents», qui lui ont permis de saisir «ce qui
s’est passé dans les rapports entre les hommes» et qui se situe a d’autres
niveaux, locaux, partiels, que celui du phénoméne global qu’il est possible
de reconnaitre ex post. Les mémes exigences s’ imposent, bien évidemment,
lorsqu’il s’agit d’affiliations et d’identités culturelles. Je note a ce propos
que, dans les développements récents de I'historiographie, la démarche
et les conceptualisations sociologiques ont souvent joué un role essentiel,
parallélement et parfois concurremment avec celles de 'anthropologie. Et
I'on comprend mieux ainsi I'attrait qu'ont exercé les propositions et les
exemples de I'ethnométhodologie en particulier.

Le deuxiéme aspect est intimement associé au premier et il s’agit
la d’une transformation qui a affecté une part importante des sciences
sociales. La ot I'on privilégiait I’étude des structures, des systémes ou des
fonctions, on place aujourd’hui au premier plan la dimension de I’action
et le role des acteurs sociaux. De ce que I'on a souvent reconnu comme
un “tournant pragmatiste”, on n’a fait qu’esquisser plus haut certaines
des raisons. Nul doute que la défaillance contemporaine des institutions
de régulation au sein des sociétés dans lesquelles nous vivons n’ait ici joué
un role majeur. A 'imaginaire, longtemps accepté, de grandes machines
sociales acéphales, produisant inlassablement leurs effets, s’est substitué
la prise en compte d’un monde social irrégulier, discontinu, régi par des
formes de rationalité discrétes, imposant aux acteurs des contraintes, mais
leur offrant aussi des ressources, des prises et des interstices, des possibilités

62



HISTOIRE SOCIALE ET ANTHROPOLOGIE: UNE CONFRONTATION EMPIRIQUE

de choix. A partir d’un jeu de positions et de relations singulieres, ces
acteurs participent ainsi a la construction du monde social. Un mot peut
servir a identifier ce qui est ici centralement en cause, et qui circule entre
nos disciplines dans sa version anglaise: c’est celui d’agency, réinventé et
reformulé par Thompson, et qui désigne a la fois ’action, les dispositions a
'action et les possibilités d’agir dans une situation donnée. Une approche
de ce type fait donc bien évidemment du temps une variable essentielle
de 'action.

Et je touche ici au troisiéme aspect que je choisis de retenir. Les
historiens étudient des objets qui sont situés dans le temps. Ces
inscriptions temporelles peuvent étre multiples, comme Braudel (mais
aussi, plus récemment, Ginzburg) nous ont appris a le reconnaitre. Par
ailleurs, nous sommes devenus plus attentifs aux régimes de temporalités
et d’historicité qui commandent notre rapport au passé (Koselleck,
Hartog). Cette dimension historiciste, au sens premier du terme, a
longtemps paru constituer un obstacle dans la confrontation avec les
anthropologues. La remarque vaut particulierement pour la France ou
le programme d’une anthropologie structurale ne laissait guere de place
a la prise en compte du temps historique (Lévi-Strauss 1958; 1983). Tout
au mieux, pouvait-on attendre de I'histoire qu’elle serve de répertoire
d’exemples au passé. Et I'on peut d’ailleurs se demander si le projet
d’une anthropologie au sens strict du terme, celui d’une connaissance
qui produirait des énoncés universels sur ’lhomme en tous temps et en
tous lieux, n’est pas fondamentalement incompatible avec la perspective
historique (on retrouve ici sans surprise la vieille caractérisation
aristotélicienne de I'histoire comme connaissance du singulier). Mais
méme sans aller jusqu’au radicalisme lévi-straussien, on peut a bon
droit se demander s’il est possible d’articuler ensemble le temps des
anthropologues et celui des historiens. Des ceuvres importantes, comme
celle d’Ernesto De Martino ou celle de Roger Bastide (et j'ajouterais
volontiers ’exemple plus récent dela Storia notturna de Carlo Ginzburg),
me paraissent poser ce type de probléme, auquel il n’est guére possible
de se soustraire.

C’est pourtant 'un des points sur lequel les éléments du débat ont
changé en profondeur pendant les derniéres décennies. D’un coté, il me
semble que les temporalités qui sont celles des anthropologues ont été
prises en compte par un certain nombre d’historiens: des travaux déja cités
comme ceux de N. Wachtel ou ceux de G. Delille, dans son dernier livre
en particulier (Delille 2003), en proposent des exemples significatifs (ou
encore le débat sur événement et structure que 'ouvrage de M. Sahlins,
Islands in history (1987) a provoqué entre nos deux disciplines et bien au-
dela d’elles (Sahlins 1987). De l'autre, la prise en compte de I'historicité

63



JACQUES REVEL

des phénomeénes sociaux me parait avoir pris une pertinence plus forte du
c6té des anthropologues, et cela d'une double maniére.

Leffacement relatif des approches structuralistes a sans doute
encouragé une prise en compte des changements sociaux, auxquels
I'anthropologie anglo-saxonne était de longue date plus attentive que ne
Iétait la tradition francaise. L'étude de sociétés en transformation rapide,
I'intérét relativement récent pour I'ethnologie des sociétés proches, celles
dans lesquelles nous vivons, a substantiellement changé la donne. Non que
les anthropologues aient ignoré I'historicité des sociétés dont ils rendaient
compte, mais ils sont confrontés aujourd’hui, plus qu’ils ne 'ont été par le
passé, a une pluralité de temporalités enchevétrées qui sont constitutives
de I'expérience de ces sociétés, lointaines ou proches.

Mais il y a plus. Les sciences sociales, on I'a dit, traversent depuis
une génération un moment réflexif. Elles examinent d’un ceil critique les
attendus qui sont a la base de chacune de nos disciplines. Par bien des
aspects, ce moment réflexif est aussi un “tournant historique” (McDonald
1996), a la fois parce qu’il nous requiert de nous interroger sur la généalogie
de nos disciplines et de leur outillage conceptuel, et parce que, en temps
d’incertitude (ou, au moins, de moins fortes certitudes), la variable
temporelle est passé au premier plan. I’anthropologue Nicholas Dirks a
rappelé I'usage heuristique et critique qui pouvait étre celui de la prise en
compte d’une perspective historique:

Historicizing is nothing more nor less than the constant asking about how so-
mething came to be and about the effects things have over time [...]. The histo-
ricizing operation probes the way categories and identities become formed and
fixed and doing so, it must of necessity be reflexive, framing its own interpreting
movement as part of the historicizing field (Dirks 1996: 32).

N’en tirons pas nécessairement la conclusion qu’histoire et anthropologie
ont vocation a se reformuler au sein d’une nouvelle discipline qui effacerait
les présupposés et les plis de celles qui 'ont précédée. Tout l'intérét
me parait étre au contraire d’identifier les modeles temporels qui sont
pertinents a chaque démarche et, en les confrontant, de mieux apprécier
ce que chacune apporte en propre a 'intelligence du monde social.

Bibliographie

Delille, G. 2003. Le Maire et le Prieur. Pouvoir central et pouvoir local en
Méditerranée occidentale (xve-xvir siécle). Paris-Rome: Editions de 'Ecole
des hautes études en sciences sociales-Ecole francaise de Rome.

Dirks, N. 1996. “Is Vice Versa? Historical Anthropologies and Anthropological
Histories”, in The Historic Turn in the Human Sciences. Ed. by T. McDonald.
pp. 17-51. Ann Arbor (M1): University of Michigan Press.

64



HISTOIRE SOCIALE ET ANTHROPOLOGIE: UNE CONFRONTATION EMPIRIQUE

Ginzburg, C. & C. Poni 1979. Il nome e il come. Mercato storiografico e scambio
disuguale. Quaderni Storici, 40: 181-90.

Gombrich, E. H. 1969. In Search of Cultural History. Oxford: Oxford University
Press.

Grendi, E. 1977. Microanalisi e storia sociale. Quaderni Storict, 35: 506-20.

Koselleck, R. 1990. Le Futur passé. Contribution @ la sémantique des temps
historiques. Paris: Editions de 'Ecole des hautes études en sciences sociales.

Lévi-Strauss, C. 1958. Anthropologie structurale. Paris: Plon.

Lévi-Strauss, C. 1983. Histoire et ethnologie. Annales Esc, 38, 6: 1217-31.

McDonald, T. (ed.) 1996. The Historic Turn in the Human Sciences, Ann Arbor
(m1): University of Michigan Press.

Pomian, K. 1999. La crise de I'avenir. In Id., Sur [’histoire, pp. 233-62. Paris:
Gallimard.

Hartog, F. 2003. Régime d’bistoricité. Présentisme et expériences du temps. Paris:
Editions du Seuil.

Sahlins, M. 1987. Islands of History. Chicago: University of Chicago Press.

Wachtel, N. 1990. Le Retour des ancétres. Les Indiens Urus de Bolivie, XX*-XVI*
siecle. Essai d’histoire régressive. Paris: Gallimard.

Wachtel, N. 2001. La Foi du souvenir. Labyrinthes marranes. Paris: Editions du

Seuil.

65






[’antropologia storica oggi:
quali rapporti tra discipline
e tra generazioni?

Pier Paolo Viazzo
Universita degli Studi di Torino

Matrimoni non solo interdisciplinari
ma anche intergenerazionali

Sono passati ormai pit di dieci anni da quando, nel 2000, apparvero nel
volgere di pochi mesi ben tre volumi che offrivano, in vario modo ma
esplicitamente, un’introduzione all’antropologia storica (Giusti 2000; van
Diilmen 2000; Viazzo 2000). Questa intensa fioritura — un altro volume
introduttivo (Dressel 1996) era stato pubblicato pochi anni prima — face-
va pensare all’antropologia storica come a una disciplina ancor giovane,
dunque ancora in parte magmatica ed eterogenea, ma in via di consolida-
mento e unificazione nei suoi metodi e nei suoi obiettivi. Leggendo questi
e altri testi pitt 0 meno coevi non si tardava in realta a rendersi conto che
il quadro era pitt complesso: il mio libro si apriva con un capitolo che si
domandava se per antropologia storica si dovesse intendere una nuova
disciplina o piuttosto un terreno di frontiera tra discipline diverse (Viazzo
2000: 3-27), non mancavano coloro che distinguevano tra antropologia
storica e storia antropologica (Kalb, Marks, Tak 1996), e non era senza
significato che gli autori dei due volumi introduttivi in tedesco fossero
entrambi storici per formazione e collocazione accademica, mentre gli
autori dei due libri in italiano si presentavano primariamente come antro-
pologi. Una rapida ricognizione era sufficiente per rivelare I'esistenza di
situazioni che variavano moltissimo da un paese all’altro in ragione delle
specificita delle diverse tradizioni di studi etnologici e antropologici, delle
relazioni che antropologia e storia avevano intrattenuto nel corso del xx
secolo, dei rapporti anche di potere instauratisi tra “nuova storia” e storia
tradizionale, e cosi via (Dressel 1996: 229-77; van Diilmen 2000: 5-31; Viaz-
Z0 2000: 4-10).

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 67-78

67



PIER PAOLO VIAZZO

Uno dei problemi con cui I'antropologia storica doveva confrontarsi,
in Ttalia ancor pit che in altri paesi, era la sua scarsa istituzionalizzazione.
Ma proprio in quegli anni la riforma universitaria avviata nel 1999 sem-
bro aprire la strada al pieno riconoscimento accademico, consentendo da
una parte la creazione di corsi di laurea “triennali” e specialistici imper-
niati sullo studio dell’antropologia culturale e dell’etnologia’, e dall’altra
favorendo convergenze interdisciplinari in precedenza impraticabili. A
Torino — il caso che conosco meglio per esperienza personale — i nuovi
corsi di laurea in “Comunicazione interculturale” (triennale) e in “An-
tropologia culturale e etnologia” (specialistica) videro la confluenza di
un buon numero di storici con dichiarati interessi antropologici, ansiosi
di infrangere finalmente anche a livello didattico le barriere che avevano
fino a quel momento separato le due discipline. Questa stessa atmosfera
ho ritrovato in un articolo di Angelo Romano (2010) che ricostruisce sulla
base di testimonianze orali, osservazione partecipante e fonti scritte il
cammino della riforma universitaria alla Sapienza Universita di Roma,
concentrando I'attenzione sugli effetti che la riforma stessa ha avuto
sull’'insegnamento dell’antropologia. Per le evidenti somiglianze con
quanto avvenuto a Torino mi ha particolarmente colpito la testimonianza
di Renata Ago, una storica, che fu la prima presidente del nuovo corso di
“Teorie e pratiche dell’antropologia”:

Ricordo che il primo anno c’era un grande entusiasmo. Sentivamo di essere
parte di un progetto e all’inizio di una grande avventura. L’antropologia stava
finalmente acquisendo visibilita e consolidandosi in un corso di laurea (Roma-
no 2010: 65).

Purtroppo la speranza di intensificare e affinare gli scambi, di formare
studenti ugualmente a loro agio sul versante storico e su quello antropo-
logico e in grado di fondere creativamente evidenze, metodi e sensibilita,
¢ stata in questo decennio severamente frustrata dalla rigidezza buro-
cratica e organizzativa che le universita italiane hanno sperimentato. Al
di 1a dell’esito, non sempre all’altezza delle aspettative e delle speranze,
di questi esperimenti italiani di collaborazione tra storici e antropologi,
I’antropologia storica continua tuttavia a presentarsi come un terreno di
frontiera e di scambi dai quali si presume che entrambe le discipline deb-
bano trarre vantaggi reciproci, anche se a ben guardare si tratta spesso di
scambi asimmetrici, e talvolta neppure di scambi o prestiti di cui entram-
be le parti sono pienamente consapevoli. E su questi scambi e su queste
situazioni di frontiera che intendo concentrarmi in questo breve scritto,
nel quale vorrei suggerire che occorre prestare attenzione, oltre che ai
rapporti tra discipline, anche a quelli meno scontati che in pitt di un senso
si possono definire rapporti intergenerazionali.

68



L’ANTROPOLOGIA STORICA OGGI

Vorrei a questo proposito partire da un articolo di John Davis, ap-
parso nel 1980 con il titolo Social Anthropology and the Consumption of
History, e in particolare da alcuni passaggi a cui mi sono gia richiamato
in altre occasioni (Viazzo 2000: 132-6; 2002: IX-X), ma che vorrei rileg-
gere da un’angolazione lievemente diversa. Prendendo spunto dalla
pubblicazione di tre volumi di orientamento almeno parzialmente sto-
rico da parte di antropologi con esperienze di terreno in Europa (Cole,
Wolf 1974; Silverman 1975; Schneider, Schneider 1976), Davis notava
che, sebbene gli autori di questi libri si fossero cimentati in pitt 0 meno
estese ricerche d’archivio, i dati originali attinti da queste fonti primarie
avevano minore importanza di quanto era stato invece spigolato dalle
fonti secondarie, giungendo alla conclusione che «le possibilita di ma-
trimoni tra le due discipline, per non parlare di una piena unificazione
dei due clan» fossero piuttosto limitate (Davis 1980: 536). E questo non
tanto a causa di serie incompatibilita teoriche, quanto piuttosto per la
scarsa familiarita degli antropologi con i metodi della ricerca storica e
per vincoli professionali e di tempo che assegnavano di fatto a storici
e antropologi ruoli molto diversi di consumatori e produttori: «tranne
che in rarissimi casi», scriveva Davis (1980: 520-1),

oggigiorno si ha il tempo di acquisire una qualificazione professionale solo in una
disciplina, e di condurre solo un tipo di ricerca; che si sia storici produttivi che
leggono antropologia, o antropologi produttivi che leggono storia, si & produttori
in una disciplina, consumatori nell’altra.

Anche quando si fosse arrivati a questi faticosi matrimoni, tuttavia, con
tutta probabilita il connubio si sarebbe rivelato meno produttivo di quan-
to sarebbe stato auspicabile dal momento che gli esponenti delle due
discipline, suggeriva I’antropologo britannico (1980: s35), «continuano a
proporre matrimoni che non sono solo interdisciplinari ma anche inter-
generazionali»:

anthropologists often have a slightly antique air when they venture to produce a
little history of their own: they plan their production on the historians’ models
of twenty years before [...]. Similarly, it must be said, some historians, asking
anthropological questions about the past, seem to have Frazer or Boas in mind
more than, say, Evans-Pritchard or Geertz; but it does seem to be the case
that, because practitioners continue to propose marriages which are not only
interdisciplinary but intergenerational as well, they will continue to fail to exploit
to the full the vigor and explanatory potency of the prospective spouse.

Come gia Evans-Pritchard (1962) nella sua famosa conferenza su Anthro-
pology and History, Davis rivolge i suoi rimproveri innanzitutto ai suoi col-
leghi antropologi, i quali, quando erano stati costretti a produrre un po’

69



PIER PAOLO VIAZZO

di storia in proprio, si erano ispirati ai modelli ormai metodologicamente e
tecnicamente obsoleti rinvenuti in lavori scritti una ventina di anni prima da
storici della generazione precedente, anziché emulare storici come Sabean,
Le Roy Ladurie, Laslett o Wrigley, che avevano di recente legato i loro nomi
alle “rivoluzioni tecniche” (demografia storica, storia quantitativa) su cui
Davis molto insiste. Ma al pari di Evans-Pritchard, anche Davis non rispar-
mia critiche agli storici, anch’essi rimproverati per la loro propensione a
ricercare rapporti interdisciplinari con 'antropologia di un Frazer o di un
Boas anziché con quella di un Evans-Pritchard o di un Geertz.

Antropologia storica e storia antropologica

Facendo ripetutamente ricorso a metafore relative a matrimonio e ri-
produzione, nel 1980 Davis lamentava che un interesse non sostenuto
da adeguata competenza avesse dannosamente spinto gli antropologi a
importare metodi e orientamenti storiografici antiquati e gli storici a
farsi guidare da teorie ormai abbandonate dagli antropologi. Ci si pud
domandare se nei trent’anni che ci separano dall’articolo di Davis le
cose siano cambiate.

Uno sviluppo sicuramente imprevisto da Davis ¢ stato rappresentato
dalla crescita massiccia del numero di antropologi che si sono avventurati
a produtre storia in proprio: nei soli anni Ottanta, e pur restringendo il
censimento ai lavori in lingua inglese, i libri e articoli classificabili come
“storici” scritti da antropologi di formazione sono stati stimati in poco
meno di trecento (Kellogg 1991). A due decenni di distanza sarebbe utile
verificare se, e in che forma e misura, questa propensione di un buon
numero di antropologi a farsi storici in prima persona persista e come sia
distribuita tra le diverse generazioni.

Ci si deve anche chiedere se gli storici e gli antropologi (0 magari uno
soltanto dei due clan) abbiano ovviato al problema denunciato da Davis, e
siano oggi pill attenti a leggere quanto viene prodotto, al di la del confine
disciplinare, da studiosi “contemporanei”, della loro generazione. O, for-
se, se storici e antropologi si leggano ancora. Commentando alcuni con-
tributi allora recenti di antropologi storici di formazione antropologica,
Anton Blok — anch’egli antropologo, e uno dei pionieri dell’antropologia
storica negli anni Settanta — nel 1992 osservava polemicamente che i loro
lavori facevano riferimento

primariamente alle idee di altri antropologi, i nomi di alcuni dei quali sembrano
essere di rigore in gran parte della teoria antropologica contemporanea; la
presentazione di queste credenziali lascia poco spazio per gli storici, che appaiono
sulla scena principalmente come semplici fornitori di fatti relativi al passato (Blok
1992: 123).

70



L’ANTROPOLOGIA STORICA OGGI

Non si pud dunque escludere che tra gli antropologi, anche tra coloro che
si definiscono antropologi storici, si stia manifestando una tendenza a leg-
gere i lavori degli storici meno di quanto non si facesse negli anni Settanta
o Ottanta. E lo stesso potrebbe valere per gli storici.

Sarebbe bene anche valutare se gli incontri e gli scambi tra antro-
pologia e storia della seconda meta del Novecento abbiano portato al
costituirsi di un unico campo di indagine condiviso da antropologi e
storici, oppure — come hanno sostenuto Don Kalb, Hans Marks e Her-
man Tak (1996: 6) — all’emergere di «almeno due problematiche chia-
ramente distinguibili»: da una parte antropologia storica, frutto degli
sforzi di rinnovamento compiuti da antropologi desiderosi di uscire
da una crisi che attribuivano in parte non trascurabile all’indifferen-
za dell’antropologia post-malinowskiana per la dimensione diacronica;
dall’altra la storia antropologica, obiettivo programmatico di storici che
cercavano un antidoto al positivismo e allo strutturalismo imperanti
non solo all’interno della storia tradizionale ma anche nella pit recente
storia sociale e una via di fuga di fronte al crollo imminente della “gran-
de narrativa” della modernita e della modernizzazione. Paradossalmen-
te, notano Kalb, Marks e Tak (1996: 6-7), mentre gli storici trovavano
ispirazione per il loro progetto nell’etnografia classica prodotta dagli
antropologi, questi ultimi si rivolgevano alla storia «precisamente per
cercare gli strumenti di cui avevano bisogno per superare questa etno-
grafia classica».

Nella ricostruzione proposta da Kalb, Marks e Tak, i pur fitti scam-
bi intercorsi tra storia e antropologia nella seconda meta del Novecento
non si sarebbero tradotti in un programma comune, e neppure in un
vero e proprio incontro: sembra a loro piu giusto parlare di un incontro
mancato tra studiosi che perseguivano finalita diverse e si muovevano in
direzioni opposte, assumendo come propria guida — per quanto riguarda
gli storici — etnografie che gli antropologi consideravano ormai antiquate
e di cui stavano mettendo in evidenza i limiti e le rischiose implicazioni
epistemologiche. E una ricostruzione che richiama immediatamente il
giudizio severo espresso da Renato Rosaldo nei confronti di Montaillou,
il celebre studio di etnografia storica di Emmanuel Le Roy Ladurie (1975)
pressoché unanimemente salutato al momento della sua pubblicazione
come rivoluzionario, ma che a Rosaldo (1986: 77) appare invece «pit fuo-
ri moda che innovativo», proponendo uno stile di descrizione etnografica
e di analisi antropologica «already old-fashioned in its homeland — as so
often happens with borrowings both intercultural and interdisciplinary».
Come abbiamo visto, un’analoga seppur speculare propensione a mutua-
re modelli storiografici antiquati veniva peraltro rimproverata da John
Davis agli antropologi. L'atteggiamento fortemente critico che si ritrova

71



PIER PAOLO VIAZZO

nelle pagine tanto di Davis quanto di Rosaldo conduce fatalmente a porci
un ulteriore quesito, che mi pare per molti versi fondamentale: siamo
certi che i “matrimoni intergenerazionali” siano sempre cosi dannosi e
portino inevitabilmente alla infertilita paventata da Davis? Ovvero, vo-
lendo riformulare il quesito in termini un po’ diversi, siamo certi che
storici e antropologi appartenenti a generazioni non vicinissime a noi non
abbiano nulla di buono da offrire?

La questione ¢ complessa, e si presta facilmente a semplificazio-
ni pericolose: occorre in particolare non perdere di vista le ambiguita
del concetto di “generazione”, soprattutto quando si parla di studiosi
appartenenti alle stesse coorti per nascita e formazione accademica (si
pensi, ad esempio, a Eric Wolf, Clifford Geertz, Fredrik Barth e Mar-
shall Sahlins, tutti nati tra il 1923 e il 1930), ma le cui posizioni teoriche
possono essersi significativamente e ripetutamente modificate, talvolta
lungo un arco di mezzo secolo. Mi sembra tuttavia che nei termini in cui
¢ stata posta da Davis la questione sia sufficientemente chiara, almeno
provvisoriamente, e vorrei ritornarci agganciandomi a un saggio molto
stimolante in cui Berardino Palumbo (2006) abbraccia posizioni che per
alcuni aspetti si avvicinano a quelle di Davis. Dopo avere riconosciuto
il proprio debito nei confronti di Giovanni Levi e pitl in generale della
microstoria, e avere dedicato alcune pagine penetranti all’'uso retorico
e strategico che i microstorici hanno fatto dell’antropologia e dei riferi-
menti a opere di antropologi come dzacritici — per usare il termine bar-
thiano (Barth 1969: 14) — al fine di differenziarsi da altri storici, Palumbo
passa a sostenere che

nel fare dell’antropologia una decisiva fonte di dialogo e d’ispirazione, buona par-
te dei microstorici abbiano perd assunto una postura regressiva: le prospettive
prese a riferimento raramente erano quelle a loro contemporanee né, soprattutto,
quelle che, nel giro di un decennio, avrebbero radicalmente rinnovato metodolo-
gie e teorie antropologiche (2006: 253).

E ancora:

il confronto con I'antropologia tende a spostare ’attenzione dei microstorici sul
passato della disciplina, piuttosto che sulla sua contemporaneita. Lo sguardo non
¢ quello di scienziati sociali che dibattono in uno spazio concettuale comune, ma
quello di specialisti di un’altra disciplina, la storia (2006: 268).

E interessante notare come rilievi critici in parte simili nei confronti di
alcune correnti storiografiche che pure hanno avuto (e esibito) contatti
frequenti e intensi con I'antropologia — quali la new cultural history di
Lynn Hunt (1989) e quella che Charles Tilly (1978: 210) ha chiamato retro-

72



L’ANTROPOLOGIA STORICA OGGI

spective ethnography — siano stati sollevati da Kalb, Marks e Tak, secondo
i quali, come si ¢ visto, queste correnti sarebbero approdate a una storia
antropologica che diverge dall’antropologia storica nei suoi intenti e nel
prendere ispirazione da uno stile di ricerca etnografica di cui, sul versante
antropologico, si cercava allora di individuare e superare i limiti. Questi
antropologi esentano tuttavia dalle loro critiche i microstorici, e segna-
tamente Levi (Kalb, Marks, Tak 1996: 6-8), mentre a parere di Palumbo
(2006: 273) «la storia antropologica dei microstorici evita di confrontarsi
in maniera sistematica con i contemporanei tentativi antropologici di dare
vita ad un’antropologia storica». Anche I’avere privilegiato come interlo-
cutrice, ancora negli anni Ottanta, 'antropologia sociale transazionalista
di Barth, Bailey e Boissevain*, non avrebbe giovato: «gli studiosi legati alla
microstoria, pur strizzando I'occhio all’antropologia interpretativa, si ri-
volgono all’interazionismo degli anni Sessanta-Settanta» (Palumbo 2006:
282).

Modelli obsoleti e fecondita interdisciplinare

Il quadro che Palumbo (2006: 293) ci offre a conclusione del suo saggio ¢
quello — alquanto cupo, e appena rischiarato da una fioca speranza espres-
sa nelle ultime righe del suo scritto — di

una comunicazione bloccata, parziale, frammentaria, ormai occasionale tra an-
tropologia e (micro) storia. Finita da tempo I'epoca degli innamoramenti e dei
facili fraintendimenti, evitata con attenzione la possibilita di dialogo reale sui pur
numerosi problemi comuni, restano i nodi irrisolti, le incomprensioni, le diversita
di vedute e aspirazioni.

Una delle principali cause di questo stato di cose ¢, a suo parere, il di-
sinteresse (e la conseguente ignoranza) degli storici nei confronti degli
sviluppi che hanno molto mutato il volto dell’antropologia negli ulti-
mi decenni. Questa sordita degli storici alle nuove voci che si levavano
all’interno dell’antropologia (ma probabilmente vale anche il viceversa)
non ha certo favorito le relazioni tra i due clan, per riprendere I'imma-
gine di Davis, e ha reso ancor piu difficile quella confluenza di storia
sociale e antropologia in un unico spazio concettuale che pure, come
Palumbo giustamente nota, pareva essere uno degli intenti dichiarati
della microstoria.

E evidente, in queste considerazioni di Palumbo non meno che in
quelle gia ricordate di Kalb, Marks e Tak, il rammarico di fronte alla man-
cata o incompleta convergenza delle due discipline sulle tematiche e sulle
nuove sensibilita teoriche che hanno contraddistinto I’antropologia negli
ultimi decenni. Altrettanto evidente ¢ il fastidio con cui gli antropologi

73



PIER PAOLO VIAZZO

vedono I'uso spesso grossolano — da parte, oltre che degli storici, di altri
non antropologi (sociologi, demografi, giuristi) — di concetti e metodi
che l'antropologia ha abbandonato. Come ho peraltro gia dichiarato in
altra sede (Viazzo 2010: 337-8), commentando il libro di Adriana Destro
e Mauro Pesce (2008) su L'uomo Gesa, confesso tuttavia di provare un
certo disagio di fronte alla comprensibile ma non sempre giustificabile
tendenza all’interno delle singole discipline — non solo I’antropologia — a
relegare frettolosamente in soffitta, perché appaiono irrimediabilmente
superate, e dunque del tutto fuori moda, delle teorie e delle metodologie
che invece, al di 1a dei confini disciplinari, sembrano rivelarsi ancora
vitali quando addirittura non dimostrano di godere di una fecondita in-
vidiabile.

Un esempio viene, a mio parere, proprio da libri come quelli di Destro
e Pesce o di altri studiosi della storia religiosa del mondo antico che posso-
no essere pitt 0 meno direttamente ricondotti al Context Groups: gli autori
non sono certamente ignari degli sviluppi recenti dell’antropologia, ma
nel corso della loro ricerca decidono di estrarre di volta in volta dall’arma-
mentario antropologico quelli che sembrano essere i concetti e i metodi
pill pertinenti, non necessariamente i piti recenti. In questo ricordando
il caso ancora esemplare, anche se ormai un po’ lontano nel tempo, di
Andrejs Plakans (1984: viI-1x), che al momento di licenziare un suo libro
sull’antropologia della famiglia e della parentela in Europa tra il 1500 € il
1900, pur essendo ottimo conoscitore della pit recente network analysis,
scriveva nondimeno:

though aware of various “schools” of kinship interpretation among anthropologists,
I have found British structuralism particularly suggestive because of the types of
historical kinship evidence that initially presented seemingly formless problems in
my own specialized research. Adopting some of the organizing concepts proposed

by A. R. Radcliffe-Brown, Meyer Fortes, S. H. Nadel and others helped me to see
what the problems were, though not always to find answers to them.

Si potrebbe proseguire con numerosi altri esempi. Un caso indubbia-
mente complesso e dai tratti sfuggenti, ma che non credo gli antropologi
possano non riaprire, ¢ quello del binomio onore/vergogna, su cui si &
imperniata a lungo la ricerca antropologica sul Mediterraneo: ripudiato
dagli antropologi a partire dagli anni Ottanta, il binomio sopravvive e
addirittura prospera nei lavori degli storici, soprattutto negli studi sul
mondo antico (Horden, Purcell 2000: 485-523; Osiek 2008). Cosi come
dal campo di studi costituito dal mondo antico ci giunge un libro di
Cristiano Viglietti, che offre non pochi spunti di riflessione. L'obiettivo
dell’autore ¢ di ritornare su alcuni aspetti dell’economia romana di eta
arcaica «impiegando un metodo d’indagine di tipo antropologico-eco-

74



L’ANTROPOLOGIA STORICA OGGI

nomicox, nella convinzione che «la tradizione di studi sull’economia an-
tica potrebbe trovare grande giovamento e rinnovamento dal confronto
con teorie sviluppate in ambito antropologico durante gli ultimi decen-
ni» (Viglietti 2011: 9). A ben vedere, tuttavia, queste teorie antropologi-
che che permettono di «cambiare le domande» da rivolgere alle fonti
antiche (Viglietti 2011: 68), risultando in tal modo innovative nello studio
dell’economia di Roma arcaica, non sono cosi recenti: i tre autori a cui
Viglietti piu si richiama sono infatti il Sahlins di Cultural and Practical
Reason (1976), il Geertz di The Interpretation of Cultures (1973) e addirit-
tura — si ¢ tentati di dire — il Polanyi di Trade and Market (1957), dunque
studiosi e libri appartenenti a generazioni e a “coorti di pubblicazione”
non giovanissime®.

Ma c’¢ di pit. Nel dare avvio a un’indagine che il sottotitolo del
libro ci tiene a designare come antropologica, Viglietti (2011: §8-9) ri-
vendica la legittimita di usare gli strumenti dell’antropologia, e di fare
antropologia, anche per chi & costretto a scendere solo «virtualmente»
sul campo:

Il metodo antropologico-culturale [...] non & evidentemente retaggio e preroga-
tiva esclusiva degli antropologi che lavorano sul campo e si occupano di popoli
ancora esistenti. Anche chi studia societa storiche, e lavora principalmente sulle
fonti scritte, puo giovarsi ampiamente dei risultati e delle tecniche di approccio
che derivano dall’etno-antropologia.

Questa rivendicazione solleva una serie nutrita di questioni che non ¢
possibile qui neppure sfiorare, ma che non possono essere eluse da chi
cerchi di comprendere quali rapporti siano esistiti, esistano attualmen-
te e dovrebbero forse esistere tra antropologia e storia. Riprendendo
alcune osservazioni gia formulate altrove (Viazzo 2010: 336), non mi
sembra tuttavia inutile ricordare che le relazioni tra le due discipline
hanno conosciuto un andamento assai altalenante. Fino alla prima guer-
ra mondiale i contatti tra antropologia e storia (soprattutto del mondo
antico) erano stati assidui, ma subito dopo la fine della guerra la centra-
lita rapidamente acquisita dalla ricerca sul terreno e la corrispondente
svalutazione di ogni forma di antropologia “da tavolino” sono tra i fat-
tori che piu contribuiscono ad allontanare le due discipline per quasi
mezzo secolo. Negli anni Sessanta e Settanta il pendolo oscilla ancora:
da una parte, infatti, gli antropologi avvertono I'insufficienza di indagini
di campo puramente sincroniche; dall’altra, parecchi storici iniziano a
cercare aiuto nei modelli analitici dell’antropologia e delle altre scienze
sociali. In seguito, pero, dapprima I'interpretativismo geertziano e poi
la ventata postmodernista hanno contribuito a generare, sul versante
antropologico, una propensione a sottolineare I'importanza della voce

75



PIER PAOLO VIAZZO

nativa raccolta direttamente dall’etnografo sul campo e a identificare
etnografia e antropologia. Di qui una pitt o meno dichiarata ostilita
nei confronti della comparazione e una malcelata diffidenza verso ogni
estensione per analogia a terreni lontani nello spazio e nel tempo delle
indicazioni emerse dai particolari terreni di ricerca in cui gli etnografi
hanno lavorato. Lavori come quelli di Viglietti impongono agli antropo-
logi di domandarsi se questa diffidenza sia giustificata.

Note

1. I corsi di laurea di indirizzo etno-antropologico istituiti in Italia in quegli anni furono
una dozzina, tanto di primo quanto di secondo livello. Per un censimento e un’analisi si
veda Viazzo (2008: 14-22).

2. Per una pitl recente e ampia elaborazione di questi temi da parte dello stesso gruppo
di studiosi si veda Kalb e Tak (2005).

3. Tra le non molte voci di dissenso nei confronti di Montaillou al momento della sua
pubblicazione in Francia o della comparsa della traduzione inglese nel 1978 va peraltro
ricordata quella di James Clifford (1979), che da poco aveva completato il suo dottorato
(in storia) a Harvard. Le critiche si sono invece moltiplicate (per esempio, Sponsler 1992;
Biddick 1995: 23-5) sulla scia del saggio di Rosaldo. Sul dibattito a distanza tra Le Roy Ladu-
rie e Rosaldo, e sull'importante intervento di Carlo Ginzburg (1989), si veda Viazzo (2000:
126-30). Non ¢ forse inutile aggiungere che anche un autorevole estimatore come Charles
Tilly (1978: 212-3), pur definendo Montaillou «a joy and a revelation», riteneva tuttavia che
volumi come quelli di Le Roy Ladurie e altri pionieri «francesi o francofili» dell’etnografia
storica «non illustrassero una reale convergenza di storia e antropologia» e non portassero
contributi innovativi alla teoria e alla pratica dell’antropologia, limitandosi a coltivare una
porzione di terreno antropologico non solo limitata ma per certi versi anche stagnante («in
some regards a backwater»).

4. Sulla predilezione per il transazionalismo da parte di alcuni almeno dei maggiori
esponenti della microstoria italiana si vedano in particolare Levi (1992) e Grendi (1994), e
per un sintetico inquadramento Viazzo (2000: 160-2).

5. Su questo gruppo di studiosi, costituitosi a partire dagli anni Ottanta con I'obiettivo di
valersi delle scienze sociali nell'interpretazione biblica, si vedano (oltre al sito del gruppo stes-
so: http://www.contextgroup.org/) i bilanci storiografici di Dvorak (2007) e Elliot (2008).

6. E appena il caso di ricordare la forza straordinaria degli stimoli che sta offrendo
oggi all’antropologia economica (Caillé, Laville 2007; Hart, Hann 2009) il lavoro ancor pit
vecchio di Polanyi sulla Grande Trasformazione (1944).

Bibliografia

Barth, F. 1969. “Introduction”, in Ethnic Groups and Boundaries: The Social
Organization of Culture Differences, ed. by F. Barth, pp. 9-37. London: Allen
& Unwin.

Biddick, K. 1995. Becoming Ethnographic: Reading Inquisitorial Authority in
“The Hammer of Witches”. Essays in Medieval Studies, 11: 21-37.

Blok, A. 1992. “Reflections on ‘Making History’”, in Other Histories, ed. by K.
Hastrup, pp. 121-7. London: Routledge.

76



L’ANTROPOLOGIA STORICA OGGI

Caill¢, A. & J.-L. Laville 2007. Actualité de Karl Polanyi. Revue du mauss, 29:
80-109.

Clifford, J. 1979. Naming Names. Canto: Review of the Arts, 3, 1: 142-53.

Cole, J. W. & E. R. Wolf 1974. The Hidden Frontier. Ecology and Ethnicity in an
Alpine Valley. New York: Academic Press.

Davis, J. 1980. Social Anthropology and the Consumption of History. Theory and
Society, 9, 3: 519-37.

Destro, A. & M. Pesce 2008. L'uomo Gesi. Giorni, luoghi, incontri di una vita.
Milano: Mondadori.

Dressel, G. 1996. Historische Anthropologie. Eine Einfiibrung. Wien-Koln:
Bohlau.

Dvorak, J. D. 2007. John H. Elliott’s Social Scientific Criticism. Trznity Journal,
28, 2: 251-78.

Elliott, J. H. 2008. From Social Description to Social-Scientific Criticism. The
History of a Society of Biblical Literature Section 1973-2005. Biblical Theology
Bulletin, 38, 1: 26-36.

Evans-Pritchard, E. E. 1962. “Anthropology and History”, in Id., Essays in Social
Anthropology, pp. 46-65. London: Faber & Faber.

Geertz, C. 1973. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books.

Ginzburg, C. 1989. “L’inquisitore come antropologo”, in Studi in onore di
Armando Saitta dei suoi allievi pisani, a cura di Pozzi, R. & A. Prosperi, pp.
23-33. Pisa: Giardini.

Giusti, S. 2000. Antropologia storica. Roma: Ei Editori.

Grendi, E. 1994. Ripensare la microstoria?. Quaderni Storici, 29, 2: 539-49.

Hart, K. & C. Hann 2009. “Introduction: Learning from Polanyi”, in Market and
Society: The Great Transformation Today, ed. by Hann, C. & K. Hart, pp. 1-16.
Cambridge: Cambridge University Press.

Horden, P. & N. Purcell 2000. The Corrupting Sea. A Study of Mediterranean
History. Oxford: Blackwell.

Hunt, L. (ed.) 1989. The New Cultural History. Berkeley: University of California
Press.

Kalb, D., Marks H. & H. Tak 1996. Historical Anthropology and Anthropological
History: Two Distinct Programs. Focaal, 26-27: 5-13.

Kalb, D. & H. Tak 2005. “Introduction: Critical Junctions — Recapturing
Anthropology and History”, in Critical Junctions. Anthropology and History
beyond the Cultural Turn, ed. by Kalb, D. & H. Tak, pp. 1-27. Oxford:
Berghahn Books.

Kellogg, S. 1991. Histories for Anthropology: Ten Years of Historical Research and
Writing by Anthropologists, 1980-1990. Soczal Science History, 15, 4: 417-55.

Le Roy Ladurie, E. 1975. Montaillou, village occitan de 1294 d 1324. Paris: Gal-
limard.

Levi, G. 1992. “On Microhistory”, in New Perspectives on Historical Writing, ed.
by P. Burke, pp. 93-113. Oxford: Polity Press.

Osiek, C. 2008. Women, Honor, and Context in Mediterranean Antiquity.
Hervormde Teologies Studies, 64, 1: 323-37.

Palumbo, B. 2006. “Scuola, scala, appartenenza. Problemi di identita tra storia e

77



PIER PAOLO VIAZZO

antropologia”, in Grochi di scala. La microstoria alla prova dell’esperienza, a
cura di J. Revel, pp. 251-300. Roma: Viella.

Plakans, A. 1984. Kinship in the Past. An Anthropology of European Family Life,
1500-1900. Oxford: Blackwell.

Polanyi, K. 1944. The Great Transformation. The Political and Economic Origins of
Our Time. New York: Holt, Rinehart & Winston.

Polanyi, K., Arensberg, C. M. & H. W. Pearson (eds.) 1957. Trade and Market in
the Early Empires: Economies in History and Theory. Glencoe (iL): The Free
Press.

Romano, A. 2010. Studying Anthropology in the Age of the University Reform.
Social Anthropology, 18, 1: 57-73.

Rosaldo, R. 1986. “From the Door of His Tent: The Fieldworker and the
Inquisitor”, in Writing Culture. The Poetics and Politics of Ethnography, ed.
by Clifford, J. & G. E. Marcus, pp. 77-97. Berkeley: University of California
Press.

Sahlins, M. 1976. Culture and Practical Reason. Chicago: University of Chicago
Press.

Schneider, J. & P. Schneider 1976. Culture and Political Economey in Western Sicily.
New York: Academic Press.

Silverman, S. 1975. Three Bells of Civilization. The Life of an Italian Hill Town.
New York: Columbia University Press.

Sponsler, C. 1992. Medieval Ethnography: Fieldwork in the European Past. Assays:
Critical Approaches to Medieval and Renaissance Texts, 7: 1-30.

Tilly, C. 1978. Anthropology, History and the “Annales”. Review, 1, 3-4: 207-13.

van Dilmen, R. 2000. Historische Anthropologie. Entwicklung, Probleme,
Aufgaben. Koln-Wien: Bohlau.

Viazzo, P. P. 2000. Introduzione all’ antropologia storica. Roma-Bari: Laterza.

Viazzo, P. P. 2002. Antropologia, storia, storia locale nelle Alpi: qualche
considerazione introduttiva. Annali di San Michele, 15: VII-XXVI.

Viazzo, P. P. 2008. Anthropology and Ethnology in Italy: A Preliminary Report,
preparato per il convegno Anthropology in Spain and Europe: Facing the
Challenges of European Convergence in Higher Education and in Research,
Madrid, 2-6 settembre 2008 (disponibile sul sito www.ucm.es/info/.../Paolo_
Viazzo_Anthropology_Ethnology_in_Italy.pdf).

Viazzo, P. P. 2010. Un libro “fuori moda”. Henoch. Studies in Judaism and
Christianity from Second Temple to Late Antiquity, 32, 2: 334-8.

Viglietti, C. 2011. I/ limite del bisogno. Antropologia economica di Roma arcaica.
Bologna: il Mulino.

78



Rito, storia, giurisdizione e memoria:
riflessioni a partire da un’etnografia siciliana

Berardino Palumbo
Universita degli Studi di Messina

Premessa

Per quanto in alcune tradizioni di studio a partire dai primi anni Ottanta
del secolo scorso gli spazi di lavoro comune tra storici e antropologi si
siano fatti piti numerosi e intrecciati, qui, in Italia, uno dei centri della
tradizione storiografica occidentale, un’analoga condivisione, a volte au-
spicata, sembra piu difficile da realizzarsi®. In un saggio di qualche anno
fa (Palumbo 2006), limitatamente all’esperienza microstorica, provavo a
riflettere su alcune ragioni teoriche di una simile difficolta. Attraverso
un’analisi dei concreti modi in cui la tradizione microstorica italiana ave-
va impostato un proprio rapporto con I'antropologia sociale, mi era patrso
infatti di poter affermare che alcuni importanti nodi teorici che avevano
agitato I'antropologia (statunitense innanzitutto) a partire dai primi anni
Ottanta del Novecento, fossero stati in qualche misura elusi proprio nel
momento in cui si rivendicava la necessita di costruire un comune spazio-
campo di lavoro tra storia e scienze sociali (Levi 1990; Grendi 1994). 11
passaggio dall’azione alla pratica, dai contenuti pitt o0 meno formalizzati
della prima ai modi, agli stili performativi (le “poetiche sociali”, Herzfeld
1997) che connotano le seconde, dall’astratto soggetto dell’individualismo
metodologico ad esseri umani concreti che incorporano tattiche (alla De
Certeau) e habitus (alla Bourdieu); e quindi ancora la centralita del corpo,
dell’incorporazione e delle dinamiche di genere, il carattere pervasivo, dif-
fuso e decisivo (anche sul piano epistemologico e conoscitivo) dei rappor-
ti di potere e la necessita di una costante critica categoriale, il definitivo
imporsi di una specifica attenzione antropologica per lo stato nazionale e
la connessa necessita di problematizzare nozioni consolidate come “mo-

» o« » o«

dernita”, “disincanto”, “tradizione”, “parentela”, “famiglia”; e quindi, in-
L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 79-121

79



BERARDINO PALUMBO

fine, lo snodo della rappresentazione storiografica ed etnografica, troppo
spesso implicitamente eurocentrica, insieme al problema dell’autorialita,
mi sembravano aspetti del dibattito antropologico che, nodali negli stessi
anni in cui in Italia prendeva corpo la vicenda microstorica, erano, almeno
in parte, restati ai margini della sensibilita sia dei microstorici che di altre,
piu istituzionali, storiografie. I temi che provavo a sottolineare, dunque,
erano gli stessi che solo quattro anni dopo sarebbero stati individuati su
le “Annales” da Michel Naepels (2010) nel presentare un numero mono-
grafico dedicato ai rapporti tra antropologia e storia. Problemi che, del
resto, erano stati messi in campo in antropologia fin dalla prima meta
degli anni Ottanta (anche) a partire dai dibattiti intorno alla nozione di
“storia” suscitati dai lavori di Wolf (1982) e Sahlins (1985): che tipo di sto-
ria (e di antropologia) ricostruiamo e scriviamo, raccontata da chi (quali
autori) e per conto di chi (per quali istituzioni, a partire da quali implicite
idee sul tempo, lo spazio, la modernita, la razionalita, lo Stato) e dunque
aderendo a quali regimi di temporalita e di storicita, attraverso quali idee
sull’agency umana, sul “sé” (degli “attori sociali” e di chi pensa di poterne
rappresentare le pratiche)??

All'interno di tale “turn to history” (Kelly, Kaplan 1990: 120) realiz-
zatosi nell’antropologia nord americana a partire dalla meta degli anni
Ottanta del secolo scorso, 'analisi delle pratiche rituali e cerimoniali ha
giocato un ruolo centrale. Messi da parte modelli funzionali e strutturali,
lo studio del “rito” e dei processi rituali, infatti, oltre a richiedere agli
antropologi un’attenzione puntuale alla ricostruzione di specifiche real-
ta storiche (Taussig 1980; 1987; Comaroff 1985; Comaroff, Comaroff 1991;
1997; Ortner 1989; Kertzer 1998), ha implicato un’attenta riflessione sui
modi in cui le forme rituali rendono possibili particolari modulazioni del-
la processualita (Lincoln 1989; Handelman, Shamgar Handelman 1990;
Sahlins 1983; 1985; 1990; Ortner 1990; Boyarin 1994) e, quindi, ha introdot-
to al centro dell’agenda di ricerca la consapevolezza che gli stessi rituali
siano eventi con una propria specifica storia (Petrarca 1988; Kelly, Kaplan
1990; Bloch 1986; 1989; Fine 1994; Niola 1995; Molinié 1996; Abercrombie
1998). Sul versante storiografico, poi, proprio 'analisi di cerimoniali e ri-
tuali ha rappresentato uno spazio nel quale I'ispirazione proveniente da
classici lavori antropologici (Van Gennep, Hertz, Mauss, Evans Pritchard,
Gluckman, Turner, Geertz) e il loro concreto utilizzo hanno giocato un
ruolo considerevole. Si tratta di uno spazio complesso che non ha senso
qui provare a delineare nemmeno per grandi approssimazioni, tante sono
le sedimentazioni e le linee di ricerca che lo compongono®. In questo scrit-
to, essendo interessato ad approfondire I'analisi di alcune connessioni tra
rituale, storia e memoria a partire da materiali provenienti da una ricer-
ca etnografica di lunga durata in un contesto siciliano, intendo assumere

8o



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

un’attitudine operativa e dialogica, piuttosto che esclusivamente critica,
nei confronti del rapporto tra storia e antropologia. A questo scopo vorrei
in maniera preliminare seguire da vicino una singola, specifica tradizione
di studi storiografici sul rito e il cerimoniale, sensibile al dialogo con di-
verse letture antropologiche e attenta a mostrare come «i rituali pubblici
siano agenti storici che formano piuttosto che rappresentare i rapporti
di potere» (Visceglia 2002: 20), o, con le parole di Angelo Torre (1995:
64), interessata a comprendere come il rituale, assumendo la forma di un
“patto sociale”, sia:

un intenso momento di scambio che non si limita a ribadire il peso relativo delle
singole figure sociali. Esso le plasma, e conferisce legittimita alla loro azione nel
villaggio: per tutti, per il chierico, come per i laici, il momento rituale assume
il significato di un’occasione da cui tutti i partecipanti traggono la reciproca e
rispettiva legittimazione.

Maria Antonietta Visceglia (2002: 17-51), nell’introdurre la sua analisi del
cerimoniale pubblico a Roma in eta moderna, ricostruisce una genealogia
di questa prospettiva di studio, individuandone il punto iniziale nei lavori
di Kantorowicz (1989) e di alcuni suoi allievi (Giesey 1987) e uno snodo de-
cisivo negli studi dedicati da Trexler (1991) € Muir (1984) alla dimensione
rituale nella vita pubblica fiorentina e veneziana durante il Rinascimento.
Pur nella loro diversita, questi lavori sono accomunati, secondo Visceglia
(ivi: 24-5) dall’esigenza — poco sentita nella storiografia italiana fino ad
anni recenti — di fare dell’analisi della dimensione cerimoniale, religio-
sa e simbolica uno dei punti di osservazione privilegiati per riflettere sui
rapporti tra sovranita, modernita e costruzione dello Stato. In tale pro-
spettiva il cerimoniale pubblico e il rituale divengono dei campi di lotta
all’interno dei quali il potere monarchico, quello ecclesiastico e i diversi
corpi che compongono le realta d’Antico Regime competono, con esiti,
ritmi e fratture diversi da contesto a contesto, per la definizione di diritti,
prerogative, identita (Visceglia 2002: 27)4.

11 campo rituale e cerimoniale appare centrale in epoca moderna an-
che quando lo si osserva, per cosi dire, “dal basso” della “societa dei cor-
pi” — e non piu dai suoi vertici politici, come fa la tradizione di studi cui
si riferisce Visceglia. All'interno di una piu generale cultura politica in
cui opera «una concezione giurisdizionale del potere» che «definiva le
sfere giuridiche e politiche del singolo, di fronte alle quali il potere doveva
assumere un atteggiamento passivo e conservativo» (Torre 1995: X1v), la
dimensione religiosa:

non ¢ soltanto espressione della credenza e della teologia, né tantomeno di ge-
neriche mentalita o sensibilita collettive, ma costituisce un sistema normativo, in

81



BERARDINO PALUMBO

alcuni campi prioritario rispetto a quello istituzionale in senso stretto. La religione
¢ diritto, e crea diritti (ivi: Xv).

Nel “cattolicesimo corporativo”, Visceglia (2002: 27) — tanto a livello
del cerimoniale pubblico regale, papale e cittadino, quanto al livello di
quella che Bill Christian (1981), molti anni fa, aveva chiamato “local re-
ligion” — definisce le pratiche rituali strumenti attraverso i quali dichia-
rare, rivendicare, competere per il riconoscimento di status, prerogative
e diritti; strumenti che giocano, quindi, un ruolo decisivo nella produ-
zione di spazi (sociali, economici, amministrativi, fiscali, devozionali,
identitari) quotidiani’.

1l contesto

Ho iniziato a lavorare sui rituali festivi a Militello in Val di Catania nell’ot-
tobre del 1994 e, vivendo stabilmente in paese dai primi mesi del 1995
fino al settembre del 1997, ho continuato ad interessarmi con una cer-
ta attenzione del luogo e dell’intera area almeno fino al 2009. Il lavoro
sul campo ha avuto inizio all'interno di un progetto comune tra storici
(Franco Benigno, Lina Scalisi) e antropologi (Maria Minicuci e me) delle
Universita degli Studi di Messina e Catania, elaborato a partire dalle sug-
gestioni che la ricerca storiografica (di storia sociale, politica e di demo-
grafia storica) chiaramente poneva ad un’indagine di taglio antropologico.
La complessa vicenda del paese — piti 0 meno diecimila abitanti nel 1994,
con un’economia prevalentemente, ma non esclusivamente agricola — e
in parte la sua vita quotidiana ancora agli inizi degli anni Novanta del
XX secolo sembravano connotate da una marcata contrapposizione, di ca-
rattere insieme rituale e politico-fazionale tra due parrocchie (partiti, nel
lessico locale) rivali (quella di San Nicola-Santissimo Salvatore, e quella
di Maria Santissima della Stella). Linvito rivolto dai colleghi storici — che
stavano seguendo, tra le altre cose, anche il dipanarsi nel tempo (dal xvit
al X1x secolo) di una simile contrapposizione — a noi antropologi era quello
di lavorare insieme, intrecciando dati e prospettive. Per varie ragioni, in
parte legate alla stessa strutturazione del campo politico e cerimoniale
locale, in parte connesse con le diverse modalita di praticare il “terreno”
(e I'archivio), il lavoro in comune non si ¢ rivelato possibile e quindi, al
di 1a di alcune occasioni di dialogo, nel corso degli anni ha prodotto esi-
ti differenziati®. Dato I'inestricabile rapporto che, come vedremo, lega la
pratica del conflitto rituale al racconto della storia del conflitto tra le due
parrocchie-partiti — al punto che il racconto della storia del conflitto &
una delle pratiche decisive nella produzione dello stesso — all’antropologo
sul campo ¢ toccato occuparsi della memoria delle vicende della “lite” («
Jocu, secondo un’espressione a volte adoperata a Militello), delle modalita

82



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

attraverso le quali la lotta tra le due parrocchie rivali viene narrata, delle
concrete pratiche di manipolazione di carte d’archivio, testi scritti, oggetti
(d’arte, di devozione) “antichi” e, dunque, fare dello studio delle pratiche,
delle poetiche e delle politiche locali della “storia” un punto centrale della
propria analisi del contesto cerimoniale.

Un frame giurisdizionale

A Militello, come in altre realta siciliane, italiane e mediterranee’, i ri-
tuali festivi, o meglio i processi di ritualizzazione festiva si svolgono
all'interno di un frame (di un “contesto per ’azione”, si potrebbe dire
con Houseman, Severi 1994) che, al seguito della letteratura storiografica
sopra ricordata, possiamo definire di tipo giurisdizionale®. Quello giu-
risdizionale &, ancora oggi e da almeno quattro secoli, un frame capace
di catturare oggetti, eventi, azioni, sentimenti e di inscriverli in uno sce-
nario nel quale le pratiche e i loro significati vengono ritualizzati (ossia
perdono una parte almeno della loro intenzionalita a favore di una piu
marcata formalizzazione: Humphrey, Laidlaw 1994; Bloch 2005). Esso
fornisce le coordinate spazio/temporali e concettuali a partire dalle qua-
li la ritualizzazione pud essere messa in atto e, quindi, fa si che le pra-
tiche (gli oggetti, gli eventi, le situazioni) ritualizzate possano acquisire
(o anche perdere) valore di dichiarazione/costruzione/contestazione di
status, prerogative, diritti all'interno di spazi collettivi che esse stesse
contribuiscono a definire.

Prendiamo, tra i molti possibili esempi, un momento di tensione ve-
rificatosi nel corso della festa della Madonna della Stella del 1996. Una
bottega di alimentari, ubicata nella piazza del castello dove il Comitato
festa di Santa Maria organizza la proiezione di un ciclo di film durante
i quindici giorni festivi (1-16 settembre), richiede, con successo, alle au-
torita comunali il permesso di restare aperta dopo le ore 21.00, proprio
durante le proiezioni. Quello che, ad un occhio esterno, puo apparire un
fatto del tutto irrilevante, in quei giorni festivi del ’96 si trasformo in un
evento capace di muovere le passioni e le azioni di molti attori sociali. I
membri del Comitato mzarianese, che durante la proiezione gratuita dei
film vendevano panini imbottiti, nella concessione fatta dalle autorita co-
munali vedevano un preciso attacco al proprio consolidato “diritto” di
esercitare un quasi-monopolio sul commercio minuto in alcuni specifici
spazi e momenti festivi. Se, dal loro punto di vista, la concessione fatta
dall’assessore al Commercio era un chiaro segno dell’ostilita dell’intera
Giunta nei confronti di Santa Maria, la richiesta avanzata da un commer-
ciante per molti anni accondiscendente con le prerogative del Comitato
nascondeva, invece, qualche trama dell’avverso Comitato-partito di San

83



BERARDINO PALUMBO

Nicola. Era comunque un attacco contro il quale reagire con decisione:
dopo alcuni tentativi, falliti, di giungere ad un accordo con le autorita e
di convincere il commerciante a recedere dalla sua richiesta, gli uomini
del Comitato iniziarono un’opera di boicottaggio della bottega e dei suoi
prodotti, invitando tutti i devoti a non comprare da chi offendeva in quel
modo la Madonna’.

L’aspetto che qui pit interessa sottolineare ¢ che nei commenti degli
uomini di Santa Maria la vicenda da putia (della bottega) veniva vissuta, e
quindi ricordata, “citata” (Bloch 2005) e raccontata come I'ultima di una
serie storica di aggressioni messe in atto nei confronti delle prerogative
della parrocchia di Santa Maria da parte dei membri del partito nicolino.
Aggressioni di varia natura, tra cui anche quelle contro i privilegi econo-
mici goduti dalla festa della Madonna. Sappiamo, infatti, come gia nel 1446
e fino ai primi anni del Xx secolo, in occasione della festa della Madonna
della Stella, si tenesse in paese una fiera, in origine di concessione regia
(Bresc 1986: 366). La fiera, che si svolgeva nel piano e cimitero della chiesa
di Santa Maria della Stella, era franca da dazi e chi vi interveniva pagava
solo I'affitto del suolo (o dopo il 1693 di una loggia) alla chiesa mariana,
che raccoglieva gli introiti attraverso le figure di due “procuratori nobili”,
di nomina baronale. Vari bandi promulgati con regolarita nel corso dei
secoli qualche giorno prima della fiera, oltre a garantire 'immunita cri-
minale e fiscale a quanti vi intervenivano, stabilivano un esplicito divieto
di commercio in paese a chiunque, forestiero o locale, non lo esercitasse
nel piano e sagrato della chiesa della Stella*. Nel corso del Settecento, con
l'acuirsi delle tensioni giurisdizionali tra le due parrocchie, e in particolar
modo nel periodo che va dalla soppressione del titolo parrocchiale nella
chiesa di Santa Maria, nel 1788, alla riattivazione dello stesso nel 1874, I’e-
sercizio di un simile diritto e, quindi, la riscossione e 'utilizzo dei relativi
introiti, hanno costituito tra i punti di maggiore frizione tra i cleri delle
due parrocchie rivali (cfr. Scalisi 2001: 115).

Quando ancora nel 1874 — con il processo per la riapertura della chiesa
della Madonna della Stella svoltosi a Roma presso la Sacra congregazione
dei riti — o nel 1910 — epoca in cui monsignor Pio de Bono Damaso, ve-
scovo di Caltagirone in visita pastorale a Militello viene aggredito nella
sagrestia di San Nicola da una folla inferocita e tenuto sotto assedio per
due intere giornate — i cleri delle due parrocchie rivali, con i rispettivi
devoti raccolti in due opposti partiti, continuano a giocare la loro lot-
ta giurisdizionale, anche in Sicilia la societa d’Ancien Régime, con la sua
articolazione in corpi giuridicamente differenziati e giurisdizionalmente
connessi, ¢ scomparsa”. Nonostante questo e nonostante il fatto che, so-
prattutto dopo il 1812, i mutamenti socio-economici, 'azione dello Stato
e la maggiore apertura all’esterno avessero oramai consolidato, nell’isola,

84



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

I’esistenza di uno spazio pubblico di tipo nazionale ed europeo®, in nume-
rosi contesti locali, non solo di paese, le élizes e il “popolo” non sembrano
riuscire a fare a meno della dimensione cerimoniale, con le sue sedimenta-
te connotazioni giurisdizionali, per rappresentare/costruire/contestare in
pubblico status sociali, rivendicazioni politiche e attitudini morali®. E in
questo senso, dunque, che — osservando la reazione dei componenti di un
Comitato festa all’apertura di una bottega nello spazio/tempo cerimoniale
sul finire del xx secolo — sostengo che quella reazione continui ad inscri-
versi in un frame giurisdizionale. Con una simile espressione intendo un
“contesto per I'azione”, composto, da un lato, da pratiche che rivendica-
no/attribuiscono/contestano status e diritti, le cui antiche e sedimentate
valenze giuridico-normative risultano oggi piuttosto vaghe per i singoli
attori sociali, ma che non di meno, essendosi incorporate nel corso di
almeno quattro secoli, continuano ad avere la forza di spingere ad agi-
re, di produrre passioni e inquietudini. Intendo, perd, soprattutto uno
scenario sostanziato da una complessa e ampiamente condivisa trama di
narrazioni orali relative ad episodi di conflitto tra le due chiese-partito,
spesso sostenuta dalla manipolazione performativa e retorica di oggetti-
segno (“concreta”: Faubion 1995) provenienti dal passato (oggetti d’arte
e di devozione, pale d’altare ed elementi architettonici), la produzione e
la riproduzione di scritti di storia locale legati alle vicende dello scontro
tra nicolini e mariani, la scrittura di documenti polemologici e la connessa
pratica degli stratificati archivi locali, il riutilizzo e la rilettura in chiave
interna di scritti scientifici (antropologici, storiografici e storico-artistici).
Dire, dunque, che, un evento-azione come quello della bottega si inscrive
in un frame giurisdizionale significa anche sottolineare come esso, connet-
tendosi ad altri eventi-azione dalle analoghe valenze rivendicative ed emo-
tive che lo individuano come “evento”, contribuisce alla perpetuazione
nel tempo del frame stesso.

Ritualizzazione

Se, con Humphrey e Laidlaw (1994: 3):

il rituale & un modo specifico attraverso il quale un’azione, e probabilmente ogni
tipo d’azione, pud essere realizzata. Una “teoria del rituale”, dunque, & un rende-
re conto della trasformazione di un’azione attraverso la ritualizzazione,

allora le pratiche e le emozioni suscitate dall’inserimento di vicende come
quella da putia nel frame giurisdizionale si producono in maniera quasi
automatica, svincolata — almeno in parte — da motivazioni soggettive e ten-
dono a svolgersi secondo schemi, modi di fare e stili performativi forma-
lizzati. Esse sono pratiche (emozioni e passioni) ritualizzate. Riprendendo

85



BERARDINO PALUMBO

I'analisi di Houseman e Severi (1994), per molti versi complementare a
quella di Humphrey e Laidlaw, si puo quindi sostenere che all'interno
del contesto per 'azione di tipo giurisdizionale la ritualizzazione festiva
(in particolare quella delle feste patronali e della Settimana Santa) ren-
de possibile sia la polarizzazione-condensazione di specifiche relazioni
sociali (cooperazione/competizione; inferiorita/eguaglianza/superiorita;
autonomia/dipendenza; maschile/femminile), sia una loro peculiare me-
tamorfizzazione (che implica, da parte degli attori sociali, I'acquisizione,
I'incorporazione, la messa in atto e la trasmissione di “modi di fare” — di
poetiche sociali, di stili performativi — centrati sulla sfida, 'aggressivita, la
forza, I'ironia).

Anche in questo caso un esempio pud aiutarci a mettere a fuoco il
punto in questione. Arturo, commerciante all’epoca cinquantenne e pre-
sidente del Comitato di San Nicola nel 1996, nei quindici giorni della festa
del Santissimo Salvatore (11-25 agosto) ebbe piti occasioni di scontro con
il parroco. All'interno di una forte accentuazione delle tensioni con il Co-
mitato della festa della Madonna (1-16 settembre), Arturo aveva chiesto
al parroco di impedire che il palco del cantante 7zarianese fosse collocato
proprio all'ingresso di una delle due scalinate di accesso alla chiesa di San
Nicola. Insieme a tutti quelli del suo Comitato, Arturo riteneva questa una
provocazione imposta dai 7zarzani nel corso degli anni Settanta del secolo
scorso, quando quel partito, compenetrato nella DC locale, controllava la
vita politico-amministrativa del paese e riteneva fosse il momento di in-
terrompere questa pratica. Il parroco perd non aveva dato ascolto alle sue
sempre pill pressanti richieste. Caso volle che il giorno prima dell’esibi-
zione del cantante per la festa di Santa Maria morisse un’anziana donna,
appartenente ad un’antica famiglia #zcolina. Di norma, il funerale si svolge
un giorno dopo la morte di una persona, dando cosi il tempo di comporre
e vegliare in casa il cadavere. Svolta la funzione funebre in chiesa, il feretro,
dopo aver percorso la navata centrale della chiesa, viene fatto uscire dalla
porta della navata di destra e, quindi, viene fatto scendere dalla corrispon-
dente scalinata. Quella volta, perd, 'imminenza della festa della Madonna
spinse il parroco ad affrettare i tempi e a celebrare il rito funebre nel tardo
pomeriggio dello stesso giorno del decesso. Inoltre, data la presenza del
palco marianese, il feretro dovette scendere dalla scalinata opposta a quella
normalmente adoperata, cosa che suscito le proteste risentite dei familiari
dell’anziana defunta e dei membri del Comitato #zicolese. 1l giorno dopo le
esequie e a qualche ora di distanza dall’esibizione del cantante, Arturo, in
stato di evidente agitazione, affrontd pubblicamente il parroco nel piazzale
di San Nicola affollato di gente, aggredendolo verbalmente: “Ce I'avia dit-
tu a Voscienza che poteva sempre succedere qualcosa. Chidda avia diritto
a moriri da nzculisi” (“Quella aveva il diritto di morire da nicolese”). 11

86



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

tono fu molto duro, la postura di Arturo, che si fermo a pochi centime-
tri dal sacerdote, decisamente aggressiva. Alle spalle del presidente, in un
semicerchio, con sguardo e postura minacciosi, una decina dei pit devoti
membri del partito #icolino. 11 parroco, in imbarazzo e chiaramente inti-
morito, provo a dire che la responsabilita, se mai, era del sindaco che aveva
concesso il permesso. Poi si allontano in tutta fretta. Altri uomini in piazza
assistettero allo scontro senza intervenire; dopo si raggrupparono in piccoli
capannelli e iniziarono a discutere animatamente. “E ca siii, nni imu ddocu
e scippamu u palco, come ni ficimu nel ’57” (“Forza, andiamo |i e sradi-
chiamo il palco, come facemmo nel ’57”), disse a voce alta qualcuno dei pit
infervorati. Per un attimo sembrava che la situazione potesse degenerare,
poi prevalse I'invito alla calma di altri esponenti del partito #icolino pre-
senti in piazza. In effetti, I8 settembre del 1957, in seguito ad una serie di
eventi interni al rituale festivo, e dei quali, come vedremo piti in 1, il frame
giurisdizionale e, quindi, il rituale conservano ancora memoria (Palumbo
2001a; 2009), 1 nicolesi sollevarono dal suolo il palco sul quale si sarebbe
dovuta esibire una banda musicale in occasione della festa della Madonna
della Stella, lasciandolo cadere rovinosamente al suolo. Ne segui una rissa
che coinvolse centinaia di persone. In una situazione di tensione conflit-
tuale (giurisdizionale) i fatti della balata del ’s7 vengono immediatamente
evocati a sostegno di una possibile azione di forza. Le emozioni e le pas-
sioni provate in quell’occasione da alcuni degli uomini presenti in piazza,
raccontate, “citate” (Bloch 1995; 2005) nel corso degli anni ai pit giovani,
possono replicarsi, venendo inserite in una trama di analoghi eventi e situa-
zioni ramificata nel tempo e rivissuta passionalmente di volta in volta. Le
emozioni si polarizzano: ci si contrappone ai 7zarianes: e al parroco che in
questo momento si immagina essere dalla loro parte / ci si unisce tra nzco-
lest, che dovrebbero agire insieme; ma ci si contrappone anche tra zicoles:
(favorevoli o contrari ad un gesto di forza) lungo una linea di divisione
interna, formalizzata e chiamata “partito e contra partito”, che produrra
di Ii a qualche giorno una pit diretta e violenta aggressione fisica nei con-
fronti del parroco durante una “mangiata” in campagna (Palumbo 2009);
si prova a ribadire la superiorita di una parte sull’altra, attraverso la mani-
polazione di oggetti-segno concreti; si da prova di forza e di mascolinita.
L'azione, diventata sfida tra partiti nel momento in cui si inscrive nel framze
giurisdizionale, attraverso la ritualizzazione si fa aggressiva acquisendo uno
stile performativo formalmente violento.

Archivi e conflitto

Tempo (precedenza/posteriorita; continuita/discontinuita) e spazio (pre-
cedenza/successione; vicinanza/lontananza; centralita/marginalita) sono

87



BERARDINO PALUMBO

dimensioni centrali del contesto giurisdizionale, sia perché ne costituisco-
no in qualche modo I'ossatura retorico-performativa, sia perché, proprio
per questo motivo, sono contemporaneamente oggetti della, e strumenti
che operano la, competizione giurisdizionale (Palumbo 2004: 19). Da una
simile considerazione derivano molteplici conseguenze. Se focalizziamo
I’attenzione sullo scenario giurisdizionale, ossia, dal nostro punto di vista,
sul “contesto per I'azione” all'interno del quale prendono forma le pola-
rizzazioni e le metamorfizzazioni del processo di ritualizzazione, appare
evidente che la produzione stessa di intere serie documentali e, piu in
generale, la gestione di alcuni archivi siano atti di natura giurisdiziona-
le. Angelo Torre ¢ tornato recentemente (2011) a sottolineare la centralita
di questo punto per la comprensione delle dinamiche sociali, politiche,
economiche alla base della costruzione degli spazi amministrativi nel Pie-
monte d’epoca moderna. Fin dall’inizio della ricerca a Militello mi ¢ ap-
parso evidente il carattere intimamente politico-giurisdizionale di molte
delle fonti presenti negli archivi locali, cosi come anche delle complesse
pratiche connesse alla frequentazione, alla gestione e all’accessibilita degli
archivi (Palumbo 1996; 2003; 2004; 2009).

Una cospicua parte dei documenti presenti nei due archivi parroc-
chiali, ad esempio, sono compresi in due serie speculari composte da car-
te relative alla lite. Qui, tra I'ultimo quarto del Settecento e la seconda
meta dell’Ottocento, alcuni sacerdoti del clero #icolino e marianese, a
partire dall’esigenza di prepararsi per le cause che avrebbero portato alla
soppressione della parrocchia di Santa Maria (1788) e alla sua riapertura
(1874), dopo aver smembrato altre serie documentali (non solo ecclesiasti-
che), hanno iniziato a raccogliere, a ricopiare e, in alcuni casi, a falsificare
documenti nei quali si rivendicavano diritti dell’'una o dell’altra parte in
lite, si descrivevano eventi di scontro tra i due partiti o si ricostruivano
pilt 0 meno fantasiose “catene d’invenzioni” (Cabibbo 2000) dal valore
manipolatorio e rivendicativo. Del resto, molte delle carte dei due archivi
sono state oggetto di contesa tra i due cleri nel corso dei secoli. Dopo la
chiusura della parrocchia di Santa Maria nel 1788, per decenni i parroci
di San Nicola rivendicano, con scarsi risultati, il diritto di avere le carte
contenute negli archivi della chiesa rivale: stati delle anime, registri batte-
simali, tutte le carte relative a fondazioni, cappellanie e rendite varie sono
essi stessi oggetti e strumenti della dura contesa giurisdizionale (Scalisi
2001: 115). Nel 1910, come abbiamo visto, un Vescovo calatino in visita
pastorale viene aggredito, picchiato e tenuto sotto assedio per quasi due
giorni da una folla inferocita, che teme voglia portar via gli ori della statua
del Santissimo Salvatore; la folla, pero, ¢ guidata dagli stessi sacerdoti del
clero nicolino, che conoscono l'intenzione del prelato di far portare le car-
te della curia vicariale nella parrocchia di Santa Maria nella quale si ¢ da

88



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

poco insediato il primo parroco dopo la riapertura del 1874. In un simile
scenario non ¢ affatto strano che ancora oggi I'accesso alle carte dei due
archivi parrocchiali (e in parte minore anche di quello comunale), oltre ad
essere consentito solo ad alcune persone legate all’una o all’altra parroc-
chia, vada sempre contrattato (anche da parte di un estraneo) con membri
autorevoli delle due parti. Cosi come non ¢ affatto casuale che chi lavora
negli archivi locali sia sempre sorvegliato, osservato e che il suo operato, le
sue “scoperte”, vengano sempre commentati da parte dei membri dell’u-
no o dell’altro partito.

Ritualizzazione e memoria

Quando spostiamo il focus dell’analisi dal frame giurisdizionale al proces-
so di ritualizzazione, ai suoi rapporti con la “storia” e alle poetiche dello
spazio/tempo (ossia ai modi culturalmente costruiti e socialmente esibiti
di praticare, raccontare, vivere i rapporti con il passato: Boyarin 1994) di
concreti attori sociali nel contesto indagato, la constatazione che Tempo
(e Spazio) possano acquisire valenze giurisdizionali ci mette nella condi-
zione di comprendere che, in mondi come quello di Militello, ci si trova
di fronte ad un “regime di storicita” (Hartog 2003) esso stesso ritualizza-
to. Possiamo provare a mostrare cosa questo significhi separando anali-
ticamente due livelli che, di fatto, nei modi concreti di praticare la lotta
giurisdizionale, la narrazione del luogo, della sua storia e il rituale festivo
paiono comunque strettamente intrecciati. Su un primo piano, quello dei
modi in cui il passato ¢ raccontato ed esperito dai diversi attori sociali, la
ritualizzazione della “storia” implica una focalizzazione sullo spazio lo-
cale, una polarizzazione esclusiva, esplicita a volte, implicita altre, sulle
vicende della lotta tra le due parrocchie rivali, un continuo mescolamento
€ un costante supporto reciproco tra narrazione scritta e narrazione orale,
e, infine, 'automatica assunzione di un preciso stile argomentativo-nar-
rativo. Quando si ¢ in una situazione (la visione di uno spettacolo piro-
tecnico, una riunione di un Comitato festa, o una discussione tra maschi
adulti appartenenti all’'una o all’altra parrochia-partito) o in un momento
(durante il periodo festivo compreso tra agosto e settembre) nei quali puo
scattare la focalizzazione giurisdizionale, il riferimento al passato diviene
in qualche misura obbligato. Nel passato, infatti, e attraverso il passato e
le sue tracce si ancorano (e quindi, in maniera opposta e complementare,
si contestano) i fondamenti dei diritti e delle prerogative dell’'una e dell’al-
tra parte in lotta.

Ritrovare, ad esempio, murata in un ripostiglio di una chiesa della giu-
risdizione zzcolese una statua di Madonna (di Monserrato) di fattezze qua-
si identiche a quelle della Madonna della Stella apre un acceso dibattito

89



BERARDINO PALUMBO

tra membri dei due partiti sulla reale antichita (seicentesca o addirittura
cinquecentesca) di quest’ultima — che i mzarianesi ritengono comunque
sopravvissuta al terremoto del 1693 — e produce, da parte nicolina, un
intensificarsi delle ricerche tra le carte d’archivio e tra i diversi scritti sul
mondo locale per cercare di scoprire le ragioni della somiglianza e, quin-
di, mostrare che ¢ I'attuale statua della Madonna della Stella — scolpita
dopo quel terremoto — ad essere stata modellata a partire da quella di
Monserrato, usata per un ristretto numero di anni come sostituto pro-
cessionale dell’altra. O ancora, per una “guida turistica” (del territorio)
marianese esibire con evidente orgoglio i capitelli e i fregi di finestra in
stile normanno della chiesa di Santa Maria la Vetere (sopravvissuta al
terremoto del 1693) ¢ un modo per dichiarare la priorita cronologica, e
quindi la matricita e la “maggiore dignita” della propria chiesa; mentre
per un’analoga figura #icolese ¢ la chiesa rupestre dello Spirito Santo,
posta nelle vicinanze di quella della Vetere e sistematicamente ignorata
dall’altra guida, il luogo topico dello spazio sacro locale, in quanto te-
stimone della continuita del culto cristiano (basiliano) anche nel corso
della dominazione musulmana, e, quindi, della priorita della propria
chiesa, immaginata di rito greco, rispetto alla sia pur normanna chiesa
di Santa Maria.

Come mostrano questi esempi, il passato chiamato in causa & forte-
mente selettivo, essendo tutto centrato sulle vicende della contrapposizio-
ne tra San Nicola e Santa Maria, continuamente rievocate e utilizzate per
rendere conto di accadimenti, situazioni e tensioni del presente e, nello
stesso tempo, per riprodurli. E quindi un passato ritualizzato, essendo
insieme parte costitutiva del processo di ritualizzazione e contenuto del
suo operare. Si tratta di un passato emblematico e paradigmatico, nel
quale e attraverso il quale fondare (o smontare la pretesa di) prerogative,
e nello stesso tempo performato, “citato” (Bloch 2005), manipolato se-
condo precise poetiche dello spazio/tempo. Inoltre, per quanto composto
da materiali “storiografici” attinti attraverso una pratica continua e “in-
disciplinata” degli scritti e delle carte d’archivio, il racconto del passato
ritualizzato non si adegua al tempo lineare delle serie storiografiche. Piut-
tosto — incorniciati nel frame giurisdizionale che ne fissa, attraverso una
serie di dicotomie spazio/temporali (precedenza/successione, centralita/
marginalita, vicinanza/lontananza, precedenza/posteriorita, continuita/
discontinuita) le coordinate concettuali — i modi di dire e di “performare”
il passato a Militello seguono una poetica di tipo metalessico, centrata
sulla continua manipolazione e sulla sovversione delle — per noi normali —
coordinate spazio-temporali.

Nelle sequenze narrative di un contastorie locale, di parte #nicolina, i
protagonisti di molte delle vicende raccontate sono, ad esempio, i “gre-

90



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

ci-ellenici-bizantini”. Cosi sono chiamate le famiglie che, in epoca gre-
ca classica giungono nel territorio di Militello per popolarlo; quelle che
si nascondono dai soldati romani del console Claudio Marcello, anche
loro giunti per occupare il territorio e che poi riappaiono solo dopo che
i Romani hanno trovato un accordo sul nome da dare al paese; ed an-
che quelle che, sempre sopravvivendo in grotta alla presenza musulmana,
sono presenti a Militello al momento dell’arrivo dei normanni e, quindi,
continuano il culto cristiano in paese. O ancora i personaggi che popola-
no le diverse riproduzioni in LEGO del castello locale fatte da un anziano
artigiano, marianese, sono tra di loro intercambiabili: un principe di inizi
Seicento, presente in un castello, si trasforma, in un altro, in un barone
ottocentesco, un omicidio del 1869 diventa un uxoricidio del 1400. Esem-
pi, questi, di una poetica del tempo che manipola a suo piacimento gli
assi cronologici, conservando, perd, una precisa coerenza argomentativa,
legata, ancora una volta, al posizionamento (mzarianese o nicolino) dell’e-
nunciatore nella scena rituale: cosi come, nei racconti del contastorie, al di
la delle diverse epoche storiche implicate, i “greci-ellenici-bizantini” sono
uno strumento retorico che consente di ribadire la priorita cronologica e
la continuita nel tempo/spazio della fazione #icolina, allo stesso modo, nei
castelli del bricoleur-artigiano, tutti i personaggi rappresentati hanno a che
vedere, in chiave negativa o positiva, con le vicende storiche della chiesa
di Santa Maria della Stella.

Una simile poetica metalessica dello spazio/tempo pud essere guar-
data anche attraverso un’analogia con la lettura dei rapporti tra struttura
e dialettica (struttura, evento e storia) avanzata agli inizi degli anni Ses-
santa del secolo scorso da Lévi-Strauss. In questo modo si riesce forse
a mettere a fuoco anche il secondo piano di senso legato all’affermare
il carattere ritualizzato del regime storiografico locale, ossia la comples-
sa dialettica esistente tra eventi “storici” e processi di ritualizzazione, e
quindi tra memoria, rito e “storia”. Anche i bricoleurs catalfaresi, come
quelli levistraussiani, manipolano, infatti, serie ristrette (se non proprio
finite) di “tratti” (eventi, personaggi, luoghi, oggetti della storia locale) a
partire da un’attenzione quasi parossistica a loro concreti dettagli, pro-
ducendo cosi testi iconici ridondanti di senso e comunque organizzati
da una precisa poetica (o, se si vuole, in termini levistraussiani, da una
determinata strutturazione) della storia. Diversamente da coloro che, se-
condo Lévi-Strauss, partecipa(va)no di una cultura orale e pre-neolitica
— e che quindi classificavano le relazioni del mondo sociale (la “serie
derivata”) attraverso una riorganizzazione creativa e strutturalmente
regolata di qualita concrete di un mondo naturale a sua volta organiz-
zato in classificazioni (la “serie originale”: Lévi-Strauss 1979: 253) — il
costruttore di castelli e il contastorie operano su e attraverso materiali

91



BERARDINO PALUMBO

tutti inscritti nella sfera della cultura: /e loro sono manipolazioni poetiche
di materiali “storiografici”. Con queste persone ci troviamo nel cuore di
una di quelle societa centrate sulla storia, che Lévi-Strauss (zbzd.: 253)
considerava irrimediabilmente lontane da forme strutturali di ancora-
mento creativo-classificatorio alla natura, nella quale perd i concreti
attori sociali manipolano la “storia” in maniera simile ai modi in cui il
pensiero selvaggio manipola la “natura”. Anche in questo caso, infatti,
I'operazione di articolazione/riarticolazione categoriale delle coordinate
spazio/temporali ha carattere insieme simbolico e concreto. In maniera
diversa dall’operare del pensiero selvaggio, le poetiche di manipolazione
delle sequenze storiche non appaiono, perd, centrate sulla metafora e/o
la metonimia, ma su un continuo, costante mescolamento zetalessico
delle due figure e di ogni altra figura retorica. Nel modello del maestro
francese, inoltre, il rito, tessendo e ritessendo quelle trame simboliche
che il mito e la sua logica del concreto organizzano intellettualmente, le
renderebbe operative e concretamente efficaci.

Posta in questi termini la questione della ritualizzazione del tempo
passato e dell’intero regime di storicita locale ci appare immediatamente
connessa ad un nucleo tematico stratificato, intorno al quale si addensano
problemi che sono stati centrali nell’antropologia del rituale e della storia
per oltre un decennio (198s-fine anni Novanta). La maniera insieme ritua-
lizzata, paradigmatica e manipolatoria di trattare materiali “storiografici”
propria del nostro caso siciliano rinvia, infatti, al tema affrontato da Mar-
shall Sahlins in Islands of History (1985), dei rapporti tra struttura ed eventi
e, pitl in generale alle numerose etnografie che hanno sviluppato I'iniziale
riflessione levistraussiana circa il carattere “dialettico” di ogni organizza-
zione “strutturale” della storia, e la natura “strutturale” di ogni dialettica
storica. Da una diversa prospettiva, il regime di storicita ritualizzata ap-
pena descritto spinge poi ad interrogarsi sui rapporti tra pratica rituale e
storia, tra ripetizione e innovazione, tra cid che permane nel tempo e cio,
che nei riti, scompare, temi tra di loro connessi che sono stati affrontati,
da prospettive teoriche diverse, tra gli altri, da Maurice Bloch (1986) nella
sua analisi del rituale del battesimo regale dei Merina del Madagascar, da
Jean Comaroff (1985) nello studio delle trasformazioni subite da alcune
pratiche rituali femminili tra gli Tswana e da Francesco Remotti (1993), in
Italia, nelle sue riflessioni su cid che permane e cio che scompare nei ri-
tuali regali di alcuni regni bantu interlacustri. Infine, la continua citazione
di eventi di un passato ritualizzato nella narrazione “storiografica” locale
e il costituirsi di catene d’eventi-segno, manipolabili lungo I'asse spazio-
temporale, capaci di riprodurre analoghi eventi e emozioni simili, rinvia al
problema dell’esistenza di una memoria rituale, affrontato da Carlo Severi
in alcuni importanti lavori (1993; 2004).

92



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

Non posso qui seguire con la necessaria precisione analitica tutti
i diversi percorsi interpretativi che si sedimentano intorno ad un tale
snodo concettuale. Per quel che concerne la memoria, nel caso dei
rituali festivi di Militello ci si trova in presenza di una precisa ritualiz-
zazione della memoria individuale e condivisa (Palumbo 2004; 2009).
Questa, pero, diversamente da quanto mostrato da Severi per le tradi-
zioni sciamaniche Cuna e, in generale amerindiane, non avviene in un
contesto dominato dall’oralita, attraverso il supporto di tecniche co-
municative pittografiche e visuali, ma in uno scenario in cui narrazione
orale, trattamento poetico-metalessico di testi scritti (fonti d’archivio e
scritture “locali”) e tradizioni iconografiche operano in continua, reci-
proca interazione. La memoria ritualizzata, nel nostro caso, non ¢ solo
la memoria di specifici elementi del passato (il dominio dei bianchi, la
trasformazione dell’indiano, nei casi studiati da Severi) che vengono
inscritti nel rituale attraverso particolari modalita di comunicazione
ed enunciazione. A Militello ¢ la “storia” stessa ad essere ritualizzata,
attraverso una continua opera di focalizzazione-selezione, metamor-
fizzazione, manipolazione. Questa memoria storico-rituale, inoltre,
grazie al suo potersi (ancora) inscrivere in un pit generale frame giu-
risdizionale, puo essere continuamente riattualizzata, alimentando nel
tempo la produzione e la riproduzione di (altri) eventi storico-conflit-
tuali. Nel caso dei rituali festivi a Militello, quindi, ¢ certo possibile
dire, con Sahlins, che gli “eventi” sono tali solo in relazione a precise
condizioni strutturali, ma diversamente da quanto avviene — almeno
nella ricostruzione che ne fa lo studioso statunitense — nella vicenda
del capitano Cook, non ci troviamo né in presenza di una coscienza
storica (quella britannica) pienamente aperta alla dialettica e all’eve-
nemenzialita, né tantomeno di fronte ad un pensiero mitico-strutturale
che sussume ’evento all’interno delle proprie coordinate, tentando di
annullarne gli effetti destrutturanti. Gli eventi, come abbiamo visto e
come vedremo meglio, entrano nella pratica e nella “memoria rituale”
conservando a pieno il loro carattere storico: sono cose che accadono,
che le fonti, scritte, orali e iconografiche, testimoniano e che hanno ef-
fetti diversi su piani molteplici. Solo che per entrare nel rituale festivo
gli accadimenti “storici” devono essere essi stessi prodotti all’interno
di un frame ritualizzato (quello della contrapposizione giurisdizionale
tra le due parrocchie), o comunque su di essi deve potersi applicare
la focalizzazione giurisdizionale. Una volta che questo accade quegli
eventi, sottoposti ad un processo di metamorfizzazione, polarizzazione
e formalizzazione, diventano a loro volta eventi-segno all’interno di
una storia ritualizzata (ossia di una peculiare ritualizzazione del tempo
e dello spazio).

93



BERARDINO PALUMBO
L'“orologio rituale”

Rendendo possibile una tale, peculiare, modulazione di accadimenti
“esterni”, i rituali festivi ammettono dunque continui cambiamenti al
loro interno. Alcuni esempi, sia pur schematizzati, potranno aiutarci
a meglio comprendere una tale dialettica. Ho fatto cenno nelle pagine
precedenti alla vicenda della balata del 1957. Si tratta di un affaire assai
complesso che ho analizzato con attenzione in altre occasioni (Palumbo
1997; 2009). Qui basta ricordare che tutto origina dall’apposizione, la
sera del 7 settembre 1957, di una lastra di marmo all’ingresso della chiesa
di San Nicola, lastra nella quale si ribadiva il titolo di Chiesa Madre della
parrocchia di San Nicolo-Santissimo Salvatore. Il giorno dopo la statua
della Madonna della Stella, uscita dalla sua chiesa e portata a spalle dai
devoti del partito marianese, sarebbe dovuta entrare in quella chiesa, ri-
cambiando la visita che, come ogni anno, la statua del Santissimo Salva-
tore aveva reso alla Madonna il 18 di Agosto. L'intenzione dei nzcolesi era
quella di scoprire la balata in segno di sfida verso gli avversari proprio
al momento dell’ingresso in chiesa della statua della Madonna. Quelli di
Santa Maria, pero, scoperte le intenzioni dei #nicolesi, decisero di “non
cchianare (salire) a Santa Nicola” e di tirare dritto lungo il corso. Questa
loro scelta — accompagnata da quella di compattare il maggior numero
di persone possibile sotto e intorno la propria statua — causo la reazio-
ne del popolo di San Nicola, in attesa lungo le scale della loro chiesa
e al suo interno, o affacciata ai balconi delle case adiacenti. Dopo una
prima serie di scaramucce, posata la statua nella chiesa neutrale di San
Benedetto, i mzarianesi ritornarono nella piazza principale, adiacente la
chiesa di San Nicola, dove iniziarono gli scontri e le violenze reciproche
che portarono alla distruzione del palco. Il fatto che pit ci interessa
qui ¢ che da quel momento e fino ad oggi — salvo in alcune specifi-
che occasioni e mai comunque nelle date e nei momenti festivi consueti
prima del 1957 — nessuna delle due statue e i due gruppi di devoti, 1’8
settembre e il 18 di agosto ha piu fatto visita alla chiesa rivale. Cogliamo
qui il carattere bidirezionale del processo di ritualizzazione: attivatosi e
dunque fissato un frame per I’azione di tipo giurisdizionale, il meccani-
smo rituale determina stati emotivi, azioni, provocazioni e reazioni che,
spingendo determinate persone ad agire in un certo modo, produce una
serie di eventi conflittuali. Questi, a loro volta, diventano parte del ri-
tuale festivo e ne determinano importanti cambiamenti che ad un primo
sguardo sembrano permanere nel tempo (per oltre cinquanta anni). Il
rituale festivo ha conservato e conserva traccia di altri analoghi eventi.
L8 settembre 1869, giorno della festa della Madonna della Stella, anche
qui all’interno di uno scenario politico-rituale locale, regionale e nazio-

94



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

nale particolarmente intricato, una serie di scontri tra membri dei due
partiti sconvolge il paese. Nel corso della mattina i portatori della sta-
tua della Madonna riescono a forzare un blocco tentato da dipendenti
armati del barone a capo della fazione nicolina che intendevano far
fermare la statua sotto il balcone di casa del barone per rendergli omag-
gio come si faceva da almeno trent’anni. Superato di corsa I'ostacolo,
la statua della Madonna della Stella rientra nella sua chiesa, mentre i
capi del partito marianese, posti non lontano dal balcone dove il baro-
ne ¢ affacciato in attesa dell’omaggio, gli rivolgono gesti di scherno. Il
pomeriggio gli uomini delle due fazioni si incontrano di nuovo, questa
volta nella piazza del paese e negli scontri che ne nascono viene ucciso
il ventitreenne figlio adottivo e figlioccio di uno degli uomini di spicco
del partito mariano. Anche in questo caso il rituale produce una serie di
eventi che vengono poi inglobati nel rituale stesso. Per oltre un secolo
(1869-1977), ogni 8 di settembre i portatori della statua della Madonna
hanno infatti percorso di corsa il tratto di strada che passa sotto il bal-
cone del palazzo di proprieta della famiglia del barone. Questa volta,
perd, un’innovazione, entrata nel frame rituale in un preciso momento,
esce dal rito: quando la famiglia del barone #icolese vende il palazzo e,
quindi, 'appartamento corrispondente al balcone viene occupato da
una famiglia 7zarianese, la statua della Madonna della Stella riprende il
suo procedere lento.

Se la dinamica che si innesca in questi casi appare sufficientemente
chiara (il determinarsi di un contesto per I’azione di tipo giurisdizio-
nale produce “eventi” rituali che, a loro volta, entrano nel, ed escono
dal frame rituale), piu difficile sembra cogliere regolarita interne alla
dialettica tra formalizzazione e innovazione, tra replica ed evento, tra
citazione e azione. Solo alcuni tra gli innumerevoli accadimenti prodotti
dal rituale si re-inscrivono in esso, divenendo cosi “eventi” che si sedi-
mentano nello spazio-tempo di una “memoria rituale”. Alcuni di questi,
poi, entrano solo nella trama di narrazioni orali e scritte che avvolge la
pratica rituale, mentre altri possono anche entrare a far parte della stessa
azione rituale festiva divenendo momenti emblematici che occorre per-
petuare e replicare. Infine, tra gli eventi dei quali i protagonisti dell’agire
rituale decidono di “performare” il ricordo, alcuni si fissano per lunghi
periodi, altri invece hanno un carattere piu episodico. Se restiamo sul
piano dei contenuti (sociali, culturali, politici) degli eventi e delle con-
tingenze diventa a mio parere difficile, e forse non molto utile, cercare
di cogliere delle regolarita in processi tanto complessi. Solo un’attenta
analisi contestuale, etnografica e storica potra aiutarci a comprendere
come avvenga, di volta in volta, il modificarsi nel tempo di aspetti della
pratica rituale e, quindi, come e perché un accadimento si trasformi in

95



BERARDINO PALUMBO

un evento e questo in una serie di successive repliche e citazioni forma-
lizzate. Se invece spostiamo ’attenzione su piani formali piti generali,
si puo sostenere con una certa ragionevolezza che per poter entrate e,
quindi, permanere all’interno di una memoria rituale, un certo evento,
una certa pratica, un certo gesto devono suscitare (o aver suscitato) nelle
menti e nei corpi delle persone coinvolte emozioni pubbliche molto for-
ti. Questo, perd, non basta, visto che quelle pratiche riescono a suscitare
emozioni e passioni negli attori sociali e, quindi a fissarsi nella sequenza
rituale, solo quando a loro volta si inscrivono in un contesto perfor-
mativo e operativo (un “contesto per I'azione”) di tipo giurisdizionale,
ossia, nel nostro caso, quando hanno direttamente a che vedere con la
contrapposizione tra i due partiti-parrocchie. E dunque al rapporto tra
ritualizzazione e frame giurisdizionale che occorre ritornare, in conclu-
sione, per tentare di comprendere meglio la dialettica tra sedimentazio-
ne e variazione all’interno dell’agire rituale.

Ritualizzazione e giurisdizione

Nel suo ultimo libro Angelo Torre, dopo averne sottolineato la centra-
lita nel volume del 1995, torna a porre questo stesso problema quando
affronta I’analisi di una serie di pratiche connesse con il taglio di diver-
se tipologie di rami di albero in boschi di proprieta signorile da parte
di aggregazioni giovanili maschili in un centro dell’astigiano tra la meta
del xvi1 e quella del xvii secolo (Torre 2011: 253-81). Si tratta di pratiche
rituali, che si svolgevano le notti dell’Ascensione e del Corpus Domini
(ivi: 253-62), che coinvolgevano gruppi di maschi giovani organizzati in
compagnie al comando di un Abba e che, a seconda dell’occasione, im-
plicavano il taglio di tipologie diverse di rami e un loro diverso utilizzo.
Con la sua raffinata analisi Torre mostra come queste pratiche rituali,
con le loro articolazioni e i loro specifici dettagli operativi, avessero in
realta precise valenze giurisdizionali e, quindi, come ciascuno di questi
dettagli implicasse modi di agire (pratiche) attraverso i quali contrattare/
costruire/rivendicare/contestate una trama densa e intricata di diritti di
possesso che coinvolgeva la comunita locale, la parrocchia, i signori feu-
dali e lo Stato sabaudo. Torre (ivi: 273-5) ritiene, inoltre, che il rituale, al
di la del possedere valenze giurisdizionali, fosse esso stesso un atto giuri-
dico, situazionale, dialogico e che, in quanto tale, producesse la stessa se-
rie documentaria che gli consente di descrivercelo. Soprattutto in questi
passaggi la lettura di Torre mi sembra illuminante, capace di far dialogare
analisi storiografica e sguardo etnografico e in grado di aprire nuovi e
molteplici punti di contatto con gli studi antropologici di processi simi-
li. Quello che invece trovo meno condivisibile — dal punto di vista sia di

96



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

una riflessione antropologica intorno ai processi di ritualizzazione, sia di
un’etnografia della pratica rituale — ¢ invece 'esito conclusivo nel quale
I’analisi di Torre sembra sfociare. Nel chiudere il capitolo su “possesso e
fiscalita”, infatti, lo studioso descrive come, intorno agli anni Trenta del
Settecento, il rituale della “Rama” venga preso all’interno del processo
di separazione e autonomizzazione di sfere (mercato e tradizione, luogo
e giurisdizione, proprieta e possesso) che lo Stato sabaudo sta cercando
di imporre ai diversi protagonisti delle scene locali, allo scopo di costru-
ire spazi e luoghi amministrativamente omogenei. In questo processo di
costruzione di una modernita (anche) territorializzata, il rituale che fino
a quel momento era stato insieme di pratiche dialogiche, contrattuali e
situazionali dotate (solo?) di una consustanziale capacita giuridica, in
quel preciso passaggio storico «viene irrigidito e staccato dalla pratica e
dal diritto: in altri termini viene folklorizzato» (ivi: 279, corsivo mio). Le
mie perplessita su questo passaggio non nascono certo dal constatare che
I'intervento di un progetto politico statale e moderno riesca a scardinare
I'intreccio di giurisdizioni, interessi, diritti e la trama di relazioni loro
connessa, producendo una ristrutturazione/costruzione profonda degli
spazi, e che quindi, in questo modo, il rituale possa perdere la propria
connotazione giurisdizionale. Il problema sta piuttosto nel ritenere che
il rituale, privato del frame giurisdizionale, diventi automaticamente qual-
cosa che ¢ possibile chiamare “folklore”. Comprendo I'esigenza per cosi
dire “genealogica” che guida in questo passaggio la tesi di Torre: egli
ha bisogno di mostrare come I'insieme di significati che sul rituale — su
quello specifico rituale, come su altri — si sarebbero poi agglutinati nel
corso dell’Ottocento e del Novecento grazie anche all’azione di studiosi
locali, folkloristi e anche antropologi costituisca uno strato “oggettivato”
e recente che si sovrappone, impedendoci di coglierle nella loro comples-
sita, ad un insieme di pratiche dotate di altre valenze e altri significati. E
certamente concordo con I'idea (cfr. Palumbo 2009) che un’analisi gene-
alogica della costruzione Otto-Novecentesca del “folklore” costituisca
un passaggio necessario se si vogliono comprendere, in contesti europei,
i valori che gli attori sociali attribuiscono alle proprie pratiche festive e
rituali. Detto questo, pero, a partire da quanto abbiamo visto emergere
dal caso etnografico qui presentato e da quanto sappiamo sui processi di
ritualizzazione, i rapporti tra diritto, rituale, memoria e processualita sto-
rica appaiono molto piti complessi di quanto non possa lasciar immagina-
re la contrapposizione funzionale, concettuale e cronologica tra “rituale-
diritto” e “rituale-folklore” cui il testo di Torre sembra fare riferimento.
Immaginare da un lato un rituale pieno, fatto di pratiche dotate di effi-
cacia giuridica e dall’altro un rituale oggettivato, schematizzato, e vuoto,
riempibile con significati “folklorici” introdurrebbe nella complessita dei

97



BERARDINO PALUMBO

processi che abbiamo osservato nelle pagine precedenti una dicotomia
analiticamente insostenibile. Il processo di ritualizzazione, come sappia-
mo, pud applicarsi su qualsiasi tipo di azione e implicare qualsiasi dimen-
sione di senso: quella giuridico-normativa ¢ indubbiamente una sfera di
pratiche la cui analisi & decisiva per comprendere il rituale in contesti cri-
stiani, europei o anche coloniali, sia di epoca moderna, sia anche — direi
— nella contemporaneita. Ma non ¢ certo I'unica: la metamorfizzazione
delle pratiche e la polarizzazione dei loro significati — dimensioni proprie
della formalizzazione rituale — non sempre e non ovunque si concentrano
(solo) su aspetti giuridico-rivendicativi delle pratiche umane. Insomma
il processo di ritualizzazione ha una propria autonomia ed una propria
specificita rispetto alla sfera del diritto: il rituale puo essere identificato
seccamente con il diritto solo al prezzo di lasciarsi sfuggire la specificita
dei processi che trasformano una qualsiasi pratica in una pratica ritua-
lizzata. Inoltre, per quanto negli ultimi capitoli del suo libro Torre provi
a seguire, in maniera dichiaratamente sperimentale e per I'area da lui
studiata, 'estendersi nel tempo di quello che qui ho chiamato framze giuri-
sdizionale, dall’insieme dei suoi lavori sembra potersi ricavare I'idea che,
nella lunga durata storica, la destrutturazione della societa corporativa
propria dell’Ancien Régime abbia — in tempi e modalita diverse per ogni
realta storica — portato al collasso del quadro giurisdizionale, non pit ca-
pace di fondare/questionare diritti, status, prerogative e, quindi, di rap-
presentare/costruire il mondo, i mondi sociali. Si comprende allora, in
una simile prospettiva, come e perché il rituale, identificato con il diritto,
sia destinato a perdere la propria centralita performativa e contrattuale,
folklorizzandosi, da un lato, e secolarizzandosi dall’altro.

11 percorso da me seguito, in linea con una tendenza centrale nell’an-
tropologia contemporanea (Asad 2003) segue, in questo, una diversa idea,
meno linearmente weberiana della costruzione e dei significati della mo-
dernita. Abbiamo visto come in un centro siciliano, ma anche in un’area
pitt ampia del nostro stato nazionale, del tutto partecipe dei processi del-
la contemporaneita, quello che ho chiamato frame giurisdizionale operi
come spazio di continua mediazione tra istanze sociali, politiche, econo-
miche, identitarie molteplici e composite, fissando “contesti per azioni”
che assumono con una certa facilita un carattere rituale. Il rituale festivo,
quando si connette con tale quadro, puo assumere (anche) precise valenze
giuridiche (attribuisce diritti, contesta prerogative, rivendica e costruisce
possesso), senza perd mai ridursi ad esse. Perché questo possa avvenire
occorre che siano messe in atto particolari poetiche dello spazio-tempo,
che si diano specifiche modalita di agency, che si mettano in campo pecu-
liari modi di costruzione del “sé”. Tutto questo, evidentemente, pone pro-
blemi ad una concezione disincantata della modernita/modernizzazione

98



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

e pone esplicitamente il problema, decisivo per un’antropologia politica
della contemporaneita, di cosa si debba intendere per “modernita” e di
come la si possa leggere.

Il problema del rituale, e piti in generale della religione, continua dun-
que ad essere uno snodo concettuale decisivo in tutto questo. Sia il framze
giurisdizionale, sia i rituali festivi che grazie ad esso possono avere valenza
di diritto sono infatti totalmente interni ad una religiosita cristiana e cat-
tolica. L'istituzione ecclesiale, attraverso il frame giurisdizionale fornisce
un linguaggio di carattere “universale”, normativo e dottrinale, attraverso
il quale i diversi attori sociali possono contrattare, costituire, rivendicare
e negare status e diritti. Linguaggio che ¢ difeso con vigore e abilita dalla
Chiesa e che si affianca, a volte, si sostituisce, altre, venendo spesso ri-
calcato da, diverse forme “laiche” di costruzione/rappresentazione dello
spazio pubblico. Questo peculiare modo di dire e di fare lo spazio pub-
blico, le sue articolazioni e le sue asimmetrie, che certamente & connesso
nella lunga durata alla cultura giurisdizionale e al cattolicesimo munici-
palista cosi finemente descritti dagli storici dell’epoca moderna, attraver-
so il complesso “orologio rituale” (Gruau 1999) proprio della liturgia e
della teologia cattolica riesce, a sua volta, a sincronizzare una grammatica
“universale” della societa (gerarchia/eguaglianza, supremazia/subordina-
zione, aggregazione/scissione, solidarieta/conflitto, precedenza/succes-
sione, antecedenza/posteriorita) con concrete pratiche rituali capaci, in
ogni singolo specifico contesto, di polarizzare (ossia condensare il senso)
e metamorfizzare (e cioé esprimendo attraverso specifiche modalita della
pratica) quelle stesse relazioni sociali.

Modi “dottrinali” e modi “immaginistici” di religiosita

In una serie di lavori che nel corso dell’ultimo decennio hanno suscita-
to notevole interesse nell’antropologia del rituale, Harvey Whitehouse
(2000; 2007; Whitehouse, Laidlaw 2004) propone una teoria che, in linea
con una tendenza oramai consolidata, intende interrogarsi sui meccani-
smi cognitivi di base che sono a fondamento del processo di ritualizza-
zione®. Partendo da un’esperienza di terreno in Melanesia e ragionando
a partire da un’ampia base comparativa, etnografica e storiografica, lo
studioso britannico individua due differenti (divergenti) “modi di reli-
giosita”, caratterizzati da tipi diversi di rituali, da forme differenti di au-
torita, di solidarieta sociale e da modi divergenti di trasmissione. Da un
lato avremmo una religiosita di “tipo immaginistico”, propria di piccole
comunita a solidarieta intensa, difficile da trasmettersi nel tempo e nello
spazio, fondata su esperienze rituali molto forti, spesso drammatiche e
violente, e per questo soggettivamente rielaborate, con scarsa presenza

929



BERARDINO PALUMBO

di gerarchie e autorita. Dall’altro si troverebbe una religiosita di “tipo
dottrinale”, propria di societa a solidarieta diffusa, gerarchizzate e con
forme stabili di autorita religiosa, legate a pratiche rituali ripetitive e
altamente standardizzate, poco coinvolgenti sul piano emotivo, ma fa-
cili da trasmettere all’interno di una continua ricerca di proselitismo.
Whitehouse lega questi due modelli ideal-tipici a due diverse forme di
memoria, proprie della mente umana, e quindi a specifici modi di tra-
smissione dei contenuti religiosi. Se, infatti, una religiosita di tipo imma-
ginistico ¢ resa operativa da rituali che attivano una memoria episodica
difficile da trasmettersi al di fuori della specifica esperienza individuale,
quella di tipo dottrinale attiverebbe e pescherebbe, al contrario, su una
memoria semantica, pit facilmente condivisibile e trasmettibile.

Non ¢ questo il luogo nel quale affrontare con la necessaria attenzione
critica la proposta teorica di Whitehouse che, come altre teorie antropo-
logiche di carattere intermedio, ha il merito, e insieme il limite, di fornire
versioni decisamente schematiche dei processi da comprendere e compa-
rare. Qui pud essere interessante sottolinearne solo alcune implicazioni
utili per articolare ulteriormente la riflessione intorno ai rapporti tra ritua-
le e giurisdizione. Whitehouse, che & certo consapevole del carattere arbi-
trario della polarizzazione e, quindi del fatto che molte tradizioni religiose
mescolano dimensione “immaginistica” e dimensione “dottrinale” (Whi-
tehouse 2000: 11-2; 2007: 272-3), radicalizza I'opposizione allo scopo di
cogliere quei tratti di base (comunicativi, cognitivi e sociali) che connote-
rebbero ognuno dei due modi. A questo scopo, dopo I'iniziale proposta
del modello teorico, lo studioso britannico ha impostato un programma di
lavoro esplicitamente comparativo, generalizzante, aperto al confronto
con prospettive di ricerca storiografiche, archeologiche, oltre che, ovvia-
mente, psicologiche e cognitive (Whitehouse 2007; Whitehouse, Laidlaw
2004; Whitehouse, Martin 2004). Osservando le proposte teorico-compa-
rative di Whitehouse dal particolare posizionamento etnografico e storico
della mia ricerca, colpisce, allora, I'assenza dal pur vasto spettro di casi
presi in considerazione proprio della religiosita cattolica originatasi dalla
Controriforma, con la sua ritualita universalista, dottrinale, quindi giuri-
sdizionale, e nello stesso tempo teatrale, localizzata e dotata di forte carica
emotiva. La possibilita di mettere in relazione questo tipo di scenario reli-
gioso, decisamente ben studiato da storici e antropologi, con il modello
teorico proposto da Whitehouse sembrerebbe, invece, piuttosto interes-
sante. L'idea che alcuni rituali attivino una memoria di tipo episodico, viva
ed emotivamente coinvolgente, mentre altri mettono in moto una memo-
ria semantica, pitl abitudinaria ed emotivamente meno accesa, puo, a mio
parere, essere utile per comprendere da un punto di vista meno usuale le
pratiche festive tipiche del cattolicesimo post tridentino nelle quali sem-

I00



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

bra realizzarsi un peculiare equilibrio tra i due diversi “modi di religiosi-
ta” immaginati da Whitehouse (2000). Se da un lato, infatti, la ritualita
cattolica riesce a sincronizzare quelli che, seguendo il punto di vista “nati-
vo” di Gruau (1999: 117), possiamo chiamate il ciclo “temporale” (la se-
quenza, insieme lineare e ciclica della liturgia) e quello “santoriale” (il
susseguirsi, nel corso di un anno liturgico, di giorni dedicati ciascuno al
culto di un santo), dall’altro & evidente che la forza emotiva dei rituali fe-
stivi pubblici (tanto in contesti “alti”, quanto in specifiche realta locali) sia
ben pitt ampia della capacita di presa emozionale di riti (una singola mes-
sa, un battesimo) e/o di periodi liturgici saturi di rituali (la Quaresima con
la celebrazione del Quarantore, ad esempio) propri della liturgia cattolica.
Al di [a della compresenza di una dimensione “dottrinale” e di una “im-
maginistica” — del resto ben chiara agli storici, agli storici dell’arte e agli
antropologi della cristianita, interessati a comprendere su vari livelli i
complessi rapporti tra immagini, devozioni, riflessione teologica e litur-
gia® — Paspetto della ritualita cattolica che piti mi sembra interrogare il
modello proposto da Whitehouse ¢ piuttosto quello legato al tipo di me-
moria implicato nei processi di trasmissione/attivazione delle pratiche ri-
tuali. Abbiamo infatti visto che in un paese della Sicilia il processo di ri-
tualizzazione festiva produce passioni violente e forti emozioni. Si tratta,
pero, di una ritualizzazione che, lungi dall’essere episodica, segue ritmi
temporali fissati da un ciclo (il ciclo santoriale, appunto), a cadenza an-
nuale, a sua volta sincronizzato (Gruau 1999) con un calendario liturgico
ripetitivo, parte di un quadro strutturato di credenze religiose e idee dot-
trinali. Sul ciclo santoriale e sulle concrete pratiche rituali le gerarchie ec-
clesiastiche hanno esercitato, ed esercitano tutt’oggi, un costante control-
lo, giocando esse stesse un ruolo centrale nella messa in atto di ogni
singolo specifico evento rituale. Nello stesso tempo, pero, la tensione e la
costante dialettica tra azione delle strutture ufficiali della Chiesa Cattolica
e pratiche rituali manipolatorie messe in atto dal mondo dei laici costitui-
scono un aspetto altrettanto decisivo della storia e dell’attualita della ri-
tualita festiva. Il culto dei santi, come quello del Cristo e della Madonna,
dal canto loro, si inscrivono in una memoria storica di lunga durata, di-
stinta, ma non facilmente separabile, dall’azione istituzionale e dottrinale
della Chiesa Cattolica. Nello stesso tempo questi culti hanno I’evidente
capacita di costruire senso specifico ed emozioni peculiari in singoli spe-
cifici spazi sociali (dagli altari di giuspatronato fino al culto dei santi pa-
troni nazionali), dando vita, tra le altre cose, a quelle che sono state corret-
tamente indicate come forme di “religione locale” (Christian 1981). Questo
continuo mescolamento di dimensioni “dottrinali” e “immaginistiche”,
liturgiche ed emozionali, universalistiche e locali, “semantiche” ed “episo-
diche” sembra connotare lo spazio rituale festivo e pubblico cattolico. Nel

I0I



BERARDINO PALUMBO

caso qui considerato la possibilita che singoli specifici accadimenti diven-
tino eventi ritualizzati, suscitando emozioni e passioni “religiose” e “poli-
tiche”, & inestricabilmente connessa al loro venire inseriti in un “contesto
per 'azione”, in uno spazio di memoria sedimentata, istituzionalizzata,
controllata dalla Chiesa e dotato di precise valenze liturgiche, normative,
giuridiche e politiche. Le emozioni, le inquietudini politiche e rituali, che
ciascun singolo episodio “immaginistico” riesce a suscitare sono sempre
parte di un frame pitt ampio, costruitosi nel tempo, istituzionalizzato e
sostanziato da una densa sedimentazione di narrazioni, scritture, immagi-
ni, azioni. La reazione della parte nzarianese alla posa della balata del ’s7,
come quella dei membri del comitato festa nicolese del 1996 alla presenza
del palco sotto le scale della propria chiesa, in quanto eventi ritualizzati
interni al contesto festivo sono capaci di produrre emozioni forti e con-
seguenti posture violente. Questi episodi dotati, secondo il modello pro-
posto da Whitehouse, di una qualita “immaginistica”, possono, pero,
divenire eventi ritualizzati solo nella misura in cui si inseriscono in quello
che ho chiamato il frame giurisdizionale. In questo modo essi assumono il
carattere di “citazione” di altri eventi analoghi, di altre reazioni sussegui-
tesi nel tempo, la cui memoria, come abbiamo visto, ¢ ben lungi dall’es-
sere “episodica”. In quest’ottica il frame giurisdizionale, costituito da un
insieme di pratiche inscritte nella lunga durata, i cui significati possono
essere poco evidenti agli attori sociali, puo allora essere letto come un
discorso, formalizzato e condiviso, che rende possibile articolare routine
ed emozione, tradizione “dottrinale” e tradizione “immaginistica”, me-
moria semantica e memoria episodica. Canalizzando la focalizzazione di
alcune pratiche e delle emozioni da esse scatenate lungo determinati assi
concettuali (asserzione, rivendicazione, contestazione di szatus e diritti) e
la loro metamorfizzazione secondo determinati stili d’azione (aggressivi-
ta, sfida, manipolazione, falsificazione), questo frame consente che le pra-
tiche rituali si inscrivano in una trama, anch’essa ritualizzata, di narrazio-
ni, di scritti, di memorie che sostanzia la vicenda conflittuale locale,
rilanciandola e riproducendola nel tempo. In questo modo essa opera
come supporto tecnico-mnemonico attraverso il quale prolungare nel
tempo e diffondere nello spazio sociale determinate emozioni rituali.
Agisce come una sorta di diapason in grado di prolungare, e in parte
amplificare, la nota emozionale che, prodotta dall’azione rituale, a sua
volta riproduce Iefficacia del rito. Il frame giurisdizionale, in altri termi-
ni, media tra la dimensione dottrinale e quella immaginistica della reli-
giosita nata dalla Controriforma, controllando la seconda attraverso la
sua inscrizione in uno spazio pubblico organizzato e dicibile, e rivitaliz-
zando continuamente la prima grazie alla forza emotiva dell’esperienza
rituale. Esso ingloba le pratiche rituali festive facendo in modo che anche

102



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

i pitt minuti frammenti di azione rituale, quelli le cui valenze giuridiche,
rivendicative e polemologiche sembrano sopite per sempre, non venendo
espulsi dalla cornice, ma trattenuti al suo interno, evocati, ricordati, cita-
ti, manipolati, possano ad un certo punto, in determinate circostanze,
riacquisire una propria forza coinvolgente.

Il vessillo conteso

Chi si recasse il prossimo 8 settembre a Militello per assistere alla giornata
principale della festa della Madonna della Stella potrebbe notare il tricolore
sventolare sul pennone del campanile della chiesa. Assente prima dell’s, gior-
no di apertura della festa, la bandiera verra tolta la mattina del 17 di settem-
bre, giorno immediatamente successivo alla chiusura della stessa. Negli anni
in cui ho vissuto in paese, invece, il tricolore non sventolava sul campanile
della chiesa di San Niccolo-Santissimo Salvatore. 1l tricolore ¢, dunque, un
elemento del rito e farlo sventolare una pratica rituale. Se chiediamo perché
esso sia messo li, le interpretazioni fornite saranno diverse: segnala che c’¢ la
festa, si ¢ sempre fatto cosi, ricorda che la Madonna ¢ la patrona ufficiale del
paese, o al contrario, da un punto di vista zzcolino, & una delle “solite pretese
mariane”. In realta la prima attestazione che abbiamo di una simile pratica
risale al 1848. In occasione della rivoluzione siciliana, infatti, un part:to, legato
alla chiesa di Santa Maria e al cui interno agivano persone legate alla Carbo-
neria e alla Massoneria, scende in piazza e approfittando della contingenza
storica prende per qualche tempo il controllo del paese”. Tra i primi atti
compiuti — e dopo poco tempo fatti ratificare dal vescovo di Caltagirone e
dal governo rivoluzionario — la riattivazione delle funzioni parrocchiali della
chiesa di Santa Maria, soppresse nel 1788 da un editto regio.

Con gran giubilo festoso delle campane e di spari di mascoloni a furore di po-
polo fu preso e portato in una gran sedia a braccioli il capitano D. Gaetano
Majorana Cocuzzella fu Benedetto nella chiesa di Santa Maria della Stella af-
finché da autorita governativa e Amministrativa aprisse il fonte battesimale e la
parrocchia. Il sacro crisma venne fatto venire da Scordia e vennero battezzati
molti bambini e amministrata la Santissima Eucarestia in forma di solenne via-
tico, qualche persona passd a miglior vita [...]. Sul campanile venne issato il
vessillo della rivoluzione.

Cosi, in un manoscritto di quasi cinquanta anni dopo gli eventi, un frate
vicino alla chiesa di Santa Maria (Mariano Bonamico 1901) descriveva gli
eventi del 1848. Radicalmente diverso il tono adoperato da altri ecclesia-
stici, membri di una Comunia creata nella chiesa Madre, che rivolgono
una supplica al vescovo di Caltagirone quasi un anno dopo gli eventi del
febbraio 1848, anche se ancora all’interno della parentesi rivoluzionaria:

103



BERARDINO PALUMBO

I qui sottoscritti Beneficiali componenti la Comunia dell’Insigne unica Parroc-
chiale Madrice del Santissimo Salvatore della Citta di Militello Val di Noto [...]
divotamente espongono che profittando taluni Preti partitanti della Chiesa della
Concezione del momento in cui capovolgeva la popolazione della cennata Citta
I’antico ordine di cose per aderire alla causa Siciliana nel 10 Febrajo dell’anno
corrente 1848, ¢ divenuta percio inefficace la pubblica forza, in ogni eccesso di
violenza spinsero una fazione del Popolo a dare esercizio di Parrocchialita alla
enunciata Chiesa della Concezione, che per ben sessant’anni era per varie di-
sposizioni di legge privata di tale carattere, e resa filiale della Maggiore Chiesa. I
Buoni, e notabili del Comune, ad impedire in circostanze tanto critiche il minac-
ciato eccidio furono anche sotto la forza delle armi astretti a supplicare V. E. Rma
per degnarsi permettere il mantenimento dell’usurpato esercizio, e 'E. V. Rma,
compresa da’ sensi di vera filantropia dovette nell’urgenza, a riparare ulteriori
mali, secondarne le istanze con lettera sciolta in modo economico. Tornava per-
tanto I'ordine a rimettersi a precipua cura dei Supplicanti non solo, e degli stessi
Notabili quella si era di protestare, con supplica a V. E. Rma diretta, I'illegalita
e la nullita del preteso esercizio Parrocchiale, e di tutti gli atti che in assunto si
consumarono, ed erano consumati, perché strappati con la forza, e nei momenti
in cui signoreggiava I’anarchia. Presenti queste ragioni ai cessati Comitati creati
dal Popolo, lungi di riportarne autorizzazione alcuna, diedero motivo al Comi-
tato di Giustizia e Culto di questa citta, fra gli altri di richiedere I’elezione d’un
Vice Parroco, giacché il Popolo gridava che I'attuale Arciprete era fautore dei
Partitanti della Filiale, e V. E. Rma, interessata dal Governo nazionale, I'istanza
ne accoglieva, ed a Vice Parroco eliggeva il Beneficiale D.re Don Francesco Cal-
tabiano. Si attivava il Collegio elettorale di questo municipio e per la elezione del
Deputato al Parlamento, e per la organizzazione del Civico Consiglio, e scelta del
magistrato Municipale, ed i suffragi degli Elettori si raccoglievano sotto 'unica
Parrocchiale Madrice, né i faziosi Partitanti venuti a votare sotto la pretesa loro
Parrocchia, riconoscendo nella stabilita dell’ordine 'unicita Parrocchiale della
Madrice del Santissimo Salvatore. Ricorrea pertanto la solennita della nascita
della gran Vergine Maria, solita festeggiarsi in detta filiale Chiesa con quelle re-
strizioni prescritte dal concordato approvato dal Governo nel 1811, e malgrado
le preventive istanze degli oratori, e le forti disposizioni impartite dalla giustizia
di V. E. Rma, lo ultimo de’ Rettori di quella Filiale Chiesa Sac.e Don Ercole Fal-
cone, sprezzando gli ordini [...] solennizza la festa come in assoluta Parrocchia,
e con minacce allontana I'intervento del Vice Parroco allora esercente. Si trala-
sciano di esporre tutti gli atti arbitrarj commessi in detta Chiesa, come I’erezione
d’una croce distinta nei Tornei, e in tutte le funzioni [...] (Archivio Parrocchiale
San Nicola, Volume lite 1785-1982, f. 38 r/v).

Pur con le cautele imposte dal perdurare del governo rivoluzionario, i
sacerdoti della Comunia del Santissimo Salvatore chiedono al vescovo
di annullare la riapertura della parrocchia di Santa Maria, dallo stesso
concessa quasi un anno prima in seguito alla supplica sottoscritta da
buona parte della popolazione di Militello e, a loro dire, strappata con
la forza delle armi dai rivoluzionari legati al partito marianese. Non si
parla, qui, del tricolore, ma si fa un cenno al fatto che, al momento

104



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

dell’elezione del deputato da inviare al Parlamento e dei nuovi ammi-
nistratori, il voto si svolgesse separatamente, con i votanti divisi tra la
Chiesa Madre e quella della Madonna della Stella. Pit dettagliate pa-
iono le informazioni fornite a riguardo da alcuni anonimi difensori dei
diritti della Chiesa Madre in un documento a stampa che prepara il
processo canonico del 1874 nel quale verra decretata la riapertura della
parrocchia di Santa Maria:

[...] si avvicinava I’epoca fatale del 1848, in cui il politico sconvolgimento lascia
impresse dapertutto le legrimevoli sue traccie: un Comitato rivoluzionario appari-
va in Militello, retto e composto a dir vero dei primi funzonari dell’ordine ammi-
nistrativo e giudiziario, e quindi nulla temer potevano la pubblica quiete, poiché
la massa divezzata ancor non si era dal riconoscere il pubblico potere in coloro,
che legittimamente goduto lo avevano prima dell’'universale trambusto. Divulgati
pero i successi anarchici di Palermo e Catania, coloro che per naturale timidez-
za sino allora accovacciati si stavano nei loro cupi pensieri, spargendo piuttosto
massime di moderazione, per meglio sedurre i semplici, deposto ogni ritegno, si
fecero apertamente a chiedere dal Comitato provvisorio che si rifondesse nella sua
organizzazione, e secondo lo spirito dei tempi, alla cui forza bisognava ciascuno
cedere, interpellando dal Popolo la vera elezione del Preside. [...] Addentrarono
quindi gli ambiziosi le loro mire nella fervente invidia dei pochi partitanti della
soppressa Parrocchia, e promettendone la riapertura per decreto del novello Co-
mitato [...] ne chiesero un concorso. Fu bastevole questa scintilla a far divampare
in quei cuori tutte le malnate passioni, e concitare gli odii ed i rancori personali,
e mettere in vera combustione dieci mila anime. Prezzolati percid pochi servi di
pena, che usciti dal tirocinio delle prigioni, di cui non eravi in quei tempi ovunque
penuria, nel pomeriggio del 10 febbraro 1848 la fazione Mariana di¢ di piglio al
vessillo tricolore, che sventolava dal Campanile della Matrice e con armi di ogni
sorta, da poche soffocate voci si proclama a Preside I'autore di questo slancio,
come colui che ridonava le funzioni parrocchiali a Santa Maria, e disgravava tutti
dal Macino; morte si minacciava, e sterminio a chi opposto si avrebbe; al grido di
Viva Maria accorso il popolo, si va in cerca di un seggiolone per adagiarvi il nuovo
Preside, che attendeva in casa a venirne tratto fuori e per meglio spargere spaven-
to e terrore il cupo rimbombo in insolito modo della campana di Santa Maria,
annunziava lo scopo della parte, che quei partitanti preso vi avevano. Qui fu che
a conservare la tranquillita pubblica, momentaneamente afferrato il desiderio dei
concitati, si fanno innanzi i prevosti del primo Comitato, e da ben altri facinorosi
affrontata la forza colla forza, vien ritolto quel vessillo, il cui possesso annunziava
la Presidenza, proclamava i vincitori e la riapertura della Parrocchia; a siffatto
annunzio i concitati voltano I'aspetto al primo Comitato, e se ne rendono parti-
giani, e sul seggiolone adagiato il Preside lo trasportano per le strade, finché tutti
radunansi nella Maggior chiesa, ove si annunziano come voluti dal popolo nuovi
membri del Comitato, che assenti se ne stavano da quella tumultuosa adunanza.
Rimbomba pertanto coi suoi cupi tocchi quella campana che dato aveva il segno
al tumulto, e chiama nella sua chiesa I'acclamato Presidente, per pronunziarvi la
promessa riapertura della parrocchia, si va in cerca di neonati e di moribondi, per
farvi amministrare ai primi il battesimo ed agli altri gli estremi conforti di nostra

105



BERARDINO PALUMBO

ortodossia in segno di possesso; inanimiti da questo successo i concitati di Santa
Maria domandano senz’altra forma una deliberazione del Comitato per autenti-
care cio, che col fatto ottenuto avevano (Anonimo 1873: 23-5).

Veniamo a sapere, dunque, che, adottando una strategia attestata in al-
tri contesti siciliani e replicata a Militello nel 1860, I'é/ite locale cerco di
costruire una “temporanea concordia” (Barone 1998: 244) tra le fazioni
in lotta, adeguandosi allo stato di fatto rivoluzionario. L'equilibrio, pero,
non resse a lungo se, a meno di un mese dallo scoppio dei moti a Palermo
e Catania (12 gennaio-1o febbraio 1848), uno dei partiti in lotta (definito
nel testo del 1873 “la fazione Mariana”) occupa con la forza lo spazio pub-
blico, chiedendo una radicale revisione della composizione del Comitato
rivoluzionario e facendo eleggere un proprio rappresentante a preside. A
questa iniziativa violenta sembra aver fatto seguito la risposta, anch’essa
armata, della fazione al potere (nzcolese?) che, bloccando la nomina del
nuovo preside, parrebbero riuscire a far rientrare nella carica quello da
loro precedentemente eletto. Anche secondo la fonte nzarianese, & costui
(appartenente alla famiglia Majorana Cocuzzella, i cui membri, fortemen-
te legati tanto alla Chiesa Madre, quanto alla dinastia borbonica, control-
lano il potere locale dal 1833 al 1869) che, portato su una sedia per le strade
del paese, viene comunque costretto a decretare la riapertura della chiesa
di Santa Maria. Nel frattempo, al suono delle campane della chiesa della
Stella — festoso, per il frate Bonamico, “cupo” e “insolito” nell’opposta
percezione dichiarata dalle fonti #zcolesi — i sacerdoti e il “popolo” della
chiesa della Madonna della Stella, al grido — ancora oggi pronunciato in
occasione della festa della patrona — di “Viva Maria” vanno alla ricerca
di bambini da battezzare («con gli armi alle mani strappano i bambini
da ribattezzarsi in quella Chiesa», precisa un’altra fonte di poco succes-
siva alla restaurazione borbonica del settembre 1849) e di “moribondi”
cui somministrare I'estrema unzione®. Segni, questi ultimi, dell’esercizio
della giurisdizione parrocchiale, sui quali si soffermano sia la versione 7za-
rianese (che si fissa come un’istantanea su una singola sequenza degli av-
venimenti), sia quelle #zcoles: (pit attente a fornire una ricostruzione, sia
pur di parte, delle diverse sequenze). All'interno di tali rappresentazioni,
vediamo comparire il tricolore. Nella diapositiva 7zarzanese lo vediamo
issato sul campanile della Chiesa di Maria Santissima della Stella. Nella
sequenza ricostruita dal testo #icolese lo vediamo invece sventolare sul
campanile della chiesa Madre del Santissimo Salvatore, da dove gli uomini
del partito rivoluzionario lo strappano per issarlo sul proprio campanile®.
Da qui, perd, «vien ritolto quel vessillo, il cui possesso annunziava la pre-
sidenza, proclamava i vincitori e la riapertura della Parrocchia» e riporta-
to, presumibilmente, sul campanile della chiesa Madre. Gli spostamenti
forzati del tricolore sembrano quindi seguire una logica che, come tutto lo

106



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

scenario descritto dalle fonti, ci appare insieme e inestricabilmente “poli-
tica”, “religiosa”, giurisdizionale e rituale. Il possesso del vessillo e la sua
esposizione definiscono, infatti, il luogo del legittimo potere politico (la
presidenza) e, quasi sicuramente, il luogo presso il quale effettuare le ope-
razioni di voto. Quel luogo, pero, ¢ il campanile di una delle due chiese
(nel momento di massima tensione probabilmente di entrambe) e la sua
esibizione significa contemporaneamente la legittimita dell’esercizio delle
funzioni parrocchiali. Le azioni che vediamo compiersi, comprese quelle
legate al vessillo della rivoluzione, sono dotate di valenze rivendicative
che operano su piani inestricabilmente connessi: riaprire un fonte batte-
simale, ri-battezzare neonati, impartire ’estrema unzione, far percorrere
“processionalmente” le strade del paese ad un preside fatto salire su una
sedia-scanno, al suono ininterrotto delle campane delle chiese*, compiere
operazioni di voto, contestare con la forza 'esito di elezioni, imporre a
mano armata una sottoscrizione volta a far riaprire una parrocchia, sono
pratiche che definiscono uno spazio giurisdizionale, rituale e politico in-
sieme. Al di 1a dell’espediente retorico adottato dagli ecclesiastici autori
dei documenti che abbiamo letto, volto a tenere separati gli interessi “po-
litici” di pochi dalle facilmente infiammabili passioni devozionali del “po-
polo”, rivoluzione e devozione, tricolore e croce eretta negli spazi rituali,
presa del potere politico ed esercizio giurisdizionale non sono separabili.
E del resto, solo diciotto giorni prima del 10 febbraio 1848, un sacerdote,
don Luigi Reforgiato, membro della famiglia che costituiva il vertice del
partito rivoluzionario, fedelissimo della chiesa 7zariana, al cui interno la
sua famiglia aveva un altare privato dedicato a San Gaetano, e legato da
rapporti di parentela con personaggi importanti del liberalismo catane-
se, nell’'ultima pagina di una copia a stampa del Concordato del 1811 (cui
fanno riferimento i comunisti del Santissimo Salvatore) annota in calce le
seguenti, minacciose, parole:

In Militello li 23 Gennaro 1848. Epoca felicissima per la nostra insigne Parrochiale
Chiesa di Maria Santissima della Stella, nostra Principale Patrona, eletta secondo
il rito della Chiesa Romana.

Dico epoca felicissima per essere stato ragionevolmente espulso 'infame re
Ferdinando Borbone, e surrogato dal galantuomo Vittorio Emanuele. Queste pa-
gine fra non quari, a Dio piacendo, e alla Vergine purissima saranno lacerate con
disprezzo dai prodi mariani e degl’avanzi delle stesse se ne serviranno per (cat=
cellato) a dispetto degli autori di questo orribilissimo scartafascjo — Sac.te Don
Luigi Reforgiato.

Con il ritorno dei Borbone la situazione sarebbe tornata alla “normalita” e
la chiesa di Santa Maria sarebbe stata nuovamente chiusa. Le vicende del
gennaio 1848, perd, avrebbero continuato a restare nella memoria, o me-
glio all’interno del frame giurisdizionale locale. La manipolazione grafica

107



BERARDINO PALUMBO

di un documento pubblicato a stampa nel 1846 e relativo ad un Concordato
del 1811 che un sacerdote di Santa Maria realizza pochi giorni prima degli
eventi rivoluzionari, preannunciandoli, oltre che emblematico delle poeti-
che ritualizzate della storia che muovono le passioni locali, ¢ forse la prima
di una serie di altre manipolazioni narrative cui quegli eventi andranno
incontro nel corso del tempo. Nel 1856 muore I'arciprete della Chiesa Ma-
dre Giacinto Baldanza che la supplica dei sacerdoti #zcolini indicava come
“fautore dei Partitanti” della chiesa rivale di Santa Maria. Secondo una
pratica molto diffusa, in occasione delle esequie fu recitato in chiesa un
elogio funebre (poi pubblicato) nel quale si tessevano i meriti del Baldanza
nella conduzione della Chiesa del Santissimo Salvatore®. All’elogio, pero,
segui immediatamente una replica a stampa di un anonimo autore #icolese
(in realta il sacerdote Vitale Vitali, uno dei comunisti della Chiesa Madre)
nel quale, tra le altre cose, si alludeva proprio alle vicende di otto anni
prima e al ruolo non imparziale svolto durante la rivoluzione da colui che
avrebbe invece dovuto difendere le prerogative della Matrice (Anonimo
1856). Dodici anni piu tardi, una volta assorbita la fase immediatamente
successiva all'Unita, nel 1868, facendo seguito ad un turno elettorale ammi-
nistrativo che aveva ribaltato gli equilibri politici a favore del partito #zaria-
nese dopo quasi quarant’anni di controllo #zcolese, una nuova petizione, a
nome di sole famiglie 7zariane, torna sulla riapertura della chiesa di Santa
Maria, ricordando, questa volta come nota di merito, proprio la parentesi
rivoluzionaria. Nel processo del 1874, infine, e negli incartamenti presenti
nei due archivi parrocchiali che lo hanno a lungo preparato, i tumulti del
1848 sono accuratamente riportati, insieme ad una lunga concatenazione di
eventi conflittuali succedutisi nel corso dei secoli. Se nel 1848 I'esposizione
del tricolore fu un atto politico, rituale e giurisdizionale insieme e se tale
continua ad essere nella produzione documentaria e nella memoria di vari
attori sociali ancora molti anni dopo, oggi il ricordo di quegli eventi sem-
bra essersi perso nella maggior parte delle persone e la pratica di issare il
vessillo tricolore in occasione della festa della Madonna — pratica che, in
ogni caso, i nicolesi non vedono di buon occhio — non ha un esplicita forza
coinvolgente ed emotiva, né una evidente valenza rivendicativa e/o com-
memorativa. Come per numerosi altri “concreta” intrappolati e conservati
nella formalizzazione rituale non mi sentirei perd di affermare, con Torre,
che quella pratica — esporre il tricolore — si sia “folklorizzata”. Essa rimane
li, tra le maglie del rituale, come una cellula giurisdizionale silente. Il frame
giurisdizionale potrebbe, prima o poi, risvegliarla.

PS.
Sono oramai alcuni anni che non torno a Militello per le feste. Mentre
scrivevo questo testo, guardando in rete un video della festa del Santissi-

108



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

mo Salvatore del 2010 prodotto da un devoto, mi accorgo che una ban-
diera tricolore sventola su un angolo della balconata in ferro che chiude
il piccolo piazzale antistante la prima rampa di scale della Chiesa Madre.
Non saprei oggi ricostruire la trama che ha portato alcuni devoti nicoles:
ad esporre li il vessillo, ma certo & che negli anni della mia ricerca quella
bandiera non c’era.

Note

1. Per una visione di insieme, attenta alle poste teoriche in gioco in questo importante
passaggio della recente storia dell’antropologia, si vedano Ortner 1984; Comaroff 1984; Ro-
seberry 1988; 1989; Ohnuki-Tierney 1990; Kretch 1991; Faubion 1993; Herzfeld 2001, cap. 3.
Per un’analisi sistematica e di piti lunga durata dei rapporti tra storia e antropologia si veda
Viazzo 2000 che, adottando un punto di vista fortemente spostato sul versante “britanni-
co” della disciplina, sceglie comunque di fermare la sua analisi sulla soglia dei primi anni
Ottanta. Tra gli scritti che a partire da quegli anni hanno contribuito a definire nuovi spazi
di lavoro comune tra storici e antropologi, si vedano, ad esempio, Perrot 1982; Comaroff,
Comaroff 1991; 1992; 1997; McCaskie 1995; Terray 1995; Fabian 1996 per il continente afri-
cano; Taussig 1980; 1987; Friedrich 1986; Gruzinski 1994; 1996; Abercrombie 1998; Wachtel
1990 per I’America; Kilani 1992; Bahalul 1992; Shryock 1997 per il Medio Oriente; Sahlins
1983; 1985; 1992; 1995; Obeyesekere 1992; Merle, Naepels 2003 per 'Oceania; Rosaldo 1980;
Ortner 1989; Ohnuki-Tierney 1987; 1995; 2002, per 1'Asia; Hastrup 1985, 1990; Behar 1986;
Ginzburg 1989; Rebel 1989a; 1989b; Albert 1990; Albert, Albert Llorca 1995; Herzfeld 1991;
Charuty 1995; 1997; 2001; Lison Tolosana 1991; Delille 1997; 2003; Ago, Palazzi, Pomata 1994;
Kertzer 1998 per 'Europa.

2. Per una sia pur parziale ricostruzione di tale dibattito e di alcuni suoi esiti, si veda
Palumbo 1992, in particolare pp. 120-30. Si vedano, anche, Faubion 1993, Naepels 2010 e,
soprattutto per quel che riguarda la polemica Sahlins vs Obeyesekere, le pagine conclusive
del volume di Viazzo (2000: 164-76). Per una pit diretta percezione di tali dibattiti e delle
poste teoriche in gioco, si vedano almeno Appadurai 1986; Asad 1987; Friedman 1988; Ha-
strup 1992; Kretch 1991; Mintz, Wolf 1989; Moore 1987; Ohnuki-Tierney 1990; Rebel 1989a,
1989b; Reddy 1992; Roseberry 1988; Sahlins 1988; Taussig 1989; Webster 1989; O’Brian e Ro-
seberry 1991; Palumbo 1992.

3. Anche in questo caso rinvio a Viazzo 2000 (in particolare ai capitoli 4 € 5) per
un’attenta ricostruzione dei rapporti tra antropologia e storia intorno ai problemi della
stregoneria, della magia e del rituale. Si vedano inoltre Douglas 1980 (ed. ing. 1970); Kel-
ly, Kaplan 1990; Kertzer 1989 e, da una prospettiva storiografica, Ginzburg 1972; Burke
1978; Monter 1987 (ed. ing. 1983); Muir 2000 (ed. ing. 1997). Ovviamente centrali, nella
prospettiva di una storia culturale, restano i lavori di Carlo Ginzburg 1966; 1976; 1989, e
Keith Thomas 1971.

4. Per il mondo e la corte di Bisanzio il fondamentale lavoro di Dargon 1996. Per
alcune analisi storiografiche di forme di cerimonialita pubblica nell'Ttalia contempora-
nea, lontane da una cultura di tipo giurisdizionale e legate all’agire dello stato nazionale,
Porciani 1997; Luzzatto 1998; Cavazza 2003. Per un’analisi etnografica del rapporto tra
ritualita cattolica e ritualita laica, si veda il classico lavoro di Kertzer (1981) sul quartiere
delle Lame a Bologna.

5. Si vedano Torre 1995; 2011; Fiume 2000; Scalisi 2001; Benigno 2008.

6. Al di 1a di un iniziale momento di collaborazione (Benigno 1996), sul versante sto-

109



BERARDINO PALUMBO

riografico si vedano Scalisi 1996; 200r1; Foti, Gallo, Scalisi 2003; Benigno 2008. Sul versante
antropologico, Palumbo 1997; 2000a; 2000b; 2000c¢; 2000d; 2001a; 2001b; 2002; 2003; 2004;
2009. Per una presentazione, dal punto di vista di chi scrive, delle ragioni tattico-politiche
che hanno portato alla separazione delle sfere d’azione tra storici e antropologi presenti nel
campo militellese, si veda Palumbo 2003.

7. Per la Sicilia: dal punto di vista demologico Pitré 1978 (1 ed. 1900); in una prospettiva
storiografica, Bresc 1986; Barone 1998; Gallo 1999; Santuccio 1999; Cabibbo 2000; Scalisi
2001; Foti, Gallo, Scalisi 2003; Benigno 2008. Indicazioni, non sviluppate, sull’esistenza di
conflitti giurisdizionali sono presenti anche nelle classiche monografie antropologiche di
Blok 1974 e Schneider, Schneider 1989 (ed. ing. 1976). Per altri casi italiani: Hertz 1994 (ed.
fr. 1913); Hauschild 1992; Lortart-Jacob 1996; Tak 2000. Per Malta I’ancora importante lavo-
ro di Boissevain 1969; 1984.

8. Lo slittamento dell’attenzione analitica dal rito (con i suoi contenuti) ai processi e
alle condizioni di ritualizzazione costituisce uno degli snodi decisivi di un complesso per-
corso teorico che non posso qui ripercorrere. Per una presentazione di questo percorso, si
veda Palumbo 2009: 50-3. Si vedano comunque quantomeno Bloch 1975; 1986; 2005, Fabre
1989; de Certeau 1990 (ed. fr. 1980); Bell 1992; 1997; Humphrey, Laidlaw 1994; Houseman,
Severi 1994; Gruau 1998.

9. I nicolesi, pur difendendo i diritti del commerciante, dichiaravano di non aver nulla a
che fare con quella vicenda, mentre I’Assessore arrivava addirittura a ipotizzare che fossero
stati proprio alcuni elementi del Comitato 7zarianese a spingere quel commerciante, a loro
molto vicino, ad avanzare la richiesta, allo scopo di alzare il tono emozionale della festa.

10. Si veda a riguardo I'incartamento relativo alla morte di Mastro Giovanni Bartolo,
catanese, il 5 settembre 1776, avvenuta durante la fiera nel piano della Chiesa di Santa Maria
(Archivio Parrocchiale di Santa Maria, vol. 2, ff. 239-300).

1. Per un’analisi storiografica particolareggiata del passaggio dal mondo d’Antico
Regime a una societa borghese in un contesto siciliano diviso da forti e antiche tensioni
fazionali, si veda il volume di Barone (1998) su Scicli, in particolare i capitoli 6, 7, 8. Pil in
generale, ma sempre per la Sicilia, Tachello, Signorelli 1987, Benigno, Torrisi 1995 e, soprat-
tutto, Signorelli 1999. Su Catania Giarrizzo 1986.

12. Palazzolo 1975; Giarrizzo 1986, in particolare il capitolo 3; Signorelli 1999, in parti-
colare il capitolo 6; Tachello 2000: 92-6; Moe 2004. Per una lettura pitt marcatamente an-
tropologica del processo di costruzione di un discorso pubblico ufficiale sulla cerimonialita
e la devozione in Sicilia tra la seconda meta dell’Ottocento e i primi del Novecento, mi sia
consentito rinviare a Palumbo 2009.

13. Sono ben consapevole dei problemi storiografici, storico-politici e antropologici che
una simile affermazione comporta per la comprensione delle forme che lo Stato nazionale,
lo “spazio pubblico” e la “societa civile” assumono nelle realta del Sud Italia contempora-
neo e per la definizione stessa di queste nozioni e della loro vicenda storica in simili conte-
sti. Per un tentativo di analizzare simili questioni si veda Palumbo 2009.

14. Ad esempio, se ammettiamo che ¢ il rituale stesso a produrre la documentazione
che ce lo “descrive” e che questa documentazione ¢ essa stessa di natura rivendicativa
e giurisdizionale, allora non siamo molto lontani dal dire che, oltre ad una giurisdizio-
nalizzazione del rituale, si ha a che fare con una ritualizzazione del diritto e della stessa
“storia”.

15. Per una presentazione di tale dibattito, aggiornata al 2006, si veda Pyysiainen 2006.

16. Senza alcuna pretesa di rappresentativita, si possono vedere, da un punto di vista
storico-artistico Freedberg 1989; Belting 2007. In una prospettiva storiografica, sui proble-
mi dell'immagine nella cultura religiosa cattolica in eta moderna, Gruzinski 1994; Collareta
1994; Ginzburg 1998; Burke 2002; sulla cultura del Barocco Maravall 1985 e sul ruolo delle

110



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

immagini nel processo di disciplinamento delle masse rurali d’epoca moderna Orlandi 1994;
Prosperi 1994, 1996; Majorana 2002. In una prospettiva antropologica Niola 1995; Albert
Llorca 2002; Faeta 2011.

17. La presenza di persone affiliate alla carboneria ¢ attestata nel calatino e nel catanese
fin dai primi decenni del x1x secolo (De Francesco 1992). A Militello la loro presenza appare
da subito legata a individui appartenenti a famiglie #zarianesi. Tra queste persone un ruolo
centrale occupa Vincenzo Natale, personaggio importante del primo risorgimento siciliano
(Majorana 1919; Rota 1992).

18. Archivio Privato Abbotto, Brevi notizie dell’abolizione delle due Chiese..., mano-
scritto anonimo, 1850 ca. Negli atti del processo del 1874 che sancira la riapertura di Santa
Maria sono riportate le fedi di battesimo di alcune bambine cui viene somministrato il
sacramento nel periodo rivoluzionario. Interessante notare che tutte le bimbe ricevono il
nome “Mariastella”, diffusissimo in paese ancora oggi, soprattutto nella parte marianese
della popolazione.

19. Non conosciamo il nome di colui che viene nominato preside dalla “fazione ma-
riana”, anche se ¢ possibile immaginare si trattasse di un qualche membro della famiglia
Reforgiato. Non va dimenticato, inoltre, che sia Vincenzo Natale, gia segretario del Parla-
mento siciliano tra il 1812 e il 1814, eletto deputato alla Camera dei Comuni del 1848 in rap-
presentanza di Aci Sant’Antonio — Catena, sia un giovane Salvatore Majorana Calatabiano,
attivo nei moti rivoluzionari tra Catania e Militello e destinato, dopo il 1874, ad un’impor-
tante carriera politica ed accademica nazionale, avevano stretti legami personali e familiari
con la chiesa di Santa Maria della Stella.

20. Sul suono delle campane nelle campagne francesi del xix secolo, si veda Corbin
1994.

21. Autore del testo fu Salvatore Majorana Calatabiano.

Bibliografia

Abercrombie, T. A. 1998. Pathways of Memory and Power. Ethnography and
History Among an Andean People. Madison (w1): University of Wisconsin
Press.

Ago, R, Palazzi, M. & G. Pomata (a cura di) 1994. Costruire la parentela.
Donne e uomini nella definizione dei legami parentali. Quaderni Storici,
XXIX, 86, 2.

Albert, J. P. 1990. Odeur de sainteté. La mythologie chretienne des aromate. Paris:
Ecole des hautes études en sciences sociales.

Albert, J. P. & M. Albert 1995. Mahomet, la Vierge et la frontiére. Annales Esc, so,
4: 855-86.

Albert Llorca, M. 2002. Les Vierges miraculeuses. Légendes et rituels. Paris:
Gallimard.

Appadurai, A. 1986. Theory in Anthropology. Center and Pheriphery. Comzparative
Studies in Society and History, 28, c2: 356-61.

Asad, T. 1987. Are There Histories of Peoples Without Europe?. A Review Article.
Comparative Studies in Society and History, 29, 3: 594-607.

Asad, T. 2003. Formations of the Secular: Christianity, Islam, Modernity. Stanford
(cA): Stanford University Press.

Aymard, M. & G. Giarrizzo (a cura di) 1987. Storia d’ltalia dall'uniti ad oggi. La
Sicilia. Torino: Einaudi.

II1



BERARDINO PALUMBO

Bahalul, J. 1992. La maison de mémoire. Ethnologie d’'une demeure judéo-arabe en
Algérie (1937-1961). Paris: Métailié.

Barone, G. 1998. L'oro di Busacca. Potere, ricchezza e povertd a Scicli (secoli xvi-xx).
Palermo: Sellerio.

Behar, R. 1986. The Presence of the Past in a Spanish Village: Santa Maria del Monte.
Princeton (NJ): Princeton University Press.

Bell, C. 1992. Ritual Theory, Ritual Practice. New York-Oxford: Oxford University
Press.

Bell, C. 1997. Ritual: Perspectives and Dimensions. New York-Oxford: Oxford
University Press.

Belting, H. 2007. La vera immagine di Cristo. Torino: Bollati Boringhieri.
Benigno, E (a cura di) 1996. Tra memoria e storia. Ricerche su di una comunita
siciliana: Militello in Val di Catania. Catania: Giuseppe Maimone Editore.
Benigno, F. 2008. Leggere il cerimoniale nella Sicilia spagnola. Mediterranea.

Ricerche Storiche, v, 12: 133-48.

Benigno, E & C. Torrisi 1995. Elites e potere in Sicilia dal medioevo ad 0ggi. Roma:
Donzelli.

Bloch, M. 1975. Political Language and Oratory in Traditional Society. London:
Academic Press.

Bloch, M. 1986. From: Blessing to Violence: History and Ideology in the Circumcision
Ritual of the Merina of Madagascar. Cambridge-London: Cambridge
University Press.

Bloch, M. 1989. Ritual, History and Power. Cambridge: Cambridge University
Press.

Bloch, M. 1995. Mémoire autobiographique et mémoire historique du passé
éloigné. Enguéte, anthropologie, histoire, sociologie, 2: 59-76.

Bloch, M. 2005. Essays on Cultural Transmission. London: Berg.

Blok, A. 1974. The Mafia of a Sicilian Village, 1860-1960. Oxford: Basil Blackwell.

Boissevain, J. 1969. Saints and Fireworks. Religion and politics in Rural Malta.
London: Athlone Press.

Boissevain, J. 1984. “Ritual excalation in Malta”, in Religion, Power and Protest in
Local Communities, a cura di E. Wolf, pp. 163-83. New York: Mouton.

Boyarin, J. (a cura di) 1994. Remapping memory: The Politics of Timespace.
Minneapolis (MN): University of Minnesota Press.

Bresc, H. 1986. Unz monde méditerranéen. Economie et societé en Sicile. 1300-1450.
voll. 2. Palermo-Roma: Ecole francaise de Rome.

Burke, P. 1978. Popular Culture in Early Modern Europe. New York, New York
University Press.

Burke, P. 2000. Sogni, gests, beffe. Saggi di storia culturale. Bologna: il Mulino.

Burke, P. 2002. Testimoni oculari. 1l significato storico delle immagini. Roma:
Carocci.

Cabibbo, S. 2000. “Catene d’inventioni. Cittadine sante a Palermo tra XVI e XvII
secolo”, in I/ Santo Patrono e la cittd, a cura di G. Fiume, pp. 199-216. Venezia:
Marsilio.

Cavazza, S. 2003. Piccole patrie. Feste popolari tra regione e nazione durante il
fascismo. Bologna: il Mulino.

112



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

Charuty, G. (a cura di) 1995. Nel paese del tempo. Antropologia dell’ Europa
cristiana. Napoli: Liguori.

Charuty, G. 1997. Folie, mariage et mort. Pratiques chrétiennes de la folie en Europe
occidentale. Paris: Editions du Seuil.

Charuty, G. 2001. “Du catholicisme méridional a 'anthropologie des sociétés
chrétiennes”, in L'anthropologie de la Méditerraneé — The Anthropology of
the Mediterranean, Actes du Collogue International, Aix-en- Provence, 14-17
mai 1997, a cura di Albera, D., Blok, A. & C. Bromberger, pp. 359-86. Paris:
Maisonneuve & Larose.

Christian, W. A. 1981. Local Religion in Sixteenth-Century Spain. Princeton (NJ):
Princeton University Press.

Collareta, A. 1994. “La Chiesa cattolica e I'arte in Eta Moderna. Un itinerario”, in
Storia dell' [talia religiosa. 2. L'Etd Moderna, a cura di De Rosa, G., Gregory, T.
& A. Vauchez, pp. 167-88. Roma-Bari: Laterza.

Comaroff, Jh. 1984. The Closed Society and its Critics: Historical Transformations
in African Ethnography. American Ethnologist, 11, 3: 571-83.

Comaroff, Je. 1985. Body of Power Spirit of Resistence. The Culture and History of a
South African People. Chicago-London: University of Chicago Press.

Comaroff, Je. & Jh. Comaroff 1991. Of Revelation and Revolution. 1. Chritianity,
Colonialism, and Consciousness in South Africa. Chicago-London: University
of Chicago Press.

Comaroff, Je. & Jh. Comaroff 1992. Ethnography and the Historical Imagination.
Boudler: Westview Press.

Comaroff, Je. & Jh. Comaroff 1997. Of Revelation and Revolution. 2. The Dialectics
of Modernity on a South African Frontier. Chicago-London: University of
Chicago Press.

Corbin, A. 1994. Les cloches de la terre. Paysage sonore et culture sensible dans les
campagnes au Xix° siécle. Paris: Flammarion.

Dargon, G. 1996. Empereur et prétre. Etude sur le “césaropapisme” byzantin. Paris:
Gallimard.

De Certeau, M. 1990. L'invention du quotidien. 1. Arts de faire. Paris: Gallimard.

De Francesco, A. 1992. La guerra di Sicilia. 1l distretto di Caltagirone nella
rivoluzione del 1820-1821. Acireale: Bonanno.

Delille, G. 1997. Famiglia e proprietd nel Regno di Napoli (secc. xv-xix). Torino:
Einaudi.

Delille, G. 2003. Le maire et le prieur. Pouvoir central et pouvoir local en
Méditerranée occidentale (xve-xvir siécle). Rome-Paris: Ecole francaise de
Rome-Editions de 'Ecole des hautes études en sciences sociales.

Douglas, M. (a cura di) 1980. La stregoneria — Confessioni e accuse, nell analisi di
storici e antropologi. Torino: Einaudi.

Fabian, J. 1996. Remembering the Present: Painting and Popular History in Zaire.
Berkeley (cA): University of California Press.

Fabre, D. 1986. L'ethnologue et ses sources. Terrain, 7: 3-13.

Fabre, D. 1989. “Le symbolisme en questions”, in L'autre et le semblable. Regards
sur l'ethnologie des sociétés contemporaines, a cura di M. Segalen, pp. 61-79.
Paris: Presses du Centre nationale de la recherche scientifique.

113



BERARDINO PALUMBO

Faeta, F. 2011. Le ragioni dello sguardo. Pratiche dell’osservazione, della
rappresentazione e della memoria. Torino: Bollati Boringhieri

Faubion, J. 1993. History in Anthropology. Annual Review of Anthropology, 22:
35-54.

Faubion, J. 1995. Modern Greek Lessons. A Primer in Historical Constructivism.
Princeton (N): Princeton University Press.

Fine, A. 1994. Parrains, Marraines, La parenté spirituelle en Europe. Paris:
Fayard.

Fiume, G. (a cura di) 2000. I/ santo patrono e la citta. Venezia: Marsilio.

Foti, L. R., Gallo, F. & L. Scalisi 2003. “Guerre di Santi” nella Provincia di Catania.
Catania: Biblioteca della Provincia Regionale di Catania.

Freedberg, D. 1989. The Power of Images. Studies in the History and Theory of
Response. Chicago-London: University of Chicago Press.

Friedman, J. 1988. No History is an Island. Critigue of Anthropology, viu, 3:
7-39.

Friedrich, P. 1986. The Princes of Naranja. An Essay in Anthrobistorical Method.
Austin (1x): University of Texas Press.

Gallo, F. 1999. “Guerra di santi, guerra di uomini. Conflitti socio-politici e religiosi
a Vizzini (Sicilia) (1693-1820)”, in Mélanges de I'Ecole francaise de Rome. Italie
et Méditerranée, T. 111, 2: 883-932.

Geertz, C. 1973a. “Ritual and Social Change: a Javanese Example”, in The
Interpretation of Cultures, pp. 142-69. New York: Basic Books.

Giarrizzo, G. 1986. Catania. Roma-Bari: Laterza.

Giesey, R. E. 1987. Cérémonial et puissance souveraine. France, XV¢-XVIF siecles.
Paris: Armand Colin.

Ginzburg, C. 1966. [ benandanti. Stregoneria e culti agrari tra Cinguecento e
Seicento. Torino: Einaudi.

Ginzburg, C. 1972. “Folklore, magia, religione”, in Storia d’ltalia. 1. I Caratteri
originali, pp. 6o1-71. Torino: Einaudi.

Ginzburg, C. 1976. Il formaggio e i vermi. Il cosmo di un mugnaio del ‘soo. Torino:
Einaudi.

Ginzburg, C. 1989. Storia notturna. Una decifrazione del sabba. Torino: Einaudi.

Ginzburg, C. 1998. Occhiacci di legno. Nove riflessioni sulla distanza. Milano:
Feltrinelli.

Grendi, E. 1995. Ripensare la microstoria?. Quaderni storici, 86: 539-49.

Gruau, M. 1999. L'homme rituel. Anthropologie du rituel catholique francais. Paris:
Métaille.

Gruzinski, S. 1991. La guerra delle immagini. Da Cristoforo Colombo a Blade
Runner. Milano: Sugarco.

Gruzinski, S. 1994. La colonizzazione dell’immaginario. Societd indigene e
occidentalizzazione nel Messico spagnolo. Torino: Einaudi.

Gruzinski, S. 1996. “La Féte-Dieu a Mexico au temps de la Nouvelle-Espagne”,
in Le Corps de Dieu en Fétes, a cura di A. Molinié, pp. 137-57. Paris: Editions
du Cerf.

Handelman, D. & L. Shamgar Handelman 1990. “Shaping Time: The Choice of
the National Emblem of Israel”, in Culture Through Time. Anthropological

114



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

Approaches, a cura di E. Ohnuki-Tierney, pp. 193-226. Stanford (ca): Stanford
University Press.

Hartog, F. 2003. Des régimes d’bistoricité: Présentisme et expériences du temps.
Paris: Editions du Seuil.

Hastrup, K. 1985. Culture and History in Medieval Iceland: An Anthropological
Analysis of Structure and Change. Oxford: Oxford University Press.

Hastrup, K. 1990. Nature and Policy in Iceland 1400-1800: An Anthropological
Analysis of History and Mentality. Oxford: Oxford University Press.

Hastrup, K. (a cura di) 1992. Other Histories. New York-London: Routledge.

Hauschild, T. 1992. “Making history in southern Italy”, in Other Histories, a cura
di K. Hastrup, pp. 29-44. New York-London: Routledge.

Hertz, R. 1994. “San Besso. Studio di un culto alpestre”, in La preminenza della
destra, e altri saggi, pp. 165-216. Torino: Einaudi.

Herzfeld, M. 1991. A Place in History: Social and Monumental Time in a Cretan
Town. Princeton (NJ): Princeton University Press.

Herzfeld, M. 1997. Cultural Intimacy. Social Poetics in the Nation-State. New York-
London: Routledge.

Herzfeld, M. 2001. Anthropology: Theoretical Practice in Culture and Society.
London: Wiley Blackwell.

Houseman, M. & C. Severi 1994. Naven ou le donner d voir. Essai d’interpretation
de laction rituelle. Paris: Editions de la Maison de sciences de ’homme.
Humphrey, C. & J. Laidlaw 1994. The Archetipal Actions of Ritual. Oxford:

Clarendon Press.

Tachello, E. 2000. Immagini della citta. Idee della citta. Citta nella Sicilia (xvii-xix
secolo). Catania: Giuseppe Maimone Editore.

TIachello, E. & A. Signorelli 1987. “Borghesie urbane dell’Ottocento”, in Storia
d’ltalia dall’'unita ad oggi. La Sicilia, a cura di Aymard, M. & G. Giarrizzo, pp.
87-155. Torino: Einaudi.

Kantorowicz, E. H. 1989. I due corpi del re. L'idea di regalita nella teologia politica
medievale. Torino: Einaudi.

Kelly, J. D. & M. Kaplan 1990. History, Structure, and Ritual. Annual Review of
Anthropology, 19: 119-50.

Kertzer, D. 1981. Comunisti e cattolici. Milano: Franco Angeli.

Kertzer, D. 1989. Ritz e simboli del potere. Roma-Bari: Laterza.

Kertzer, D. 1998. Politics and Symbols: The Italian Communist Party and the Fall of
Communism. New Haven (cT): Yale University Press.

Kretch, S. 1991. The State of Ethnohistory. Annual Review of Anthropology, 20:
345-75.

Kilani, M. 1992. La costruction de la mémorre. Le lignage et la sainteté dans ['Oasis
d’El Kasar. Labor et Fides: Genéve.

LaBruna, A. (a cura di) 2007. Salvatore Majorana Calatabiano. Economista Politico.
Caltanissetta-Roma: Salvatore Sciascia Editore.

Laidlaw, J. 2007. “A Well-Disposed Social Anthropologist’s Problems with the
Cognitive Science of Religion“, in Religion, Anthropology, and Cognitive
Science, a cura di Harvey Whitehouse, H. & J. Laidlaw, pp. 211-46. Durham
(Nc): Caroline Academic Press.

115



BERARDINO PALUMBO

Levi, G. 1990. Il piccolo, il grande e il piccolo. Meridiana, 10: 211-34.

Lévi-Strauss, C. 1979. I/ pensiero selvaggio. Milano: il Saggiatore.

Lincoln, B. 1989. Discourse and the Construction of Society. Comparative Studies
of Myth, Ritual, and Classification. New York-Oxford: Oxford University
Press.

Lison Tolosana, C. 1991. La imagen del Rey. Monarquia, realeza y poder ritual en la
Casa de los Austrias. Madrid: Espasa-Calpe.

Lortart-Jacob, B. 1996. Canti di Passione. Lucca: Libreria Musicale Italiana.

Luzzatto, S. 1998. I/ corpo del duce. Torino, Einaudi.

Majorana, G. 1919. Vincenzo Natale e i suoi tempi. Catania: Officine Grafiche
Giannotta.

Majorana, B. 2002. Une pastorale spectaculaire. Missions et missionnaires jésuites
en italie (xvie-xvine siecle). Annales. Histoire, Sciences Sociales, 57, 2: 297-320.

Maravall, J. A. 1985. La cultura del barocco. Bologna: il Mulino.

Martin, L. H. 2004. “Towards a scientific history of religion”, in Theorizing
Religions Past: Archaeology, History, and Cognition, ed. by Whitehouse, H. &
L. H. Martin, pp. 7-14. Walnut Creek (ca): AltaMira Press.

McCaskie, T. 1995. State and Society in Pre-Colonial Asante. Cambridge: Cambridge
University Press.

Merle, I. & M. Naepels (eds.) 2003. Les rivages du temps. Histoire et anthropologie
du Pacifique. Paris: L'Harmattan.

Mintz, S. W. & E. R. Wolf 1989. Reply to Michael Taussig. Critzque of Anthropology,
IX, T: 25-3L

Moe, N. 2004. Un paradiso abitato da diavoli. Identita meridionale e immagini del
Mezzogiorno. Napoli: L'ancora del Mediterraneo.

Molinié, A. (s.d.d.) 1996. Le Corps de Dieu en Fétes. Paris: Editions du Cerf.

Monter, W. 1987. Riti, mitologia e magia in Europa all'inizio dell’ eta moderna.
Bologna: il Mulino.

Moore, E S. 1987. Explaining the Present: Theoretical Dilemmas in Processual
Ethnography. American Ethnologist, 14, 4: 727-36.

Muir, E. 1984. I/ rituale civico a Venezia nel Rinascimento. Roma: Il Veltro
Editrice.

Muir, E. 2000. Rtz e rituali nell’ Europa moderna. Firenze: La Nuova Italia.

Naepels, M. 2010. Anthropologie et histoire: de I'autre c6té du miroir disciplinaire.
Annales Histoire, Sciences Sociales, 65, 4: 873-84.

Niola, M. 1995. Sui palchi delle stelle. Napol, il sacro, la scena. Roma: Meltemi.

Obeyesekere, G. 1992. The apotheosis of Captain Cook: European mythmaking in
the Pacific. Princeton (NJ)-Honolulu (11): Princeton University Press-Bishop
Museum Press.

O’Brien, J. & W. Roseberry 1991. Golden Ages, Dark Ages: Imagining the Past in
Anthropology and History. Oxford-Berkeley-London: University of California
Press.

Ohnuki-Tierney, E. 1987. The Monkey as Mirror: Symbolic Transformations in
Japanese History and Ritual. Princeton (N): Princeton University Press.

Ohnuki-Tierney, E. (ed.) 1990. Culture Through Time. Anthropological Approaches.
Stanford (cA): Stanford University Press.

116



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

Ohnuki-Tierney, E. 1995. Structure, Event and Historical Metaphor. Journal of the
Royal Anthropological institute, 30, 2: 1-27.

Ohnuki-Tierney, E. 2002. Kamzikaze, Cherry Blossoms, and Nationalisms. Chicago:
University of Chicago Press.

Orlandi, G. 1994. “La missione popolare in eta moderna”, in Storia dell'Italia
religiosa. 2. L'Etda Moderna, a cura di De Rosa, G., Gregory, T. & A. Vauchez,
pPp- 419-52. Roma-Bari: Laterza.

Ortner, S. 1984. Theory in Anthropology Since the Sixties. Comzparative Studies in
Society and History, 26, 1: 126-66.

Ortner, S. 1989. High Religion. A Cultural and Political History of Sherpa Buddhbism.
Princeton (NJ): Princeton University Press.

Ortner, S. 1990. “Patterns of History: Cultural Schemas in the Foundings of Sherpa
Religious Institutions”, in Culture Through Time. Anthropological Approaches,
ed. by Ohnuki-Tierney, pp. 57-93. Stanford (cA): Stanford University Press.

Palazzolo, A. M. 2003. I Majorana: un’ipotesi di ricerca. Catania: Prova
d’Autore.

Palazzolo, M. 1. 1975. Intellettuali e giornalismo nella Sicilia preunitaria. Catania:
Societa di Storia Patria per la Sicilia Orientale.

Palumbo, B. 1992. Immagini del mondo. Dilemmi e dialoghi su antropologia,
storia e potere nell’antropologia statunitense contemporanea. Meridiana, 1s:
109-40.

Palumbo, B. 1996. “Prima del dialogo”, in Tra memoria e storia. Ricerche su una
comunita siciliana, a cura di F. Benigno, pp. 17-29. Catania: Maimone.

Palumbo, B. 1997. Retoriche della storia e conflitti di identita in una citta della
Sicilia. Meridiana 30: 135-68.

Palumbo, B. 2000a. “‘Fuoco di devozione e politiche inquietudini’. Cerimonialita,
potere e politica in un centro della Sicilia orientale”, in La forza dei simboli.
Studi sulla religiosita popolare. Atti del Convegno “La forza dei simboli”,
Palermo 16-17 ottobre 1999, a cura di Buttitta, I. E. & R. Perricone, pp. 237-81.
Palermo: Folkstudio.

Palumbo, B. 2000b. Religione, politica e poetiche dello spazio-tempo in una citta
della Sicilia orientale. Archivio di Etnografia, 11, 2: 5-34.

Palumbo, B. 2000c. “Castelli, baroni e altre storie. Etnografia della storia
in un centro della Sicilia orientale”, in Antropologia delle tradizion:
intellettuali: La Francia e I'ltalia, a cura di Izard, M. & F. Viti, pp. 146-71.
Roma: cisu.

Palumbo, B. 2000d. “Poétique de I'histoire et de I'identité dans une ville de
la Sicile orientale”, in Domestiquer I'bistoire. Ethnologie des monuments
historiques, éd. par D. Fabre, pp. 33-54. Paris: Editions de la Maison de
sciences de 'homme.

Palumbo, B. 2001a. Faire et défaire les monuments: pour une ethnographie des
histoires des églises de Catalfaro, Sicile orientale. Terrain, 36: 97-112.

Palumbo, B. 2001b. The Social Life of Local Museums. Journal of Modern Italian
Studies 6, 1: 19-37.

Palumbo, B. 2002. “Questa Madonna ha la memoria lunga. Poetiche e politiche
dello spazio/tempo rituale in una comunita siciliana”, in Tenzpo sacro, tenpo

1y



BERARDINO PALUMBO

profano, a cura di Di Salvo, L. & A. Sindoni, pp. 197-221. Rubbettino: Soveria
Mannelli.

Palumbo, B. 2003. L'Unesco e il campanile. Antropologia, politica e beni culturali in
Sicilia orientale. Roma: Meltemi.

Palumbo, B. 2004. The War of the Saints: Religion, Politics, and the Poetics of
Time in a Sicilian Town. Comparative Studies in Society and History, 46, 1
434.

Palumbo, B. 2006. “Scuola, scala, appartenenza. Problemi di identita tra storia e
antropologia”, in Grochi di scala. La microstoria alla prova dell’esperienza, a
cura di J. Revel, pp. 251-300. Roma: Viella.

Palumbo, B. 2009. Politiche dell’inquietudine. Passioni, feste e poteri in Sicilia.
Firenze: Le Lettere.

Petrarca, V. 1988. Di Santa Rosalia, vergine palermitana. Palermo: Sellerio.

Perrot, C-H. 1982. Les Anyi-Ndenye et le pouvoir aux 18 et 19 siecles. Paris-
Abidjan: Publications de la Sorbonne Publications CEDA.

Pitre, G. 1978 (1900). Feste patronali in Sicilia. Biblioteca delle tradizioni popolari
siciliane, XX1 (ristampa anastatica). Palermo: Il Vespro.

Porciani, . 1997. La festa della nazione. Rappresentazione dello stato e spazi sociali
nell'ltalia unita. Bologna: il Mulino.

Prosperi, A. 1994. “Riforma cattolica, Controriforma, disciplinamento sociale”, in
Storia dell’Italia religiosa. 2. L'Eta Moderna, a cura di De Rosa, G., Gregory, T.
& A. Vauchez, pp. 3-48. Roma-Bari: Laterza.

Prosperi, A. 1996. Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, missionari.
Torino: Einaudi.

Pyysidinen, I. 2006. Memories: Religion and Cultural Transmission. Anthropological
Quarterly, 79, 2: 341-53.

Rebel, H. 1989a. Cultural Hegemony and Class Experience: a Critical Reading
of Recent Ethnological-Historical Approaches. 1. American Ethnologist, 16,
I: 117-36.

Rebel, H. 1989b. Cultural Hegemony and Class Experience: a Critical Reading
of Recent Ethnological-Historical Approaches. 2. American Ethnologist, 16,
2: 350-65.

Reddy, W. M. 1992. Postmodernism and the Public Sphere: Implications for an
Historical Ethnography. Cultural Anthropology, 7, 2: 135-68.

Remotti, F. 1993. Luoghi e corpi. Antropologia dello spazio del tempo e del potere.
Torino: Bollati Boringhieri.

Renda, F 1984. Storia della Sicilia dal 1860 al 1970. 1. I caratteri originari e gli anni
dell’unificazione italiana. Palermo: Sellerio.

Renda, F. 1987. Storia della Sicilia dal 1860 al 1970. 11. Dalla caduta della Destra al
fascismo. Palermo: Sellerio.

Renda, E 1987. Storia della Sicilia dal 1860 al 1970. 1. Dall’occupazione militare
alleata al centrosinistra. Palermo: Sellerio.

Romeo, R. 1970. I/ Risorgimento in Sicilia. Bari: Laterza.

Rosaldo, R. 1980. llongot headhunting, 1883-1974: A Study in Society and History.
Stanford (cA): Stanford University Press.

Roseberry, W. 1988. Political Economy. Annual Review of Anthropology, 17: 161-8s.

118



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

Roseberry, W. 1989. Anthropologies and Histories: Essays in Culture, History, and
Political Economy. New Brunswick-London: Rutgers University Press.

Rota, G. 1992. “Emanuele Rossi e Vincenzo Natale. Nuovi documenti”, Archivio
Storico per la Sicilia Orientale. LXXXVII, I-1IT: 195-214.

Sahlins, M. 1983. Other Times, Other Customs: The Anthropology of History.
American Anthropologist, 8s, 3: 517-44.

Sahlins, M. 198s. Island of History. Chicago: University of Chicago Press.

Sahlins, M. 1988. No History is an Island. Reply to Friedman. Critique of
Anthropology, Vi1, 3: 41-51.

Sahlins, M. 1990. “The Political Economy of Grandeur in Hawaii from 1810
to 1850”, in Culture Through Time. Anthropological Approaches, ed. by E.
Ohnuki-Tierney, pp. 26-56. Stanford (ca): Stanford University Press,.

Sahlins, M. 1992. Storie d’altri. Napoli: Guida.

Sahlins, M. 1995. How “Natives” think: About Captain Cook, for example. Chicago:
University of Chicago Press.

Sallmann, J. M. 1994. Naples et ses saints a [’dge baroque: 1540-1750. Paris: PUF.

Santuccio, S. 1999. Conflitti giurisdizionali e potere locale a Siracusa. Palermo-
Siracusa: Arnaldo Lombardi Editore.

Scalisi, L. 1996. “I numeri di una storia”, in Tra memoria e storia. Ricerche su di
una comunita siciliana: Militello in Val di Catania, a cura di F. Benigno, pp.
31-72. Catania: Giuseppe Maimone Editore.

Scalisi, L. 2001. A7 piedi dell’altare. Politica e conflitto religioso nella Sicilia d’eta
moderna. Roma: Donzelli.

Schneider, J. & P. Schneider 1989. Classi sociali, economia e politica in Sicilia.
Soveria Mannelli: Rubbettino.

Severi, C. 1993 La memoria rituale. Follia e immagine del Bianco in una tradizione
sciamanica amerindiana. Firenze: La Nuova Italia.

Severi, C. 2002. Memory, reflexivity and belief. Reflection on the ritual use of
language. Social Anthropology, 10, 1-2: 23-40.

Severi, C. 2004. I/ percorso e la voce. Un’antropologia della memoria. Torino:
Einaudi.

Shryoch, A. 1997. Nationalism and the Genealogical Imagination. Oral History and
Textual Authority in Tribal Jordan. Berkeley (cA)-Los Angeles: University of
California Press.

Signorelli, A. 1999. Tra ceto e censo. Studi sulle élites urbane nella Sicilia
dell’Ottocento. Milano: Franco Angeli.

Tak, H. 2000. South Italian Festival. A Local History of Ritual and Change.
Amsterdam: Amsterdam University Press.

Taussig, M. 1980. The Devil and Commodity Fetishism in South America. Chapel
Hill: University of North Carolina Press.

Taussig, M. 1987. Shamanism, Colonialism and the Wild Man: A Study in Terror
and Healing. Chicago: University of Chicago Press.

Taussig, M. 1989. History as Commodity. In Some Recent American
(Anthropological) Literature. Critique of Anthropology, 1X, 1: 7-23.

Terray, E. 1995. Une histoire du royaume abron du Gyaman des origines d la conquéte
coloniale. Paris: Karthala.

119



BERARDINO PALUMBO

Thomas, K. 1971. Religion and the Decline of Magic: Studies in Popular Beliefs
in Sixteenth and Seventeenth-Century England. London: Weidenfeld &
Nicolson.

Torre, A. 1995. Il consumo di devozioni. Religione e comuniti nelle campagne
dell’ Ancien Régime. Nenezia: Marsilio.

Torre, A. 2011. Luoghi. La produzione di localita in etd moderna e contemporanea.
Roma: Donzelli.

Trexler, R. C. 1991. Public Life in Renaissance Florence. Ithaca (NY)-London:
Cornell University Press.

Viazzo, P. 2000. Introduzione all’ antropologia storica. Roma-Bari: Laterza.

Visceglia, M. A. 2002. La cittd rituale. Roma e le sue cerimonie in eti moderna.
Roma: Viella.

Visceglia, M. A. & C. Brice (éds.) 1997. Cérémoniel et rituel @ Rome (Xvi‘-xix‘
siécle). Rome: Ecole francaise de Rome.

Vovelle, M. 1976. Les métamorphoses de la féte en Provence de 1750 d 1820. Paris:
Aubier-Flammarion.

Wachtel, N. 1990. Le retour des ancétres. Les Indiens Urus de Bolivie, xx¢-XvI° siecle.
Essai d’histoire régressive. Paris: Gallimard.

Webster, S. 1989. Some History of Social Theory in Sahlins’s Structuralis Cultural
History. Critique of Anthropology, 1%, 3: 31-58.

Whitehouse, H. 2000. Arguments and Icons: Divergent Modes of Religiosity.
Oxford: University of Oxford Press.

Whitehouse, H. 2007. “Towards an Integration of Ethnography, History and
the Cognitive Science of Religion”, in Religion, anthropology, and cognitive
science, ed. by Whitehouse, H. & J. Laidlaw, pp. 247-80. Durham (NC):
Caroline Academic Press.

Whitehouse, H. & J. Laidlaw (eds.) 2004. Ritual and Memory: Toward a
Comparative Anthropology of Religion. Walnut Creek (ca): AltaMira Press.

Whitehouse, H. & L. H. Martin (eds.) 2004. Theorizing Religions Past: Archaeology,
History, and Cognition. Walnut Creek (ca): AltaMira Press.

Wolf, E. 1982. Europe and the People without History. Berkeley (ca): University of
California Press.

Fonti a stampa e manoscritte
(in ordine cronologico)

1811 Rejna, C. Memoria Storica sulle scandalose questioni intese nell' epoca del
divieto della festivita di Maria SS. sotto il titolo della Stella nella chiesa della
Concezione. Biblioteca Comunale di Militello, Fondo Antico, Manoscritto.

1846 Anonimo. Concordato tra la Madrice chiesa unica parrocchiale del Santissimo
Salvatore Padrono e la Chiesa di Maria Santissima dell Inmacolata Concezione
di Militello Val di Noto nel 1811. Catania: Stamperia di Francesco Pastore.

1848 Vitali, V. et al. Abusi di Santa Maria nell’anno della Rivoluzione del 1848.
Archivio privato Abbotto, Memoriale manoscritto.

1850 ca. Anonimo. Brevi notizie dell’abolizione delle due Chiese... Archivio privato
Abbotto, Manoscritto.

120



RITO, STORIA, GIURISDIZIONE E MEMORIA

1856 Majorana Calatabiano, S. Elogio funebre del Parroco Giacinto Baldanza di
Militello. Palermo: Stamperia Pagano e Piola.

1856 Anonimo (Dr. don Vitale Vitali). L'Orator bugiardo. Catania: Tipografia
dell’Ospizio di Beneficenza.

1859 Anonimo. Documenti in giustificazione d'uno scritto pel fu Parroco Baldanza di
Militello. Catania: Stamperia di Pietro Giuntini.

1873 Anonimo. La quistione religiosa in Militello Val di Catania. Catania: Diocesi
di Caltagirone-Tipografia di Eugenio Coco.

1874. Sacra Congregatione Concilii sive R.PD. Giannelli Resolutionis Unionis vel
Dismembrationis Paroeciae Pro RR.DD. Stellario Jatrini et alii. Roma: Typis
Fratruum Pallotta.

1875. Sacra Congregatione Concilii sive R.P.D. Jacobo Cattani Archiep. Anycyran.
Secretario. Resolutionis Unionis vel Dismembrationis Paroeciae Pro Matrice
Ecclesia SS.mi Salvatoris. Roma: Tipografia Battisti.

1901 Bonamico, M. Archivio privato Abbotto, Manoscritto.

1910 De Bono, Damaso Pio. Una data dolorosa. Ringraziamenti e moniti. Lettera
Pastorale. Caltagirone: Tipografia Giuseppe Sciuto.

1957 Anonimo. Cronistoria dei fatti avvenuti a Catalfaro '8 settembre 1957 per la
festa della Madonna della Stella, Archivio personale dell’autore, dattiloscritto.

Archivio parrocchiale San Nicola, volume lite (1785-1982).

Archivio parrocchiale di Santa Maria, volume 2.

121






Riti, segni, siti

Angelo Torre

Universita del Piemonte Orientale

Lanalisi del rituale ha rappresentato una conquista della ricerca storica
della seconda meta del xx secolo, e ha aperto nuove fasi nello studio delle
forme culturali ed espressive delle societa del passato. Nonostante la mol-
teplicita degli approcci suggeriti dalla discussione antropologica sul ritua-
le, gli storici si sono limitati a praticare, salvo rarissime eccezioni, un “con-
sumo di antropologia”, utilizzando cio¢ le proposte elaborate nel vicino
ambito disciplinare’. Cosi, ad esempio, seguendo gli echi di discussioni
antropologiche, gli storici hanno imboccato direzioni di ricerca che vanno
soprattutto nel senso della decontestualizzazione della dimensione rituale.
Cerchero invece di mostrare come le importanti svolte della storiografia
giuridica che hanno caratterizzato I'ultimo quindicennio del Novecento
consentano di arricchire in modo concreto le prospettive metodologiche
di analisi del rituale.

Gli storici hanno adottato di volta in volta i diversi approcci al ri-
tuale elaborati dagli antropologi, un po’ seguendo le regole del mercato
accademico, un po’ usando la teoria che sembrava adattarsi meglio ai
propri casi di studio. Ne ¢ un esempio il rispolvero di Van Gennep — a
partire dalla fine degli anni Sessanta — per lo studio della cristianita
tradizionale in termini di cultura popolare (Van Gennep 1969; Belmont
1978; Foster & Ranum 1982; Muir 1981, 1997). Ma ¢ il caso anche del ri-
corso, di poco successivo, all’interpretazione teatrale e a quella strategi-
ca del rituale: questi due approcci segnano autori quali Natalie Zemon
Davis (1975) e Richard C. Trexler (1980), che hanno senza alcun dubbio
esercitato un’influenza grandissima sullo studio storico dei rituali, sia
pure con ruoli diversi. La prima ¢ responsabile di una interpretazione
sociale libera da meccanicismi di ogni sorta: i protagonisti del rituale
sono corpi sociali documentati che danno espressione a forme di strati-

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 123-136

123



ANGELO TORRE

ficazione sociale inedite e specifiche (diversamente dall’interpretazione
del rituale in termini di socialita che caratterizza la lettura economi-
co-sociale di Maurice Agulhon 1968). Richard Trexler (1980), invece,
¢ stato lentamente dimenticato dal mercato accademico, ma é I'autore
della piti ambiziosa utilizzazione del rituale come categoria interpreta-
tiva centrale di una formazione sociale e politica, una valenza di fatto
rifiutata dagli storici e severamente giudicata dall’antropologia sociale
e culturale coeva. La svolta interpretativa ha poi accreditato una lettura
del rituale in termini puramente simbolici, e ha avuto una larga eco
soprattutto nella cosiddetta scuola neocerimonialista nordamericana,
che si ¢ dedicata all’analisi delle istituzioni monarchiche, in particola-
re, anche se non esclusivamente, francesi (Ginsey 1987; Ruiz 1985, 2012;
Hanley 1983; Bertelli & Grifo 1985).

La microstoria italiana, da parte sua, ha utilizzato altri due approc-
ci: quello transazionale, soprattutto nei lavori pit vicini alla storia sociale
(Levi 1985a), e quello strutturalista, in quelli pitl vicini alla storia culturale.
Un approccio morfologico al rituale, adottato sia da Grendi negli anni
Sessanta e Ottanta (1965, 1982), sia da Ginzburg negli anni Ottanta (2008)
(non ¢& chiaro se dietro I'influenza del Geertz di Formzs and Variations),
non ha finora suscitato le riflessioni che meriterebbe. Inoltre ¢ finora man-
cata una attenzione analitica per le interpretazioni sociali e giuridiche del
rituale, quale ad esempio quella proposta da Edward P. Thompson negli
anni Settanta (Bushaway 1982; Torre 2011).

Piu in generale, tuttavia, e in un’accezione forse meno sensibile alla
discussione teoretica, la dimensione rituale ¢ oggi un oggetto molto prati-
cato dagli studi storici, sia pure con prospettive molto diverse tra loro. Si
va dallo studio dell’organizzazione della corte papale, sulla nobilta roma-
na e in particolare sul ruolo dei riti e delle cerimonie in questo contesto,
all’'approccio comparativo a livello europeo (Visceglia 2002), allo studio
delle stratificazione temporale del rituale carnevalesco (Ciappelli 1997), a
quello, piti consueto, del rituale come rappresentazione del potere (Casini
1996), in particolare di quello delle corti e dei principi nelle societa tardo
medievali e rinascimentali, oppure come rapporto ambito per cogliere le
relazioni fra cultura popolare e cultura delle élites (Muchembled 1978;
Cabantous 2002). Infine, le discussioni riverberatesi dalla storiografia del-
le idee politiche, o della filosofia politica, hanno proposto di leggere le
manifestazioni collettive attraverso la prospettiva dello spazio pubblico,
che accentua — non so quanto consapevolmente — la dimensione di potere
dei cosiddetti “rituali secolari” (Boucheron, Offenstadt 2o011; Van Damme
2011; Falk Moore, Myerhoff 1977).

Prevale insomma la lettura del rituale come “rappresentazione” dei po-
teri e del potere (Controriforma, principe, re, corte ecc.). Resta invece as-

124



RITI, SEGNI, SITI

sente, a quanto ne so, la lettura del rituale basata sulla sua relazione con un
contesto di azione dal basso e dall’alto, o meglio come ambito circostanziato
—locale? — su cui si giocano le dinamiche dei poteri, locali e non.

La svolta interpretativista di Clifford Geertz (Torre 1987), espressa in
Deep Play (1973), ma anche e forse soprattutto in Blurred Genres (1980),
ha segnato una netta svolta teorica e metodologica che ha lasciato tracce
profonde nella lettura del rituale: mentre da un lato ha aperto una discus-
sione, viva ancora oggi, sul concetto di nativo, di esperienza sul terreno e
sul relativismo delle culture (Naepels 2010), dall’altro ha imposto un uso
metaforico del contesto®.

In tal modo I'antropologia interpretativa pare aver esercitato un’in-
fluenza molto forte, e sarei tentato di metterla in relazione con la tendenza
a un uso sempre pitt metaforico del contesto da parte degli storici. Esso ¢
molto evidente nella crescente propensione della storiografia italiana per
un approccio culturalista — evidente tanto nella politologia storica che si
ispira a Schiera (1994), quanto nelle correnti legate alla storiografia religio-
sa e politico-religiosa legata a P. Prodi e A. Prosperi.

Cerco di chiarire il senso in cui definisco metaforica questa dimensio-
ne. Il contesto che gli storici immaginano come sfondo per i rituali & una
qualche sorta di comunita. Ora, si tratta nella maggior parte dei casi di una
categoria data per scontata, che non ci si perita di verificare sul terreno —
archivistico, ma anche osservazionale. La comunita ¢ una categoria delle
scienze sociali che implica diversi gradi di solidarieta e coerenza funzionale
— e ovviamente del loro contrario, il conflitto. Se diamo per scontato che
una comunita esista, il rituale ¢ una dimensione che, per quanto la possiamo
dinamizzare analiticamente, non fa che esprimere in qualche modo una re-
alta che esiste gia di per sé. E una ridondanza (Bagnasco 1999).

Cosi, ad esempio, da un lato, la tentazione di far coincidere la co-
munita con una dimensione semplicemente amministrativa ¢ forte: il
prelievo fiscale, le forme di partecipazione politica, gli stessi archivi
locali sembrano strutturati intorno a una dimensione molto chiara. Ma
¢ sufficiente incrociare fonti diverse, ad esempio prodotte da istituzioni
diverse, come potrebbero essere le istituzioni laiche e quelle ecclesiasti-
che, per avere una restituzione contrastante di universi sociali difformi,
in ogni caso non coincidenti. Parrocchia e comune non coincidono, ma,
soprattutto, ciascuno di essi deve fronteggiare la competizione di altri
enti — organizzazioni periferiche del rituale la prima, aree di immunita
oppure di possesso multiplo il secondo. Se si accetta questo dato di
fatto — verificabile nella stragrande maggioranza dei casi — ci si accorge
che la comunita ¢ un insieme segmentato, frammentato, in ogni caso
plurale, e che esistono tecniche — rituali, giuridiche, discorsive ecc. —
per tenerla unita, cosi come per segmentarla ulteriormente (Torre 2011).

125



ANGELO TORRE

Queste tecniche connotano la vita quotidiana e festiva delle localita e
possono essere interpretate come tecniche di costruzione di comunita
locali, o, per usare una felice espressione di Arjun Appadurai (1996),
come tecniche di produzione di localita.

Questa prospettiva di analisi appare particolarmente suggestiva e
promettente. Appadurai invita a “rileggere I'archivio etnografico”, cioe
a ricollocare il rituale e le sue descrizioni etnografiche sette, otto e no-
vecentesche nei processi di produzione di localita, nei quali paiono aver
giocato il ruolo di legittimazione, giurisdizione e genesi di spazi a statuto
specifico. Questo approccio, in particolare, invita a riconsiderare la nozio-
ne di contesto e a qualificarla non come un modello — o come un insieme
di modelli — di relazioni sociali, ma come azioni che generano un contesto
capace di legittimare ’azione (Torre 2011). Si tratta, evidentemente, di un
approccio non immune da rischi di tautologia: 'azione osservata in chiave
di legittimazione costituisce un elemento di legittimazione anche per I’os-
servatore. Una riflessione avviata in questa direzione dall’Association of
Social Anthropologists negli anni Novanta non mi pare aver inciso sulla
cultura storiografica (Strathern 1995). D’altro canto, le riflessioni di James
Clifford (1983) sull’autorita etnografica sono state poco recepite nelle loro
implicazioni metodologiche in favore di un uso non strumentale del con-
testo da parte delle scienze umane in generale.

Gli storici hanno prestato poca attenzione alle discussioni teoriche sul
rituale dell’antropologia della seconda meta del Novecento (Goody 1977;
Gluckman 1975; Firth 1977). Lattenzione all’approccio interpretativista
sembra un’eccezione (riferimenti in Torre 1987), al punto di aver un po’
oscurato sviluppi in direzioni differenti.

Negli ultimi decenni 'analisi del rituale si & spostata dalla drammatur-
gia alla ermeneutica e alla comunicazione. Ancora negli anni Settanta Vic-
tor Turner insisteva sul fatto che il rituale mostrava la drammatizzazione,
o rappresentazione di entita concettuali preesistenti (ruoli ecc.) (Turner
1969; Paul 1974)%. Egli si esponeva alla critica di sostanzialismo da parte di
Clifford Geertz, secondo il quale la prospettiva di analisi si sarebbe dovu-
ta centrare sulla decifrazione o interpretazione di cio che viene detto (o
fatto) (Geertz 1980: 19-35)*. Una terza direzione di analisi insisteva invece
negli stessi anni sulla natura comunicativa del rituale che emerge dalla sua
dimensione “performativa”: cioé come insieme interpretativo e pragmati-
co (Tambiah 1979).

Queste nuove interpretazioni del rituale sono assai controverse per
i loro legami con il “cultural turn” degli anni Settanta-Ottanta del No-
vecento (Michaels e al. 2010). Dopo una fase dominata dalla critica di
matrice decostruzionistica del rituale, essa sembra rivolgersi oggi verso le
sue componenti pragmatiche. In questo quadro teorico, alcune riflessioni

126



RITI, SEGNI, SITI

condotte in ambito sociologico, storico e storico-giuridico offrono a mio
giudizio spunti di notevole rilievo analitico.

Mi riferisco alle discussioni avviate da Tambiah sulla dimensione per-
formativa del rituale (1979), le implicazioni dell’analisi decostruzionista di
Derrida per un approccio al rituale in quanto azione dotata di potere, e
soprattutto le riflessioni di Bourdieu (1972) sulla pratica. Nel loro insieme,
queste indicazioni sembrano disegnare un “ritorno all’azione” capace a
sua volta di influenzare gli studi storici sul rituale (Ortner 1984).

La riflessione sulla teoria dell’azione ha poi consentito di precisare la
specificita del rituale. Si & in particolare tentato di identificare una spe-
cifica “azione rituale”: questa possiede aspetti dell’azione intenzionale,
ma non chiama in causa la capacita e la volonta strategica dell’individuo,
poiché si esplica in una dimensione collettiva e normativa. Si & percid de-
finita tale azione come “committed” cio¢ dedicata: un’accezione che ha il
merito di coglierne la valenza precisa, sintetizzata di solito nella formula:
“how to get it right”(Humphrey, Laidlaw 1994).

La nostra conoscenza della natura pragmatica del rituale si ¢ poi arric-
chita grazie all’adozione di una lettura del potere come dimensione non
separabile, in generale, da quella delle azioni (Foucault 1980). Tale lettura
ha condotto alla formulazione del concetto di ritualizzazione come strate-
gia di costituzione delle relazioni di potere (Bell 1992: 197-224). La ritua-
lizzazione ¢ osservabile attraverso la differenziazione di una serie di azioni
(attraverso la specificita di spazi, periodicita, codici di comunicazione,
personale, oggetti, etc. in cui si sviluppano), e attraverso il privilegiamento
di particolari attivita. Si definiscono cosi dei “modi di fare” che implica-
no dinamiche del corpo sociale e attribuiscono potere agli attori. Questo
approccio consente di cogliere la duplicita del rituale: esso esprime allo
stesso tempo dominazione e consenso. Le dimensioni della partecipazio-
ne, dell’oggettivazione (uso) e della personificazione sono negoziabili. La
ritualizzazione da potere a chi controlla il rito, ma allo stesso tempo gli
pone limiti e vincoli; domina i partecipanti ma in forme che prevedono la
negoziazione della partecipazione stessa e, al limite, la resistenza.

Si ¢ in tal modo riconosciuta alla dimensione rituale una capacita dina-
mica di natura endogena, che le tradizioni intellettuali precedenti identi-
ficavano invece, come abbiamo visto, e con la parziale eccezione di Victor
Turner, al suo esterno, tanto nella societa quanto nei modelli culturali.
Questo tentativo diventa evidente se si considerano gli sforzi compiuti per
definire il rituale come “azione significativa”, sia nel senso di un’azione
dotata di significato, sia in quello di linguaggio che agisce con operazioni
specifiche (soprattutto, attraverso la mediazione del corpo). Essenziale in
questo approccio ¢ la caratteristica del rituale di essere “iterabile”, cioé
uguale e diverso allo stesso tempo. Cio significa che il rituale & si svolge in

127



ANGELO TORRE

un contesto, ma & capace a sua volta di creare contesti: una caratteristica
costitutiva della dimensione performativa ¢ infatti quella di “costituire”
una realta.

Sulla base di questa elaborazione si ¢ rovesciata la rilevanza della
dimensione del significato e del contesto nel rituale. La separazione e
la specializzazione delle pratiche che la ritualizzazione esige, generano
relazioni e soggetti (Hollywood 2002). 1l rituale ¢ composto di azio-
ni che generano significati in contesti specifici di altre azioni e altri
discorsi; le azioni “generano” gli esecutori, poiché li legittimano, e la
ripetizione (iterativita) del rituale genera soggettivita e relazioni reci-
proche. L'importanza del rituale sta nel farlo (Torre 2007): le pratiche e
i rituali corporei costruiscono ’habitus. In tal modo rendono possibile
una ripetizione che ¢ in realta basata sull'improvvisazione, cio¢ su in-
terpretazioni del contesto che rendono possibili sia la dominazione che
la resistenza. Si potrebbe forse dire che si tratta di una duplicita in cui
si traduce la natura contestuale della sua generalitas.

Queste considerazioni sono particolarmente importanti per lo stu-
dio dei rituali come strumenti di potere e consenso. Esse comportano
una critica esplicita ai tentativi di leggere la pratica attraverso la ripe-
tizione e di allocare I’habitus in una sfera autorevole esterna all’azione
stessa, che hanno dominato I'ultimo quarto del secolo scorso (Bourdieu
1991: 190; Hollywood 2002: 98-9). Tali critiche insistono cosi sui conte-
nuti legittimanti dell’azione: questi andrebbero percid accostati alla sua
natura significativa e comunicativa. Grazie alla nozione di giustificazio-
ne, Luc Boltanski e Laurent Thévenot (1991) sono riusciti a riconoscere
azioni — diffuse e puntiformi — di certificazione da parte degli attori so-
ciali della legittimita della loro condotta individuale. L'azione di legitti-
mazione del potere avviene in tutti gli attori e a tutti i livelli, e si fonda
sul nesso che si viene a creare tra legittimita e rivendicazione: I’azione
giustificativa, in particolare in situazioni di incertezza, in momenti di
messa in discussione e di critica, funge da dispositivo che consente ai
soggetti di “crescere in generalita” e, in tal modo, di costruire la propria
legittimita (Boltanski, Thévenot 1991).

Lesistenza di questo dispositivo legittimante consente di capire le
profonde e persistenti valenze giuridiche possedute dal rituale, e ad esso
attribuite. Si tratta di indicazioni particolarmente importanti per 1’analisi
storica. La storia del diritto, in particolare del diritto comune, riconosce
ormai diffusamente come le azioni rappresentino i segni di particolari di-
sposizioni da parte degli attori: sono riproduzioni viventi delle regole del
gioco. Le pratiche possono percid essere considerate come rivelatrici di
un quadro giuridico e culturale impregnato di contenuti fattuali: il diritto
scaturisce dalla natura delle cose. A ben guardare, tuttavia, si puo soste-

128



RITI, SEGNI, SITI

nere che il quadro giuridico delle societa tradizionali riservi piuttosto alle
pratiche una funzione fondante della norma (Cottereau 1987; Cerutti 199s;
Torre 1995b). In questa prospettiva, la dimensione cerimoniale acquista un
valore dinamico, fondativo e creativo, impossibile da cogliere con una let-
tura meramente semiologica della cultura. Nello stesso tempo, la dimensio-
ne formale dell’analisi diventa tutt'una con quella dei contenuti: i momenti
delle cerimonie sono momenti speciali, in cui si certificano dei diritti, sia
nel senso che vi si ribadiscono diritti acquisiti, sia soprattutto nel senso che
vi si affermano capacita giuridiche anche nuove e le si attribuiscono a pro-
tagonisti specifici. Questa funzione del cerimoniale come momento di cer-
tificazione dei diritti dei suoi diversi protagonisti, nutre relazioni profonde
con il mondo della pratica. Ce ne rendiamo conto non appena accettiamo
di rileggere le fonti relative alla sfera cerimoniale senza estrapolarle, come
purtroppo hanno fatto molta antropologia storica e molta storia sociale, dal-
la “serie documentaria” all'interno della quale le attestazioni si inseriscono
(Raggio 2001: 862). L'attenzione al contesto documentario fa vedere come
la nostra conoscenza delle pratiche e dei rituali dipenda dalla contestazione
delle pratiche stesse e da conflitti di giurisdizione che la contestazione in-
nesca. Queste contestazioni e questi conflitti illustrano in modo concreto il
processo in base al quale le pratiche generano diritti, e, conseguentemente,
creano le fonti.

Uno sguardo concreto alle fonti, tuttavia, sposta ancora pitl in la il
senso di queste considerazioni. Le fonti giurisdizionali sul rituale, forse
per il fatto che si occupano soprattutto di contestazioni, vertono intorno
ad azioni e oggetti: una processione ruota intorno a una serie ben precisa
di oggetti, su cui qualcuno vanta dei diritti. Cosi, un complesso di testi-
monianze che ci fa conoscere un miracolo eucaristico, oggetto di un mio
precedente lavoro, illustra in realta le caratteristiche fisiche di un calice,
di un liquido rossastro e di una cappella. Allo stesso modo, un rituale di
integrazione nella societa locale, gestito da associazioni territoriali come
le confrarie dello Spirito Santo, ruota intorno all’esistenza di case pubbli-
che, riconoscibili per le loro decorazioni specifiche dedicate alla Trinita
triandrica. Oppure ancora, la creazione di una nuova confraternita nella
citta cinquecentesca di Chieri (TO) si articola intorno al possesso di una
cappella, uno stendardo, la statua di un angelo, e altri oggetti pit difficili
da identificare (Torre 2011). Ci troviamo qui di fronte ad una dimensione
non metaforica del contesto, che gli storici e gli altri scienziati sociali han-
no quasi sempre ignorato, preferendogli dimensioni pitt “generali” (nel
senso di astratte), come appunto la comunita.

E evidente altresi che solo uno sguardo non metaforico al contesto —
uno sguardo che definirei di “terreno” — pud permettere di elaborare un
correttivo al rischio di autoreferenzialita delle letture a cui abbiamo fatto

129



ANGELO TORRE

riferimento. Ed ¢ proprio su questo piano — la discussione sull’esperienza
del terreno, cioe I'esperienza del contesto e delle possibilita analitiche che
esso offre — che lo scambio tra le due discipline & stato meno intenso.

Mi chiedo in altri termini se la discussione sulla natura del contesto,
sull’operazione di lettura della situazione in cui lo storico e I’antropologo
operano, sia pure con modalita e tecniche diverse, non possa costituire
un terreno comune di confronto: non di consumo delle acquisizioni in
campo altrui, ma di elaborazione congiunta, o quantomeno sincronica, di
consapevolezze metodologiche.

Tanto pitl che esistono terreni, molto concreti, in cui tale confronto mi
pare possibile: quello che mi pare pitt prossimo a entrambe le discipline &
quello dell’archeologia, e su questo aspetto vorrei sviluppare alcune brevi
considerazioni.

Cio a cui penso non ¢ tanto I'interlocutore tradizionale dell’antropolo-
go, in particolare statunitense, legato allo studio dei nativi nordamericani;
e neppure Ialtrettanto tradizionale interlocutore nel campo degli approc-
ci evoluzionistici della disciplina antropologica.

Piuttosto, & la sempre pit chiara dimensione di “scienza di sito” che I'ar-
cheologia, tutte le archeologie, hanno assunto con I'esaurirsi dell’approccio
processuale che ha dominato I'ultimo terzo del Novecento. Larcheologia
post-processuale & sempre piti una “scienza di sito” (Trigger 1984).

Accanto a questa inflessione contestualista, I'archeologia ha cono-
sciuto negli ultimi due decenni sviluppi degni di rilievo e direttamente
connessi al dialogo tra le scienze della societa e della cultura. Ne elenco
alcuni, senza alcuna pretesa di esaustivita.

Intanto, e soprattutto in Europa, I’archeologia ha conosciuto dinami-
che di espansione per cosi dire esogene, dovuti alla nascita e allo sviluppo
delle cosiddette “archeologie preventive”. Si tratta di un’espansione sot-
tovalutata dagli storici, ma di cui recenti esempi francesi mostrano invece
la portata innovativa. E bastato che uno dei suoi praticanti pit autorevoli,
Jean-Pierre Demoule, pubblicasse un bilancio di quindici anni di scavi,
per suscitare — almeno tra gli storici — una discussione e un interesse al-
tissimi intorno alle conclusioni innovative sul piano del “brassage” etnico
nella Francia del neolitico, sulla reale presenza delle istituzioni sociali e
politiche dell'impero romano ecc. (Demoule 2012 a e b).

Inoltre si ¢ avuta una estensione delle scienze di sito a un passato
sempre pill prossimo: I’archeologia post-medievale (“Archeologia post-
medievale”) sta tentando di costruire un proprio spazio di analisi, mentre
I'archeologia industriale sta cercando di costruire un approccio che non
ne riduca lo studio alla pura storia dell’edificato industriale, ma vi ricom-
prenda lo studio delle produzioni, in tutta la loro complessita tecnologica
e territoriale. Entrambe queste nuove accezioni dell’archeologia rappre-

130



RITI, SEGNI, SITI

sentano ormai acquisizioni della disciplina che la avvicinano sempre di
pit alla storia.

Ancora, il crescente interesse per la cultura materiale manifestato dalla
ricerca storica € finora andato nella direzione di una analisi “culturale”
degli oggetti (Orlin 2000). E possibile invece rileggere I'operato e le ac-
quisizioni dovute allo studio archeologico, rilevabile ad esempio in istitu-
zioni come I'1scum di Genova, che rappresentano oggi punti avanzati per
lo studio della cultura materiale (Mannoni, Giannichedda 1996) in campi
cruciali quali la storia delle pratiche e delle tecnologie (sull’archeologia
del testo come approccio storico-tecnologico si veda Moreland 2006) e
della stessa storia del consumo (Ragusa, E. & A. Torre 2003).

Si ¢ assistito anche alla nascita di nuove archeologie, quali ad esempio
I’archeologia della vegetazione — o ecologia storica — che, associando sito,
cartografia storica e studio delle pratiche tradizionali di gestione del bo-
sco, si & dimostrata capace di rinnovare lo studio delle produzioni locali.
Soprattutto, grazie alle intuizioni di Oliver Rackham, ha dato un solido
impulso in direzione di uno studio della “natura come manufatto” che mi
pare in grado di cambiare radicalmente opposizioni tradizionali tanto in
storia quanto in antropologia (Torre 2008).

Infine, mi pare di cogliere segni recenti di una ripresa di dialogo tra
archeologi e antropologi, sia per quanto riguarda la discussione teorica
e metodologica (Schiffer 2011), sia per quanto riguarda il rapporto tra ri-
cercatore e comunita e la sua crucialita per i processi di identificazione
del patrimonio materiale degli oggetti (zbid.), sia per quanto riguarda i
risultati della ricerca sul terreno (si veda soprattutto la Annual Review of
Anthropology).

In altri termini, la nozione di sito dell’archeologia muta radicalmente
la nozione di contesto: esso pud essere inteso come un processo di attiva-
zione — contestuale e circoscritta — di risorse, che leggiamo attraverso gli
oggetti e le pratiche che riusciamo a identificare effettivamente in loco (e
a comparare con esempi gia noti).

Un ultimo aspetto, mi pare di capitale importanza: la nozione di sito &
essenziale se si vogliono qualificare le risorse in gioco. Un acquedotto rurale
e le sue regole di utilizzazione sono comprensibili solo nella misura in cui
e quando, con un approccio archeologico, si ricostruiscono nel dettaglio
la sua forma, il suo funzionamento, la sua destinazione concreta (Stagno,
Tigrino 2012). In questo senso 'approccio archeologico costituisce un im-
portante correttivo alla lettura condotta in termini puramente organizzativi
delle risorse sociali e naturali, classicamente proposta da Elinor Ostrom.

Una comunaglia non ¢ semplicemente un insieme di proprieta a vario
titolo godute da una collettivita. E una specifica risorsa, attivabile a condi-
zioni definibili in termini analitici.



ANGELO TORRE

Dunque, I'archeologia di sito rielabora la nozione di contesto: i conte-
sti vengono intesi come attivazioni di risorse locali — ad esempio da parte
di associazioni rituali mal conosciute quali le confrarie dello Spirito San-
to — (Torre 2007; 2011), lontano dal determinismo degli studi sociali del
rituale comunitario.

In conclusione, i siti dei rituali sono degli insiemi di oggetti, edifici
attraverso i quali si possono ricostruire tecniche di costruzione dell’og-
getto comunita (villaggio, quartiere, citta): nelle parole di Lyndsay Jones,
spiegare un’architettura sacra equivale a spiegare il rituale che vi si svolge
(Bell 1992). In altri termini, il sito qualifica le risorse intorno alle quali il
rituale organizza e legittima ’azione e la cultura.

Note

1. Esiste naturalmente un consumo di storia da parte degli antropologi, che sembra
andare oggi, oltre che nelle direzioni che indica Viazzo in questo volume, anche verso
una discussione sulla storia, sull’'uso del passato e sulla costruzione dell’archivio (Naepels
2009).

2. Levi 1985b, a proposito del libro di Darnton (1984), ma anche, da un altro punto di
vista, James Clifford 1983, sull’autorita etnografica.

3. Qualche anno prima Mitchell (1956) aveva proposto di chiamare “ritualizzazione” i
processi di distacco dell’azione rituale dai protagonisti legittimi, od originari, nel suo caso i
minatori africani inurbati nella Copperbelt.

4. Si¢ poi sottolineato come sia spesso il corpo a fungere da mzedium di questo processo.

5. Derrida (1982) insiste sul fatto che la generalita del segno richiede un contesto, e
che conseguentemente le realtd sociali sono costituite dall’azione rituale. Si veda anche
Hollywood 2002: 107.

Bibliografia

Appadurai, A. 1996. Modernity at large: Cultural Dimension of Globalization.
Minneapolis-London: University of Minnesota Press.

Agulhon, M. 1968. Pénitents et Francs-Magons de 'ancienne Provence. Paris:
Fayard.

Bagnasco, A. 1999. Tracce di comunita. Bologna: il Mulino.

Bell, C. M. 1992. Ritual Theory, Ritual Practice. New York-Oxford: Oxford
University Press.

Belmont, N. 1978. La fonction symbolique du cortége dans les rituels populaires
du mariage. Annales. Economies, Sociétés, Civilisations, 33, 3: 650-5.

Bertelli, S. & G. Crifo (a cura di) 1985. Rituale, cerimoniale, etichetta. Milano:
Bompiani.

Boltanski, L. & L. Thévenot 1991. De la justification: les économies de la grandeur.
Paris: Gallimard.

Boucheron, P. & N. Offenstadt 2011. L'espace public au Moyen Age. Débats autour
de Jiirgen Habermas. Paris: PUF.

Bourdieu, P. 1972. Esquisse d’'une théorie de la pratique. Genéve: Droz.

132



RITI, SEGNI, SITI

Bourdieu, P. 1991. Language and Symbolic Power. Cambridge (Ma), Harvard
University Press.

Burguiére, A. 1978. Le rituel du mariage en France: pratiques ecclésiastiques
et pratiques populaires (xvie-xvin© siécle). Annales. Economies, Sociétés,
Civilisations, 33, 3: 636-49.

Bushaway, B. 1982. By Rite. Custom, Ceremony and Community in England 1700-
1880. London: Junction Books.

Cabantous, A. 2002. Entre fétes et clochers. Profane et sacré dans I'Europe moderne
xvie-xvir siécle. Paris: Fayard.

Canazza, D. & M. T. Caprile 2003. La villa genovese nella Bormida astigiana: il
palazzo Di Negro Pallavicini a Mombaruzzo, in Tra Belbo e Bormida. Luoght e
itinerari di un patrimonio culturale, a cura di Ragusa, E. & A. Torre, pp. 149-
63. Asti: Provincia di Asti.

Casini, M. 1996. I gesti del principe. La festa politica a Firenze e Venezia in etd
rinascimentale. Venezia: Marsilio.

Cerutti, S. 1995. Giustizia e localita a Torino in eta moderna. Quaderni storici, XXX,
89, 2: 445-86.

Ciappelli, G. 1997. Carnevale e Quaresima. Comportamenti sociali e cultura a
Firenze nel Rinascimento. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.

Clifford, J. 1983. On ethnographic authority. Representation, 1, 2: 118-46.

Cottereau, A. 1987. Justice et injustice ordinaire sur les lieux de travail, d’aprés
les audiences prud’homales, 1806-1866. Les prud hommes, xix¢ Xx¢, numero
speciale di Mouvement social, octobre-decembre 1987: 25-61.

Demoule, J.-P. 2012a. La France racontée par les archéologues. Paris: Laffont.

Demoule, J.-P. 2012b. On a retrouvé I'bistoire de France. Paris: Laffont.

Darnton, R. 1984. The Great Cat Massacre and other Episodes in French Cultural
History. New York: Basic Books.

Derrida, J. 1967. L'écriture et la différence. Paris: Editions du Seuil.

Derrida, J. 1982. “Signature, Event, Context”, in Id., Margins of Philosophy, pp.
307-30. Chicago: University of Chicago Press.

Falk Moore, S. & B. G. Myerhoff (eds.) 1977. Secular Ritual. Assen-Amsterdam:
Van Gorcum.

Firth, R. 1977. [ simboli e le mode. Roma-Bari: Laterza.

Foster R. & O. Ranum 1982. Retual, Religion and the Sacred. Baltimore-London:
Johns Hopkins University Press.

Foucault, M. (ed.) 1980. Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings
1972-1977, ed. by C. Gordon, pp. 187-201. New York: Pantheon.

Geertz, C. 1959. Form and Variation in Balinese Village Structure. Awmzerican
Anthropologist, 61, 6: 991-1012;

Geertz, C. & J. Clifford 1973. “Deep Play. Notes on the Balinese Cockfight”, in
The Interpretation of Cultures, pp. 412-54. New York: Basic Books.

Geertz, C. 1980. Blurred Genres: the Refiguration of Social Thought, Awmzerican
Scholar, 29; ora in 1d., Local Knowledge: Further Essays in Interpretive
Anthropology. pp. 19-35. New York: Basic Books, 1983.

Giesey, R. 1987. Cérémonial et puissance souveraine. Paris: Colin (1 ed.).

Ginzburg, 1989. Storia notturna: una decifrazione del sabba. Torino: Einaudi.

133



ANGELO TORRE

Gluckman, M. 1975. I/ rituale nei rapporti sociali. Roma: Officina.

Goody, J. 1961. Religion and Ritual. The Definitional Problem. British Journal
Sociology, 12: 142-64.

Goody, J. 1977. “Against ‘Ritual’: Loosely Structured Thoughts on a Loosely
Defined Topic”, in Secular Ritual, ed. by Moore, S. & B. Myerhoff. Assen:
Van Gorcum.

Grendi, E. 1965. “Morfologia e dinamica della vita associativa urbana. Le
confraternite a Genova fra i secoli Xvi e Xvilt”, in At della Societd Ligure di
Storia Patria, LXXIX: 241-311.

Grendi, E. 1982. “Le confraternite liguri in eta moderna”, in La Liguria delle
casacce. Devozione, arte, storia delle confraternite liguri, pp. 19-42. Genova:
Comune di Genova.

Hanley, S. 1983. The Lit de Justice of the Kings of France: Constitutional
Ideology in Legend, Ritual and Discourse. Princeton (NJ): Princeton
University Press.

Hollywood, A. 2002. Performativity, Citationality, Ritualization. History of
Religions, 42: 112.

Humphrey, C. & J. Laidlaw 1994. The Archetypal Actions of Ritual. A Theory of
Ritual Illustrated by the Jain Rite of Worship. Oxford: Clarendon Press.

Levi, G. 1985a. L'ereditd immateriale. Torino: Einaudi.

Levi, G. 1985b. I pericoli del geertzismo. Quaderni storici, 58: 269-78.

Mannoni, T. & E. Giannichedda 1996. Archeologia della produzione. Torino:
Einaudi.

Michaels, A. et al. (eds.) 2010. Ritual Dynamics and the Science of Ritual, voll. s.
Wiesbaden: Harrassowitz.

Milanese, M. et al. (a cura di) 1997. Archeologia postmedievale. Firenze: All'insegna
del Giglio.

Mitchell,J. C. 1956. The Kalela Dance. Aspects of Social Relationships among Urban
Africans in Northern Rhodesia. Manchester: Manchester University Press.

Moore, S. & B. Myerhoff 1977. Secular Ritual. Assen: Van Gorcum.

Moreland, J. 2006. Archaeology and Texts: Subservience or Enlightenment.
Annual Review of Anthropology, 35: 135-51.

Muchembled, R. 1978. Culture populaire et culture des élites. Paris:
Flammarion.

Muir, E. 1981. Civic Ritual in Renaissance Venice. Princeton (NJ): Princeton
University Press.

Muir, E. 1997. Ritual in Early Modern Europe. Cambridge: Cambridge University
Press.

Naepels, 2010. Anthropologie et histoire: de I'autre coté du miroir disciplinaire.
Annales. Histoire Sciences Sociales, LXV: 873-84.

Ortner, S. 1984. Theory in Anthropology Since the Sixties. Comzparative Studies in
Society and History, XXVI: 126-66.

Ostrom, E. 1990. Governing the Commons: The Evolution of Institutions for
Collective Action. Cambridge: Cambridge University Press.

Paul, K. 1974. Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human Society.
Ithaca (NY): Cornell University Press.

134



RITI, SEGNI, SITI

Prodi, P. (a cura di) 1994. Disciplina dell’ anima, disciplina del corpo e disciplina
della societa tra Medioevo ed eta moderna. Bologna: il Mulino.

Prosperi, A. 1996. Tribunali della coscienza. Inquisitori, confessori, missionari.
Torino: Einaudi.

Prosperi, A., Pastore, S. & N. Terpstra 2008. Brotherhood and Boundaries. Pisa:
Edizioni della Normale.

Rackham, O. 2003. Ancient Woodland: Its History, Vegetation and Uses in England
(1975). Castlepoint: Dalbeattie, Kirkcudbrightshire.

Raggio, O. 2001. Immagini e verita. Pratiche sociali, fatti giuridici e tecniche
cartografiche. Quaderni storici, 108: 843-77.

Ragusa, E. & A. Torre (a cura di) 2003. Tra Belbo e Bormida. Luoghi e itinerari di
un patrimonio culturale. Asti: Provincia di Asti.

Ruiz, T. 1985. “Unsacred Monarchy: The Kings of Castile in the Late Middle
Ages”, in Rites of Power. Symbolism, Ritual, and Politics Since the Middle
Ages, ed. by S. Wilentz, pp. 109-44. Philadelphia (pa): University of
Pennsylvania Press.

Ruiz, T. 2012. A King Travels: Festive Traditions in Late Medieval and Early Modern
Spain. Princeton (Ny)-Oxford: Princeton University Press.

Schiera, P. 1994. “Legittimita, disciplina, istituzioni: tre presupposti per la nascita
dello Stato moderno”, in Origini dello Stato, Processi di formazione statale
in Italia fra medioevo ed etd moderna, a cura di Chittolini G., Molho A. & P.
Schiera. Bologna: il Mulino.

Schiffer, M. 2011. Archaeology as Anthropology. Where did we go wrong?. sa4
Archaeological Report, 11, 4: 22-8.

Stagno, A. M. & V. Tigrino 2012. Beni comuni, proprieta privata e istituzioni: un
caso di studio dall’Appennino ligure (XVITI-XIX secolo). Annali di studi sulla
proprietd collettiva, 1: 261-302.

Strathern, M. (a cura di) 1995. 454 Decennial Conference Series. The Uses of
Knowledge: Global and Local Relations. London-New York: Routledge.

Tambiah, S. 1979. A Performative Approach to Ritual. Proceedings of the British
Academy, 65: 113-69.

Torre, A.1987. Antropologia sociale e ricerca storica,in La storiografia contemporanea.
Indirizzi e problem:. Milano: il Saggiatore.

Torre, A. 1995a. 1] consumo di devozioni. Religione e comunita nella campagne
dell’ Ancien Régime. Venezia: Marsilio.

Torre, A. 1995b. Percorsi della pratica, 1966-1995. Quaderni storici, 90: 799-829.

Torre, A. 2007. Faire Communauté. Confréries et localité dans une vallée du
Piémont (xvie-xvie siecle). Annales. Histoire Sciences Sociales, 1: 101-35.

Torre, A. 2008. Un “tournant spatial” en histoire? Paysages, regards, ressources.
Annales. Histoire Sciences Sociales, s: 1127-44.

Torre, A. 2011. Luoghi. La produzione di localita in etd moderna e contemporanea.
Roma: Donzelli.

Trexler, R. C. 1980. Public Life in Renaissance Florence. New York: Academic
Press.

Trigger, B. 1984. Archaeology at the Crossroads: What'’s new?. Annual Review of
Anthropology, 13: 275-300.

135



ANGELO TORRE

Turner, V. W. 1969. The Ritual Process: Structure and Anti-structure. London:
Routledge & Kegan Paul.

Turner, V. W. 1974. Dramas, Fields, and Metaphors: Symbolic Action in Human
Society. Ithaca (NY): Cornell University Press.

Van Damme, S. 2011. “‘Farewell Habermas’? Deux décennies d’études sur I’espace
public”, in L'espace public au Moyen Age. Débats autour de Jiirgen Habermas,
éd. par Boucheron, P. & N. Offenstadt, pp. 43-61. Paris: PUF.

Van Gennep, A. 1969. Les Rites de passage, étude systématique des rites de la porte
et du seuil, de ['bospitalité, de ['adoption, de la grossesse et de ['accouchement.
Paris-La Haye: Mouton.

Van Gennep, A. 1984. [ riti di passaggio. Torino: Bollati Boringhieri.

Visceglia, M. A. 2002. La cittd rituale: Roma e le sue cerimonie in etd moderna.
Roma: Viella.

Wilentz, S. 1985. Rites of Power. Symbolism, Ritual, and Politics Since the Middle
Ages. Philadelphia (pa): University of Pennsylvania Press.

Zemon Davis, N. 1975. Society and Culture in xvi Century France. Stanford (ca):
Stanford University Press.

Zonabend, F. 1978. La parenté baptismale a Minot (Cote d’Or). Annales.
Economies, Sociétés, Civilisations, 33, 3: 656-76.



Costruire kronoscapes.
Temporalita ibride nei musei
del brigantaggio

Vincenzo Padiglione
Sapienza Universita di Roma

In un convegno torinese di qualche anno fa, intitolato “Musei e Memoriali
dal monumentale al digitale” (Torino, maggio 2008), Georges Bensoussan,
storico e responsabile editoriale del Mémorial de la Shoah, ha affermato
che i musei costituiscono un “pieno” di senso rispetto ad un “vuoto ci-
vico”, elaborano il distacco tra le generazioni, identificano «il luogo del
sacro nelle societa sconsacrate, il luogo della messa in scena di un rituale
in societa prive di ritualita».

Bensoussan si inserisce in un’autorevole tradizione — in primis
Krzysztof Pomian (1987-1989) — che segnala il posizionarsi in differenza
del museo rispetto alla societa della quale ¢ pur partecipe. Descrive
un’istituzione che, proprio per i tempi di radicale disincanto, sarebbe
riuscita a mantenere — non sempre in modo meritato, par di capire —
I'idealizzazione che le fu donata nell’Ottocento e che oggi la verrebbe
a configurare come un /uogo antropologico che si alimenta, si magnifica
grazie al contrasto con i non luoghi del quotidiano, con i flussi indeci-
frabili della storia.

Benché risulti forzata la metafora della visita al museo come un pel-
legrinaggio alle fonti del sacro, benché si riveli eccessiva la divaricazione
tra il pzeno museale e il vuoto di senso della societa, e benché tardivo ap-
paia 'omaggio al gioco di opposizioni semantiche caro ad una saggistica
semiotico antropologica degli anni Settanta, mi convince I'immagine del
museo come un luogo su7 generis del contemporaneo, come un’istituzione
centrale per la mediazione eroica che gli sarebbe richiesta. E mi piace
ancor di pill reinterpretare questa centralita del museo come una licenza
di sperimentazione culturale che ha moltiplicato a dismisura gli oggetti
possibili, ha dilatato i processi di patrimonializzazione, e — cid che mi
interessa qui approfondire — diffuso inedite ed eterogenee temporalita: un

L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 137-155

137



VINCENZO PADIGLIONE

accesso privilegiato a kairos e kronos, ad un’esperienza del tempo fatale e
del tempo che passa.

Ora il museo, sin dai suoi esordi, dalle finte partenze come da quelle
praticate con successo, ha rappresentato concrezioni temporali innovative
e ibride, mettendo in scena una sorta di teatro dell’esistente e del possi-
bile, grazie al quale visualizzare o semplicemente immaginare il senso e le
direzioni del mutamento.

Tre veloci immagini per segnalare questa delega culturale: il zzusezon,
le Camere delle meraviglie e le Grandi esposizioni.

Assmann (1997) attribuisce al #zuseion I'idea di classicita: un’origina-
le pratica di rapportarsi al passato, una nuova coscienza temporale che
«guarda alla tradizione come un complesso di opere appartenenti ad un
passato giunto al suo termine, non proseguibile» (Assmann 1997: 232). In
un’epoca che vide sopravanzare la cultura del libro e della lettura sulla
cultura della recitazione rapsodica, la memoria culturale dei greci si rior-
ganizza ad Alessandria nei palazzi dei Tolomei. L'esperienza di una frat-
tura storica alimenta uno sguardo retrospettivo verso la Grecia classica.

«F la dialettica dell'innovazione — scrive Jan Assmann — che istituisce
I'antichita: non la prosecuzione ma la frattura eleva I’antico sul piedistallo
della perfezione irraggiungibile. [...] Affinché possa nascere la classicita
[...] deve esserci un atto di identificazione che passi sopra tale frattura,
riconoscendo come proprio il passato trascorso e ravvisando negli antichi
i maestri fout court» (Assmann 1997: 233).

11 museion & la fucina dove si costruisce pezzo dopo pezzo la con-
tinuita culturale codificando il ricordo, fissando i canoni del classico,
«delimitando, salvaguardando e consolidando la tradizione». Il primo
“museo” da forma ad un sentimento complesso verso la temporalita de-
stinato al successo. Rende ad un tempo visibile il presente e il passato,
I'innovazione e I'eredita culturale, lo spirito del tempo e la coscienza
dell’affinita che, intorno alla classicita greca, la cultura ellenica andava
sviluppando.

Tra il xv e il xv1 secolo nascono in Europa, nei palazzi dei principi e in
case borghesi, le Camere delle meraviglie: studioli con annessa collezione
ed enciclopedia personale, microcosmi dove dilettarsi in riflessioni di co-
smologia, teatri del mondo dove con sensibilita anche ludica raccogliere e
far rivivere reliquie dell’antico e reperti di viaggi e di missioni. Lo sguardo
antiquario che prevarra nella museografia dei secoli successivi non trova
centralita nel museo kircheriano al Collegio romano che, come in mol-
ti gabinetti della curiosita del suo tempo, metteva in mostra insieme ad
oggetti antichi ed esotici, opere d’arte e strumenti raffinati allora in uso,
come macchine di recente invenzione. Anche i miracoli della scienza e

138



COSTRUIRE KRONOSCAPES

della tecnologia potevano a buon diritto essere mostrati a gloria di Dio.
«Tutto I'insieme tendeva ad ispirare meraviglia e stupore, predisponeva
I'animo del visitatore alla credenza nel soprannaturale» (Lo Sardo 200r:
16). Bredekamp ¢ dell’idea che

le Kunstkammer, portando diversi oggetti da collezione in uno scambio visivo,
accentuavano la potenza metamorfica della materia e proprio nella mescolanza
di oggetti della natura con opere d’arte e della tecnica veniva mediata la storicita
delle sostanze (Bredekamp 1996: 132).

Come dire che, per un esito non intenzionale, all'interno della camera
delle meraviglie venivano accostati oggetti mostrando di fatto delle forze
evolutive che solo secoli dopo saranno riconosciute e teorizzate. Il campo
visivo infatti costruisce nessi, il figurale — ce lo ricorda Lyotard (1981) — fa
viaggiare il senso e I'immaginazione oltre gli angusti sentieri della cogni-
zione, oltre I'immediatezza contestuale dei discorsi, prefigura relazioni
che la significazione testuale fatica a seguire, che il libro con comodo si-
stematizza, articola e sviluppa'.

E sara sempre all’interno del campo museale, in senso pitt ampio, che
secondo Tony Bennet, viene popolarizzata ed esperita in modo diffuso la
nozione di evoluzione culturale. Siamo ormai in pieno Ottocento e ogni
grande nazione nel suo museo rende visibili i possedimenti spirituali di
un’identita potente, mette in mostra glorie recenti e antichita nazionali (il
genio dei romantici), raccoglie i frutti dell’industrializzazione incipiente e
del nascente colonialismo. Insomma istituisce soprattutto per la borghesia
riti di distinzione e di cittadinanza intorno alla nuova sacralita civile. La
nuova tensione visualista prevede che si partecipi a quello che Bennett ha
definito uno slargato complesso espositivo articolato in musei, esposizioni
universali, fiere. In questo circuito ¢ messo in scena il potere nella sua
abilita di dare ordine alle cose eterogenee, vecchie e nuove, occidentali e
altre, e di «offrire al pubblico narrazioni evoluzionistiche realizzate spa-
zialmente nella forma di percorsi che il visitatore era previsto che comple-
tasse» (Bennett 1988: 179). Camminare lungo I’area espositiva significava
intramare in uno stesso racconto differenti concrezioni temporali: il sel-
vaggio e il civile, 'antico e il nuovo, la memoria delle tradizioni e I'imma-
ginario del possibile tecnologico. Levoluzione culturale era costruita dal
pubblico nel tempo della visita: passeggiando e osservando il visitatore si
ritrovava ad essere accolto in contesti ridefiniti come evolutivi, veniva a
fissare tappe, fratture e continuita, a immaginarsi con stupore beneficiato
per essere collocato al centro del mondo, agente passivo e attivo della
storia.

La modernita inaugura una frammentazione ed una provvisorieta
dell’esperienza temporale che impegna chi vi si trova coinvolto in un’ope-

139



VINCENZO PADIGLIONE

ra continua di coordinamento e contestualizzazione. Si rende allora piu
efficace la categoria di temporalization grazie alla quale possiamo confi-
gurare con Nancy Munn il tempo «as symbolic process continually being
produced in everyday practices» (Munn 1992: 116)>. Questa visione co-
struzionista dell’esperienza temporale ben si presta a fornire lo strumento
interpretativo della grande varieta delle temporalizzazioni classiche ed
ibride prodotte dai musei contemporanei nell’interazione dinamica con il
pubblico. Specialmente sembrerebbe idonea a dar conto del mutamento
avvenuto nel Novecento: i musei, pur alimentando per un verso I'imma-
gine di custodi di cose morte e di vestigia del passato, si sono trasformati
sempre pit in modo esplicito e riflessivo, in “zone di contatto” (Clifford
1993) e di frizione (Karp, Kraz 2006) culturale e temporale. Le direzioni
intraprese sarebbero innumerevoli e non mi & dato documentarle. Segnalo
per la rilevanza assunta nella museologia la progressiva inscrizione dell’at-
tualita culturale. Si tratta di un programma che, annunciato dalla critica
futurista e dalla pratica dada (primi decenni del Novecento) — ma confi-
nato a lungo nella sfera artistica — viene a scuotere la gente dei musei solo
negli anni Settanta quando Cameron contrappone con successo al Museo
Tempio il Museo Forumz, luogo per definizione del contemporaneo, spazio
di riflessione sul processo di messa in valore dell’opera e del documento
da esporre.

Dobbiamo ancora attendere gli anni Ottanta per cogliere ormai con-
vergenti e consolidate tre differenti direzioni di inscrizione museale del
presente:

a) T'acquisizione di uno slargato patrimonio recente di testimonianze del
processo artistico e del progresso scientifico in corso (Musei d’Arte Con-
temporanea e Musei della Scienza);

b) T'esercizio di una ormai esperta mediazione nell’allestimento tra il pre-
sente del visitatore e il passato incorporato nell’oggetto (Didattica musea-
le e interattivita diffusa);

¢) la tematizzazione espositiva di problemi sociali contemporanei (Musei
Comunitari, Musei della Societa, Musei tematici/interpretativi).

Queste tendenze ormai andate a regime dalla seconda meta del No-
vecento, proprio perché incrociano ’esperienza temporale del pubblico,
hanno reso pitt democratico I'accesso al linguaggio museale da parte di
gruppi sociali e culturali fino ad allora esclusi dalla stessa fruizione. La
moltiplicazione dei piccoli etnografici musei ha introdotto temporalita
pitt vicine alla contemporaneita, ridefinendo missioni, temi, fonti e auto-
rita legittimate ad essere incontrate nel museo. Sebbene nella loro gran
parte questi musei locali mostrino di restare organici ad uno sguardo
antiquario, imperturbabili portatori di una rappresentazione oggettiva
del passato, a studiare da vicino le loro poetiche si scopre che vi inscri-

140



COSTRUIRE KRONOSCAPES

vono punti di vista inediti, tonalita emotive spesso aspre (nostalgia) e
modalita scabrose (cordoglio rituale) nel presente culturale. Soprattutto
risulta in modo esplicito o implicito contestata la pretesa di corrispon-
dere a quelle istanze universali, temporali (il progresso, la scienza, la
storia, la bellezza ecc.) che, nella retorica ufficiale, sarebbero le uniche
ad avere cittadinanza all’interno dei musei. Questi piccoli etnografici
musei raccontano di una memoria sociale e locale che vive e si alimenta
di tensione stabile con la Storia, sostituendo accadimenti nazionali con
narrazioni prese dal quotidiano, buone maniere nei confronti della terra
e dei cari, liriche esaltanti verso umili strumenti di lavoro e oggetti d’af-
fezione.

Sono poetiche, le loro, della nostalgia per forme di socialita dismesse,
per paesaggi anche umani perduti e ormai idealizzati; mi piace qui ricor-
dare Alberto Mario Cirese che a lungo insegno e che nei musei della civil-
ta contadina colse una nostalgia, non semplicemente come rimpianto del
passato quanto piuttosto «coscienza dei prezzi pagati al progresso» per la
«rottura della continuita tra vita domestica, vita lavorativa e vita associati-
va che, pur nella miseria, caratterizzava la condizione contadina scompar-
sa» (Cirese 1977: 34). Nostalgia di quegli aspetti che I’'avanzamento tecno-
logico e sociale non ha migliorato, semmai espropriato; dicevo poetiche
del riscatto, del risarcimento (Padiglione 2008) da parte di collettivita che
avvertono di aver subito dalla storia esclusione, sopraffazioni e dominio;
sono laceranti estetiche del lutto e del risentimento di strati sociali invec-
chiati precocemente, depredati di parenti ed amici costretti ad emigrare,
abbandonati in zone divenute marginali, impotenti all'interno di forme
di vita tanto cambiate da risultare a loro sconosciute. Il loro grido — che
¢ esso stesso documento storico culturale del crollo non elaborato di una
civilizzazione di lunga durata — assume talvolta I'immagine sgraziata di un
museo etnografico.

I musei del brigantaggio

E all’interno di questo scenario — nel tentativo di aggiornarne le procedu-
re conoscitive, di inserirvi linguaggi della contemporaneita e soprattutto
di incrementarne le potenzialita riflessive — che situo la mia esperienza.
Come antropologo negli ultimi venti anni mi sono impegnato nella tra-
sposizione di etnografie in allestimenti. Ho curato la realizzazione di
piccoli musei sparsi nella provincia italiana e non potendo contare su
collezioni preesistenti ho costruito esposizioni e magazzino in virtu della
ricerca svolta coinvolgendo le comunita come protagoniste. Ho seguito
I'indicazione di Walter Benjamin (2001) di collocare la periferia al centro
nella convinzione che questi piccoli musei etnografici potessero essere

141



VINCENZO PADIGLIONE

nel loro movimento di espansione un incremento di democrazia cultura-
le: potessero cio¢ offrire a quanti oggi soffrono, da marginali, la violenza
del centralismo nazionale e della globalizzazione, argomenti, visioni e
saperi critici per localizzarsi: uno spazio creativo di riconoscimento cul-
turale per accrescere — come sottolinea Appadurai (2011) — la capacita
di aspirare. Cio significa favorire emzpowerment, lasciando immaginare
spazi di resistenza e auto-sviluppo.

Se «lo storico & un profeta/visionario che guarda all’indietro» (Schle-
gel 1797-98) 'antropologo ¢ un profeta/visionario che guarda alle zone
d’ombra e di rimozione, ai margini, ai confini, alle alterita interne del-
la forma di vita presente e dominante. La sua missione ¢ dare voci alle
presenze culturali non egemoni per forzare i limiti della conoscenza, per
inscrivere nel contemporaneo inedite potenzialita.

Quando ho iniziato nel 2001 la progettazione del primo museo del
brigantaggio, quello di Itri, avevo bene in mente due critiche, una sto-
rica e un’altra antropologica, alle ibride concrezioni temporali afferma-
tesi in alcuni musei storici ed etnografici contemporanei. La prima, di
Fredric Jameson (1989), segnalava nel 1983 nello “storicismo eclettico”,
inaugurato dal postmoderno, il segno di un declino della storicita e il
rischio di subire una colonizzazione estetica che trova il suo perno nel-
la maniera nostalgica diffusa in tanti film. Il riferimento implicito per
i musei era al “Passato Ritualizzato™, introdotto dai Living Museums
statunitensi (“Historic” Theme Parks) e inglesi (Heritage Centres) — si
vedano Sorensen (1989); Jordanova (1989); Belo, Phillips (1992) —, ripreso
dai programmi didattici di archeologia vivente e divenuto matrice espe-
rienziale di successo nella pop history e nelle rivisitazione festivaliere di
accadimenti, epoche e culture.

Dal versante antropologico, Francesco Remotti (2000) rivolgeva espli-
citamente una critica alle pratiche di costituzioni di musei locali colpevoli
di “spacciare” per patrimoni di identita appropriazioni disinvolte di alte-
rita culturali, rese dal tempo passato e del mutamento avvenuto irrime-
diabilmente lontane. Da entrambe le critiche ricevevo I'avvertimento a
mantenere distanze, a non dissolvere nel presentismo la specificita cul-
turale del passato, a non cannibalizzare irriducibili diversita con la scusa
dell’amore della somiglianza verso la terra e gli antenati. Del resto ancora
forte era la lezione di Cirese che invitava a diffidare della retorica del mu-
seo vivo, del passato da rivivere nella consapevolezza che il museo ¢ un
metacodice, altra cosa rispetto alla vita.

Da parte mia, maturavo pero la convinzione ermeneutica che la di-
stanza culturale si rende conoscibile se viene problematizzata all’interno
di una relazione effettiva tra il passato del fenomeno e il presente cultu-
rale del ricercatore, delle comunita e del museo. Sono le tracce di questa

142



COSTRUIRE KRONOSCAPES

problematica fusione di orizzonti in atto che, adeguatamente analizzate,
costituiscono I'impresa conoscitiva da mettere in valore in sede museale,
non certo il fenomeno del brigantaggio in sé. Da qui un’antropologia
riflessiva impegnata a riconoscere e problematizzare la relazione che noi
contemporanei intratteniamo con personaggi e storie del passato che
— come i briganti — presentano un ruolo di rilievo nell’immaginario co-
stitutivo dei caratteri e delle lacerazioni della nostra comunita nazionale
e locale.

Per fortuna in aiuto a questa impresa — assai ardua visto il tema — potevo
contare su una concezione del patrimonio culturale che, ormai svincolata
da valori atemporali, ne evidenziava il suo essere un «prodotto culturale
contemporaneo, non una rappresentazione del passato» (Kirshemblatt
1998), espressione da parte di una collettivita della sua “coscienza” at-
tuale (Clemente 2003). Un artefatto, dunque, socialmente costruito anche
da pratiche identitarie (ricercatori, enti locali, regioni ecc.), legittimato
da criteri storici e convenzionali dove entrano intenzionalita e pratiche
non solo di ordine scientifico, artistico ma anche politico ed economico
(per esempio, il turismo). Ne deriva una visione processuale e contestuale
del patrimonio che chiama ad una pit stretta collaborazione antropolo-
gi e storici e che ¢ antidoto ad una storiografia locale, ad una sociologia
e antropologia mediatica spesso essenzialiste e generalizzate. Di questa
concezione processuale vorrei fornire degli esempi tratti da tre istituzioni
del tutto operative: il Museo demoetnoantropologico del brigantaggio di
Itri (2003), il Museo del brigantaggio di Cellere (2007) curato insieme alla
collega Fulvia Caruso, il Museo delle Terre di confine di Sonnino (2009),
curato insieme al collega Vito Lattanzi. La prospettiva riflessiva che ab-
biamo inteso dispiegare ha consentito di perseguire e valorizzare alcune
forme di patrimonializzazione tipicamente etnografiche: collaborativa, ri-
volta al riconoscimento culturale (nella accezione di Charles Taylor e di
Arjun Appadurai); polifonica, in quanto usufruisce della ricerca per dar
conto di interpretazioni in conflitto; sronica, intesa ad alleggerire polarita
concettuali rendendo elaborabili e rivisitabili temi e problemi cultural-
mente vischiosi.

La museografia partecipata ha veicolato — nel mio caso come in altri
— una patrimonializzazione di tipo slargato che, sostenibile a vari livelli
e disseminata in aree marginali, ha ampliato la nozione di memoria so-
ciale sino ad accogliere altri beni (per esempio, i beni intangibili), altre
testimonianze. In sostanza, grazie all’etnografia si & giunti a riconoscere
e valorizzare come autori soggetti locali non egemoni, dando visibilita e
ascolto a chi ne era stato privato. E quanto chiamo “riconoscimento cul-
turale”. Dalla forte scelta a favore dell’etnografia e della pratica diffusa
e generalizzata di collaborazione anche in sedi di allestimento, discende

143



VINCENZO PADIGLIONE

cio¢ una netta propensione verso la rappresentazione museografica del
presente culturale: un collocarsi in sintonia con 'esperienza dei portatori
di memorie e delle istanze di patrimonializzazione.

Nel procedere del progetto ¢ subito apparso chiaro che il Museo
del brigantaggio avrebbe dovuto prendersi carico di quelle pratiche di
social remembering, di costruzione pubblica della memoria di cui esso
stesso era espressione. Avrebbe assunto, nella sua missione, il compito
di mettere in mostra il patrimonio nella sua accezione soprattutto im-
materiale e simbolica (il brigantaggio come storia aperta e controversa
dalle variegate testimonianze scritte e orali, questione nazionale irrisolta,
lacerazione di un popolo, “conoscenza avvelenata” che seguita a com-
promettere relazioni, ad impegnare biografie, a far immaginare scenari
politici inquietanti).

Questa istanza partecipativa di riconoscimento culturale che discen-
deva dalla pratica etnografica ha comportato una ridefinizione del percor-
so espositivo come “ricostruire le spoglie disperse del brigante e dare loro
sepoltura” e del museo anche come Archivio e Memorial.

Il brigante di pietra

Prima di entrare nel museo di Itri qualcosa reclama attenzione. E un cu-
mulo di p1etra bianca locale che disegna sul pavimento una figura incer-
ta. E un’immagine inquietante che rinvia ad una tragedia avvenuta. Eun
corpo sfigurato ed esanime che richiede sepoltura. E un segnale che invita
a prendere sul serio la missione etica e riflessiva del Museo del brigantag-
gio.

In esergo, sul pannello, si racconta la storia di Giacinto Dragonetti uc-
ciso il 15 febbraio del 1812. Il suo corpo, ritenuto indegno di sepoltura, fu
gettato fuori delle mura della comunita di Monticelli, ora Monte San Bia-
gio, e la sua testa esposta come monito per la popolazione. Quel cadavere
ridotto a quarti, come una bestia, non avrebbe cosi piti avuto speranza
nella pieta divina. La resurrezione, come la memoria pacificata dei posteri,
sarebbe stata preclusa. Nel pannello si legge che “Il visitatore avra modo
di comprendere, acuendo una sensibilita per le testimonianze, le scritture
e i punti di vista situati, come sia contesa la verita sulle storie estreme dei
briganti del Basso Lazio”.

Al di 1a del conflitto di interpretazioni, che viene messo in mo-
stra, si tentera comunque di comunicare in modo evocativo un livel-
lo di senso ormai ampiamente condiviso ma tutt’altro che espresso
compiutamente: la necessita di conoscere e conservare costituisce un
impegno etico da noi contemporanei contratto nei confronti di quan-
ti persero la vita, e spesso 'onore, nelle vicende del brigantaggio. Il

144



COSTRUIRE KRONOSCAPES

realizzare un luogo istituzionale di memoria acquista anche il senso
di dare a questi nostri conterranei una degna “sepoltura”. Il Museo
del brigantaggio di Itri intende presentarsi con una duplice identita:
come Museo/Archivio — luogo di conoscenza, conservazione e valoriz-
zazione del patrimonio documentario —, e come Memzorial — luogo di
dolore e di ricordi verso quanti nel passato, perché vinti, hanno subito
la dannazione della memoria.

Diamo infine sepoltura al brigante

Come a dar compimento ad una narrazione iniziata, ad un gesto annun-
ciato, nella sala finale del museo, il percorso espositivo presenta un’in-
stallazione che evoca le morre, segni antichi di pieta, piccole piramidi di
ciottoli con una croce conficcata in cima, assai frequenti nell’Ottocento
lungo il ciglio delle strade della campagna romana e delle Terra di Lavoro.
Quel mucchio di pietre avrebbe dovuto difendere da ulteriori strazi (in-
temperie, randagi, selvatici) un essere gia sfortunato, un corpo gia offeso
da un malattia improvvisa o da un evento delittuoso. Nell'uso locale ogni
passante, scorgendo il tumulo, si levava il cappello, si segnava e, prima
di proseguire il cammino, gettava un sasso per contribuire a rendere pit
stabile e duraturo I'improvvisato monumento funebre. Noi, oggi, ci sen-
tiamo impegnati nel mantenere questa tradizione. Concepiamo la storia e
la sua ricerca di verita soprattutto come un buon rapporto nei confronti
dei morti. Grazie al Museo del brigantaggio intendiamo rendere memoria
a tutti i briganti offrendo alle loro spoglie finalmente un giaciglio, un ripa-
ro che quieti le loro e le nostre notti (si veda, in proposito, il catalogo del
Museo del brigantaggio di Itri Storie contese e ragioni culturali: Padiglione
2006).

Lo stesso procedimento di riconoscimento culturale applicato al
museo di Sonnino e a quello di Cellere ha consentito di individuare
e mettere in valore differenti autorappresentazioni collettive, centrate
questa volta sull’esperienza del confine, quale matrice di irrequietezze
e illegalismi. La prospettiva antropologica del museo mette a proble-
ma le vicende storiche del territorio ed evidenzia quei momenti, quegli
aspetti, quei personaggi che hanno contribuito a formare I'idea locale
di patrimonio culturale.

Come dovrebbe essere evidente la patrimonializzazione collabora-
tiva procede grazie ad un sintonizzarsi dell’antropologo museale sulla
sensibilita locale contemporanea, ad un rilevare e documentare il punto
di vista nativo per provocarne un riconoscimento culturale tale che si
possa poi procedere, come ora vedremo, a fasi conoscitive piu critiche
e riflessive.

145



VINCENZO PADIGLIONE
Patrimonializzazione polifonica

E il caso della patrimonializzazione polifonica che, sempre grazie alle fonti
storiche ed etnografiche, riflette sulla memoria divisa. Il museo accoglie
la domanda legittima ma ingenua del locale e del visitatore, “Chi ¢ il bri-
gante?”, ma per ridefinirla nei modi storicamente e antropologicamente
pit adeguati: “Come ¢ stato inventato il brigante?”, “Come ¢& stato pos-
sibile omologare storie, vite e contesti tanto diversi nel corso di circa un
secolo di pieno successo dell’etichetta brigante (fine xvii-fine x1x)? La
scelta riflessiva del museo si imponeva in quanto I'oggetto — il brigantag-
gio — si presentava apparentemente facile da ricondurre ad unita per la
sua natura vaga e ambigua, arduo da delimitare per la sua deriva mitica
(Alcantud 2001: 273), insidioso in quanto terreno privilegiato di versioni
semplificate ed essenzialiste della storia nazionale e di quella locale. In
tutti e tre i musei I'impegno ¢ stato di mostrare il carattere costruito e
ambiguo dell’etichetta di “brigante” e di accordare una rappresentazione
articolata del conflitto di interpretazione che sul brigantaggio si & preco-
cemente manifestato.

Al museo di Itri, il percorso espositivo mette in scena, le interpreta-
zioni del brigantaggio: sia quelle che lo hanno istituito come fenomeno
specifico sia quelle che ne hanno rivisitato e dilatato il senso, contrappo-
sta la valenza. Ragioni della repressione come del fascino, dello sterminio
come del recupero, vengono mostrate evocando la dinamica storica e la
risonanza culturale, reinscrivendole cio¢ in pratiche militari di conquista,
in tecnologie e strategie di comunicazione, in politiche locali di patrimo-
nializzazione.

L’esposizione “Storie contese e ragioni culturali” ricostruisce le logi-
che interne ai principali contesti culturali che nei due secoli passati hanno
inventato e alimentato il brigantaggio come fenomeno unitario. Il percor-
so si articola in tre sezioni (Ragioni della Storia, Ragioni del Mito, Ragioni
del Luogo) che, pur mettendo in sequenza cronologica le fonti emerse sul
tema del brigantaggio, si cura maggiormente di evidenziarne I’orizzonte
culturale nel quale esse acquistano leggibilita e parzialita, di rispondere a
tre domande cruciali.

1. Ragioni della Storia. Perché tanto e duro accanimento? Nella prima se-
zione vengono presentate le giustificazioni che per circa cento anni — dalla
fine del xvir secolo alla fine del secolo successivo — resero legittima la
repressione dei briganti. Nei confronti di questi uomini e di queste donne
e dei loro amici e familiari fu condotta una persecuzione spietata, spesso
al di fuori della legge.

2. Ragioni del Mito. Perché tanto e prolungato fascino in Italia e all’este-
ro? La seconda sezione mette in luce una ben diversa interpretazione del

146



COSTRUIRE KRONOSCAPES

brigantaggio. L'orizzonte culturale che I'alimenta ¢ quello formato dalla
comunita cosmopolita di artisti e dalla nascente opinione pubblica, ma
anche dai ceti non egemoni. Sua espressione sono i fogli volanti e i raccon-
ti popolari, le opere liriche, i testi letterari e teatrali, le incisioni e i dipinti,
sino alla piti recente produzione cinematografica.

3. Ragioni del Luogo. Perché tanto attuale interesse locale? Nella terza
sezione il visitatore incontra un’ulteriore interpretazione del brigantaggio.
Lo scenario espositivo segnala la rilevante e crescente presenza di scrittu-
re e iniziative locali. Ci si accosta al brigante per riappropriarsi della sua
vicenda in quanto risorsa culturale della zona, mediazione simbolica tra
il luogo e la grande storia (Fabre 1982): per rivendicare, ciog, del brigante
I'appartenenza comune, la lealta mostrata ad una cultura locale, ad una
terra. “Terra di Briganti”: quella localizzazione, che agli inizi dell’Otto-
cento costituiva un marchio di infamia, diviene ormai, in uno scenario
concettuale radicalmente mutato, un segno forte che la storia ha lasciato
nella zona, una traccia della memoria da recuperare, un “bene culturale”
da valorizzare per turisti e nuove generazioni. In tal modo, alla fine del
percorso il museo stesso diviene parte ed esito riflessivo della dinamica
storico culturale narrata.

Nel museo di Itri il visitatore percepisce la patrimonializzazione poli-
fonica a vari livelli: ) nella fatale contro-storia che viene narrata rispetto
al museo del Risorgimento italiano; 4) nell’attrito che fanno tra di loro le
tre sezioni quando ridefiniscono ogni volta I'immagine dei briganti; ¢) nel
conflitto di interpretazioni in video tra narratori popolari e collezionisti,
tra le voci degli storici locali (le loro passioni e concezioni della memoria)
e la posizione del curatore.

Affinché una memoria non ne cancelli un’altra

Un ultimo esempio di patrimonializzazione polifonica lo si puo trovare
nel museo di Cellere. Proprio dove ora sorge il museo, vi ¢ stato per lun-
go tempo il mattatoio del paese. Gli anziani lo ricordano gia attivo negli
anni Trenta ed ¢ sufficiente nominarlo che ne rievocano disposizione del-
lo spazio, strumenti di lavoro, personaggi, storie, atmosfere ed emozioni.
Nel rammentare, si vedono bambini e percepiscono che a cambiare non ¢
stata solo la loro eta ma anche la sensibilita di tutti. “Allora non ci faceva
impressione questo luogo. Ci metteva di buon umore. Era uno spettacolo
sbirciarlo dalla porta”.

Una storia minore, questa, che rischia di essere oscurata, come spesso
avviene nei processi di patrimonializzazione, assai propensi a valorizzare
alcuni ricordi a danno di altri. Si ¢ intesi allora collocare dentro il museo
un memento dal titolo Affinché una memoria non ne cancelli un’altra. Per

147



VINCENZO PADIGLIONE

ricordare che un museo dedicato a storie cruente nasce in un sito dove
tanto sangue ¢ stato sparso. Ibrida concrezione temporale, 'installazione
dichiara ad un tempo 'omaggio ad un recente passato e la fedelta alla
sensibilita animalista del tutto contemporanea.

Ultima tra le forme di patrimonializzazione generabili per via etnogra-
fica, la messa in valore ironica, si avvale ancor di pit di spiazzamenti
temporali, volti ad allentare la propensione museale verso un passato
oggettivato, una memoria pesante, un’identita culturale chiusa in se
stessa e vischiosa. La patrimonializzazione ironica va intesa dunque nel
senso postmoderno di alleggerimento della nozione di verita, di real-
ta storica, di patrimonio. Di fatto una rappresentazione sperimentale,
esplorativa, consapevole della propria natura retorica, esplicitamente
finzionale, in netto contrasto con la monumentalita patrimoniale. Vatti-
mo chiama “liberazione del simbolico” quel voler continuare a sognare
pur sapendo di sognare (indicato da Nietzsche nella Gaza scienza). Ebbe-
ne, si possono inserire all’'interno del museo installazioni ironiche, che
mostrano i limiti del gesto autoriale e patrimoniale, invitano politici,
curatori e pubblico a non prendere troppo sul serio discorsi e autorita
veicolati dal museo.

Il tesoro del brigante

Un primo esempio ¢ tratto dal Museo del Brigantaggio di Itri e riguar-
da l'installazione denominata “Il tesoro del brigante”. Da un vecchio
forziere escono biglietti di ristoranti, locandine di rappresentazioni tea-
trali, di mostre e musei, copertine di cD musicali, depliant di convegni,
fumetti, raccolte poetiche, prodotti alimentari, pagine di siti web. Tan-
te tracce del continuo rifiorire di attivita locali intorno alla figura del
brigante. Nel pannello si dice che “Il “tesoro” da sempre favoleggiato,
dunque, esiste veramente. Lo si scopre oggi nell’inesauribile fascino
delle storie estreme e patetiche che diventano alimento di identita lo-
cale, richiamo di turisti”. Cosi il museo offre uno sguardo irriverente
e riflessivo considerandosi un prodotto tra gli altri del marketing terri-
toriale. Se la museografia ¢ etnografica deve essere in grado di comu-
nicare un sapere contestuale, precario, vulnerabile che documenta ad
un tempo l'oggetto e lo sguardo, la cultura esposta e quella in mostra,
e che inscrive nell’allestimento analisi e commenti sulle poetiche e le
politiche dei processi di patrimonializzazione di cui la stessa ricerca e il
museo sono vettori. Altri due esempi — che traggo dal museo di Cellere
— danno ancor piu enfasi a spiazzamenti temporali in quanto ['allesti-
mento mette in scena due ucronie.

148



COSTRUIRE KRONOSCAPES

FIGURA 1
Museo del Brigantaggio di Itri (L1), I brigante di pietra

FIGURA 2
Museo del Brigantaggio di Itri (LT), particolare dell’allestimento

Treno che non & partito

La prima colloca al centro dell’esposizione, in mezzo ad un bosco, un
treno che non ¢ mai partito. Proprio la vicenda del maggior brigante
della zona, Domenico Tiburzi, suggerisce di dare evidenza ai modi in
cui localmente si € invano attesa la modernita e alle risposte che la con-
seguente delusione ha espresso in termini di illegalismo. Nell’ultimo

149



VINCENZO PADIGLIONE

quarto dell’Ottocento la modernita incombe: elettricita, cinematogra-
fo, automobili, rappresentano innovazioni tecnologiche percepite come
prodigiose. Creano un clima culturale di favorevole disposizione verso
le invenzioni. Con veri e propri vati che cantano le sorti meravigliose
del progresso. Non sono perd pochi quelli che, vivendo in aree margi-
nali, lamentano le mancate realizzazioni di innovazioni pregresse. Ad
esempio, il mancato completamento della rete ferroviaria sino in Alta
Tuscia. Eppure i sindaci di paesi come Cellere avevano anticipato gia
in parte le loro quote. Il treno che non ¢ partito ¢ divenuta nel museo
un’istallazione che mostra ai visitatori quello che dal finestrino con foto
di epoca si sarebbe potuto vedere se avesse realmente viaggiato e invita
a riflettere su come sarebbe stata diversa la storia del territorio se la
sua gente non fosse stata delusa da un modernita zoppa, come sarebbe
andata diversamente anche la storia del brigantaggio maremmano, che
di li a poco esplose.

Tiburzi vivo

Siamo sempre nel Museo del brigantaggio di Cellere e alla fine del per-
corso al visitatore si presenta, come video installazione, una diversa
ucronia, non immediatamente riconoscibile come finzione narrativa: la
fotografia di Tiburzi, il brigante locale che subisce una suggestiva me-
tamorfosi. L'immagine, I'unica che possediamo del brigante di Cellere,
lo ritrae nel 1896 da morto ma con la parvenza del vivo, come era con-
venzione assai in uso nella fotografia militare del bandito catturato. Noi
abbiamo “giocato” sull’ambiguita e, mimando gli scatti e le impurita
di una vecchia pellicola cinematografica, abbiamo restituito liberta al
bandito. Il visitatore ci chiede spesso se ¢ stato recuperato un docu-
mento di archivio e si interroga su cosa sarebbe successo se invece di
essere stato ucciso il bandito Tiburzi fosse rimasto ancora alla macchia.
L'ucronia provoca: strizza 'occhio con una certa ironia verso una sen-
sibilita romantica che esalta il bandito eroe e lo immagina fatalmente
libero. Dona visibilita ad un immaginario locale che in storie e leggende
continuamente ri-raccontate fa di Tiburzi un contemporaneo. Allegge-
risce la scena della morte, focus di tanta letteratura locale interessata a
ricostruzioni piti o meno fantastiche e cospirative. E soprattutto invita
ad un esercizio istruttivo: impegnare I'immaginazione all’interno di un
contesto storico e antropologico dato: smontare il reale per coglierne
concezioni sottese, poteri attivi; liberare una vecchia storia da un finale
scontato per donarle, per regalarci, una conclusione inattesa.

150



COSTRUIRE KRONOSCAPES

FIGURA 3
Museo del Brigantaggio di Cellere (vr), “Tiburzi vivo”

A

Sonnino 2049 Patrimonio Cantiere

Lultimo esempio di patrimonializzazione ironica ce lo offre il Museo delle
Terre di confine di Sonnino dove 'ultima sala, “Sonnino 2049 Patrimonio
Cantiere”, cambia radicalmente stile espositivo, si carica di un rosso allar-
mante, fodera le pareti di memorie digitali, colloca il visitatore in un lon-
tano futuro dove sono in atto scavi archeologici, per invitarlo a prendere
in considerazione non il passato, ma I'immaginario del presente culturale
e del tempo di 1a da venire. Non pit discorsi su briganti e modelle, feste
popolari e prelati come nelle sale precedenti, ma cinquanta video testimo-
nianze di giovani del paese che parlano di cosa porterebbero nel futuro.
Lobiettivo di Lattanzi e mio era di alleggerire il peso della memoria col-
lettiva, sottrarre rilievo alla fatalita incombente dell’eredita culturale. Un
punto di domanda, uno spazio desaturato, lasciato aperto per le nuove
generazioni, quelle diffidenti dei musei, quelle che hanno il futuro gia
occupato dalle memorie delle generazioni appena precedenti.

Credo che la patrimonializzazione collaborativa, polifonica e ironica
vadano al di [a della retorica dell’usare il passato per il futuro e tentino di
sostituire la reificazione delle temporalita con una visione costruzionista e
processuale del patrimonio*, presentando — rispetto allo “sguardo antiqua-
rio” — una storia non chiusa e non pacificata, una dinamica culturale ancora
in atto. Come ci ha ricordato Barbara Kirshenblatt-Gimblett (1998), la carat-
teristica del patrimonio ¢ la relazione problematica dei suoi oggetti con gli

151



VINCENZO PADIGLIONE

strumenti del loro mostrarsi (che li espongono, che li mediano). L'industria
del patrimonio produce qualcosa di nuovo e la chiave di questo processo &
negli strumenti della mediazione. Distribuendo effetti cornice — capaci cioe
di rendere riconoscibile la mediazione patrimoniale operata — non si corre
il rischio di colludere con lo storicismo eclettico, con la pratica mimetica
contemporanea di cannibalizzare differenze culturali e temporali. Al tempo
stesso, non si resta immobilizzati all'interno di una polarizzazione ormai
stereotipata tra passato e presente. Contrapposizione ormai ai margini del-
la pratiche di restauro urbano’ e di quelle museali, dove la “provvisorieta
permanente”, il linguaggio liquido delle mostre, tende a sostituire quello
perentorio, definitivo, eternizzante del museo classico®.

In conclusione ci sono due nozioni che potrebbero al meglio indicare
le potenzialita di un museo etnografico e storico che intendesse con rigore
mettere in circolo esperienze culturali e temporali diverse, sollecitando il
visitatore a pensare in modo riflessivo, a forzare i limiti del proprio oriz-
zonte. La prima, Eterotopia, una categoria di grande fortuna teorica. Michel
Foucault (1994) la applica in modo esplicito al museo. Come a coglierne quello
sfasamento culturale, quel suo essere su7 generis che si traduce in possibile non
collusione con temi, logiche e ritmi dell’egemonia. La seconda nozione, /zogo
profetico, a ricavo da Walter Benjamin, che la applica a spazi antichi, abban-
donati, degradati dove «& come se tutto cio che propriamente deve accaderci
fosse gia passato» (Benjamin 2001: 87). Ebbene, ¢ mia convinzione che proprio
a saper interpretare non solo il passato ma anche il presente culturale, ¢ legitti-
mo attendersi — anche in tempi di cupa crisi — una rigenerazione.

Note

1. Seppure da una diversa prospettiva, anche Hooper-Greenhill (2005: 103-5) riconosce
in alcuni caratteri del Gabinetto delle curiosita un’anticipazione visiva della concezione —
che Heidegger attribuisce al moderno — del soggetto come osservatore e del mondo come
visione, come rappresentazione oggettivabile e dunque conoscibile e orientabile.

2. «People are “in” a sociocultural time of multiple dimensions (sequencing, timing,
past-present-future relations, etc.) that are forming in their “projects”. In any given in-
stance, particular temporal dimensions may be foci of attention or only tacitly known. Ei-
ther way, these dimensions are lived or apprehended concretely via the various meanings
connectivities among persons, objects, and space continually being made in and through
the everyday world» (Munn 1992: 116).

3. Lofferta di esperienze di riattualizzazione del passato sono alquanto frequenti in
ogni societa e Durkheim presupponeva un loro uso intenso ai fini di coesione particolar-
mente nelle feste. Certo & che la vita sociale potrebbe essere analizzata come una trama di
temporalizzazioni discontinue ovvero di presentificazioni che rinviano a tempi diversi. Ci
fornisce un bell’esempio di cid un brano tratto da L'Age d’Home di quell’etnologo surrea-
lista che fu Michel Leiris: «Rien ne me parait ressembler autant a un bordel qu’un musée.
On y trouve le méme c6té louche et le méme coté pétrifié. Dans I'un, les Vénus, les Judith,
les Suzanne, Les Junon, les Lucréce, les Salomé et autres héroines, en belles images figées;

152



COSTRUIRE KRONOSCAPES

dans Pautre, des femmes vivantes, vétues de leurs parures traditionnelles, avec leur gestes,
leurs locutions, leur usages tout a fait stéréotypées. Dans I'une et I'autre endroit on est,
d’une certaine maniére, sous le signe de ’archéologie, et si j’ai aimé longtemps le bordel
c’est parce qu’il participe lui aussi de 'antiquité, en raison de son c6té marché d’esclaves,
prostitution rituelle» (Dagognet 1984: 159-60)

4. Pietro Clemente, a tal riguardo, su “AmM — Antropologia Museale” ha tessuto un ironico
elogio delle memorie a tempo, inscritte in oggetti e istituzioni culturali che si danno scadenze,
limiti di uso e che dunque appaiono come un antidoto alla saturazione culturale del futuro,
all’occupazione patrimoniale che sottrae spazi di crescita e creativita alle prossime generazioni.
Memorie a tempo, dunque, come alternativa processuale alla «sindrome archeologica o storico
artistica o legata all’estetica idealista dell'universalita-eternita-assolutezza dell’arte che fa pen-
sare che musei e patrimoni sono “per sempre”, come i diamanti» (Clemente 2003: 68).

5. Mario Perniola segnala la presenza oggi di una visione neoantica. Per il restauro si
chiede oggi non la fedelta ad uno dei valori (storico, antico) di Riegl ma ad una loro com-
presenza. I musei e i centri storici sono divenuti uz solenne dispositivo temporale polivalente
nel quale i valori di antichita e novita non sono percepiti come contraddittori, ma come
concordanti. Una prospettiva neoantica toglie all’antico il sapore della dissoluzione e al
nuovo il marchio della volgarita.

6. «Nei luoghi dove si contemplano i risultati accumulati da una civilta, ovvero i valori
stabili ed eccellenti di una cultura, irrompe il temporaneo, la presenza delle esposizioni
continuamente cangianti. Si apre, all'interno del frame museo, una tensione tra durevole ed
effimero, definitivo e transitorio, assoluto e relativo, in cui molteplici sono gli esiti all'inse-
gna del Provvisorio Permanente: il museo, minato dalla mostra, perde il carattere di veicolo
di valori atemporali e viene riflessivamente definito “allestimento storico”; la mostra, di-
chiarando ogni sistemazione espositiva fatalmente effimera, conquista un posto stabile nei
musei» (Padiglione 2008a: 56).

Bibliografia

Adorno, T. W. 1979. “Introduzione agli scritti di Benjamin”, in Id., Noze per la
letteratura 1961-1968, trad. di E. De Angelis, pp. 243-57. Torino: Einaudi.

Alcantud, J. A. G. 2001. “Bandidos Mediterraneos: analologias etnografica
entre los bandelorismos contemporaneos de Andalucia y el Tif-Yebala”, in
Antropologia: Horizontes comparativos, ed. por C. Lison Tolosana, pp. 271-90.
Granada: Editorial Universidad de Granada.

Appadurai, A. 2011. Le aspirazioni nutrono la democrazia. Milano: et al. edizioni.

Assmann, J. 1997. La memoria culturale. Scrittura, ricordo e identita politica nelle
grandi civilta antiche. Torino: Einaudi.

Augé, M. 1993. Nonluoghi. Milano: Eleuthera.

Bargna, 1. 2011. Gli usi sociali e politici dell’arte contemporanea fra pratiche di
partecipazione e di resistenza. Antropologia, X1, 13: 75-106.

Benjamin, W. 2001. [nfanzia berlinese intorno al millenovecento. Ultima redazione
(1938). Torino: Einaudi.

Bennett, T. 1988. “Museum and ‘The People’”, in The Museun: Time Machine:
Putting Cultures on Display, ed. by R. Lumley, pp.63-85. London:
Routledge.

Bennett, T.1995. The Birth of the Museun:. History, Theory, Politics. London: Routledge.

%

153



VINCENZO PADIGLIONE

Berlo, J. C. & R. B. Phillips 1992. Vitalizing the Things of the Past: Museum
Representations of Native North American Art in the 1990s. Museum
Anthropology, 16: 29-43.

Brederkamp, H. 1996. Nostalgia dell’antico e fascino della macchina. Milano: il
Saggiatore.

Cirese, A. M. 1977. Oggetti segni musei. Sulle tradizioni contadine. Torino:
Einaudi.

Clemente, P. 1989. Il centro in periferia [la conoscenza delle tradizioni tra passato
e futurol. Amiata. Storia e Territorio, 5: 57-67.

Clemente, P. & E. Rossi (a cura di) 1999. I/ terzo principio della museografia.
Antropologia, contadini, musei. Roma: Carocci.

Clemente, P, 2000. “Restare nella storia: paradossi di una memoria futura”, in Un
Suturo per il passato. Memoria e musei nel terzo millennio, a cura di di Valerio,
F. & V. Paticchia, pp.1-21. Bologna: CLUEB.

Clemente, P. 2003. Zoppicando, ma per andare dove? am — Antropologia Museale,
3: 45-6.

Clemente, P. & E. Dei 2005. Poetiche e politiche del ricordo. Memoria pubblica delle
stragi nazifasciste in Toscana. Roma: Carocci.

Clifford, J. 1993. I frutti puri impazziscono. Etnografia, letteratura e arte nel secolo
xx. Torino: Bollati Boringhieri.

Dagognet, F. 1994. Le musée sans fin. Champ Vallon: Seyssel.

Duncan, C. 1995. Civilizing Rituals inside Public Art Museums. New York:
Routledge.

Fjellman, S. M. 1992. Vinyl Leaves. Walt Disney World and America. Boulder:
Westview Press.

Fabre, D. & D. Blanc 1982. Le Brigand de Cavanac. Le fait divers, le roman,
Ubistoire. Lagrasse: Verdier.

Foucault, M. 1994. Eterotopia. Luoghi e non luoght metropolitani. Milano: Mimesis.

Gagnebin, J. M. 2012. “O que ¢ a imagem dialética?”, in Labératorio de Histéria
e Arte. Imagem e memoria, Ramos Flores, M. B. & P. Peterle, pp. 21-34.
Campinas: Mercado de Letras.

Hooper-Greenhill, E. 2005. [ musei e la formazione del sapere. Milano: il
Saggiatore.

Jameson, F. 1989. I/ postmoderno o la logica culturale del tardo capitalisno. Milano:
Garzanti.

Jordanova, L. 1989. “Object of Knowledge: A Historical perspective on
Museums”, in The New Museology, ed. by P. Vergo, pp. 22-40. London:
Reakton Book.

Karp, I. & C. A. Kratz (eds.) 2006. Museun Frictions. Public Cultures/Global
Transformations. Durham (NC): Duke University Press.

Kishenblatt-Gimblett, B. 1998. Destination Culture. Tourism, Museums, and
Heritage. Berkeley (ca): University of California Press.

Lattanzi, V. & V. Padiglione 2012. Storie estreme e storie future. Il museo delle Terre
di Confine di Sonnino. Roma: Artemide.

Lo Sardo, E. 2001. Athanasius Kircher. Il museo del mondo. Macchine, esoterismo,
arte. Roma: De Luca.

154



COSTRUIRE KRONOSCAPES

Lukes, T. W. 2002. Museun Politics. Power Plays at the Exhibition. Minneapolis
(MN): University of Minesota Press.

Lyotard, J.-F. 1981. La condizione postmoderna. Milano: Feltrinelli.

Munn, N. D. 1992. The Cultural Anthropology of Time: A Critical Essay. Annual
Review of Anthropology: 93-123.

Nora, P. 1984. “Entre mémoire et histoire”, in Id. (sous la dir. par), Les lieux de
mémoire. 1. La Républigue. Paris: Gallimard.

Padiglione, V. 2006. Storie contese e ragioni culturali. Catalogo del Museo del
Brigantaggio. Itri: Odisseo.

Padiglione, V. 2008a. Poetiche dal museo etnografico. Spezie morali e kit di
sopravvivenza. Imola: La Mandragora.

Padiglione, V. 2008b. Museografia del contemporaneo. am — Antropologia
Museale, s, 19: 6-8.

Padiglione, V. 2010. Elaborare la tragedia. Prinza persona — percorsi autobiografict,
numero monografico “La strage e il suo ricordo”, 23: 86-95.

Padiglione, V. & F. Caruso 2011. Tiburzi é vivo e lotta insieme a noi. Catalogo del
Museo del Brigantaggio di Cellere. Arcidosso: Edizioni Effigi.

Padiglione, V. 2012. “Idiorami clementini”, in I/ cannochiale sulle retrovie. Pietro
Clemente: il mestiere dell antropologo, a cura di A. Sobrero, pp. 131-8. Roma:
CISU.

Palumbo, B. 2003. L'Unesco e il campanile. Antropologia, politica e beni culturali in
Sicilia orientale. Roma: Meltemi.

Pomian, K. 1987-1989. Collezionisti, amatori e curiosi. Parigi-Venezia XvI-XVII
secolo. Milano: il Saggiatore.

Remotti, F. 2000. “Introduzione”, in Memoria, Terreni, Musei. Contributi
di Antropologia, Archeologia, Geografia, a cura di F. Remotti, pp. I-XXX.
Alessandria: Dell’Orso.

Ricoeur, P. 2003. La menoria, la storia, ['oblio. Milano: Raffaello Cortina Editore.

Schlegel, E  1797-1798. ,Athendums’-Fragmente (Frammenti, detti anche
“Frammenti dell’Ateneo”).

Sobrero, A. 2000. Antropologia della cittd, Roma: Carocci.

Sobrero, A. 2011. I/ cristallo e la fiamma. Antropologia fra scienza e letteratura.
Roma: Carocci.

Sorensen, C. 1989. “Theme Parks and Time Machines”, in The New Museology,
ed. by P. Vergo, pp. 60-73. London: Reakton Book.

Stocking, G. W. jr (ed.) 1985. Obyjects and Others. Essays on Museums and Material
Culture. Madison (w1): University of Wisconsin Press.

Taussig, M. 2006. Walter Benjamin’s Grave. Chigago: University of Chicago
Press.

Vattimo, G. 1994. 1] soggetto e la maschera. Nietzsche ed il problema della
trasformazione. Milano: Bompiani.

Wieviorka, A. S. 1999. Lera del testimone. Milano: Raffaello Cortina Editore.

155






Commenti






Storia sociale, antropologia sociale,
antropologia storica

Renata Ago

Sapienza Universita di Roma

Jacques Revel ha chiuso il suo intervento sostenendo che la vera sfida che
attualmente storia e antropologia si trovano a dover fronteggiare non sia
quella di proporre un’impossibile e anche indesiderabile fusione tra le due
discipline, ma quella di identificare modelli temporali pertinenti per 'una e
per I'altra, a partire dal presupposto che non siano necessariamente uguali,
ma che al contrario molto probabilmente divergano. E proprio a partire da
qui, da questa riflessione sui “modelli temporali pertinenti”, che vorrei com-
mentare i due contributi di Angelo Torre e Berardino Palumbo.

Per quel che riguarda la storia, sia gli storici di professione che gli
amatori e i semplici consumatori di essa sono stati a lungo abituati a consi-
derare il passato come I’origine del presente, quel presente che si iscriveva
tra “un campo di esperienza e un orizzonte di attesa”, come ha appunto
detto Revel. Nel momento in cui la congiuntura nella quale ci siamo tro-
vati a vivere ha portato con sé la frantumazione delle nostre certezze e
ha messo in crisi tutte le visioni teleologiche della storia, fossero esse di
matrice marxiana o crociana o weberiana, la storiografia ha perso gran
parte del suo appeal e delle sue possibilita di partecipare al dibattito pub-
blico. Contemporaneamente ¢ crollata la sua capacita di far presa su un
pubblico di lettori non specialisti e quindi di partecipare alla costruzione
di quello che potremmo definire il “senso comune” della nostra epoca.
Cosa resta allora a noi storici? Cos’abbiamo da offrire ai nostri studenti?
La cosa piti importante, la nostra risorsa principale, a me sembra proprio
quella che a prima vista parrebbe pit inutile e pitt caduca, vale a dire
quell’enorme patrimonio di “alterita” che & costituito dal passato, dalle
sue societa, le sue economie, le sue culture, le sue politiche: il passato ¢ il
nostro “altrove” ed ¢ tanto pit interessante studiarlo quanto piti esso ¢ al
tempo stesso vicino e lontano dal presente.

L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 159-161

159



RENATA AGO

E proprio a partire da questa nuova consapevolezza, d’altra parte, che
le prime generazioni di storici si sono rivolte all’antropologia. Come scri-
ve Marshall Sahlins, in un libro significativamente intitolato Apologies to
Thucydides. Understanding History as Culture and Vice Versa (2004),

if the past is a foreign country, then it is another culture [...]. And if it is another
culture, then discovering it takes some anthropology — which is always to say,
some cultural comparison (Sahlins 2004: 2).

Al tempo stesso, per gli antropologi, capire una cultura richiede “some
history” (il vice versa del titolo). Per illustrare meglio le sue tesi, Sahlins
mette infatti a confronto le guerre del Peloponneso narrate da Tucidide
con una guerra che nel x1x secolo contrappose il regno di Bau a quello
di Rewa, nelle isole Fiji. In ambedue i casi, la narrazione della guerra &
stata costruita a partire da una pretesa differenza atavica, originaria, tra
i caratteri dei due contendenti — Atene e Sparta, in un caso, Bau e Rewa,
nell’altro —, mentre in realta essa era il prodotto di un’evoluzione avvenuta
relativamente a ridosso dei fatti bellici, nei decenni precedenti.

Quella di respingere all’'indietro, in un passato mitico, I'origine di dif-
ferenze politiche o culturali, per reificarle in quelli che vengono conside-
rati caratteri “originari”, identitari, di un gruppo sociale o di una compa-
gine statuale ¢ operazione ben nota sia agli storici che agli antropologi. Per
dirla di nuovo con Sahlins, in questo gli studiosi non hanno dovuto che
rifarsi ai molti modelli offerti dalle storie

people almost everywhere tell of their adherence to ancestral traditions of ancient
memory. Tracing the resemblance of existing cultural practices to earlier ones, the
logic of such tradition-history is a simple one of diachronic succession [...] history in
this mood is understood by the similarities of the present to the past (ivi: 9).

Ma questo considerare la storia come successione di eventi, come memo-
ria, finisce per essere una trappola dalla quale ¢ poi difficile districarsi.
Come sostiene in maniera assai convincente Angelo Torre, infatti, la sto-
ria, qualsiasi storia, & una costruzione, oltretutto raramente disinteressata.
Lo ¢ la narrazione, ma lo sono anche le fonti, che perlopiti derivano da
intenti possessori o giurisdizionali: infatti, ogni

comunita ¢ un insieme segmentato, frammentato, in ogni caso plurale, e [...] esi-
stono tecniche — rituali, giuridiche, discorsive ecc. — per tenerla unita, cosi come
per segmentarla ulteriormente (z2fra)

Sono appunto queste tecniche che generano i documenti di cui poi si ser-
viranno gli storici. Ecco dunque che le letture semiologiche dei rituali ri-
sultano insufficienti. Pit che un “segno” il rituale ¢ infatti un “agente”,

160



STORIA SOCIALE, ANTROPOLOGIA SOCIALE, ANTROPOLOGIA STORICA

nel senso che ¢ dotato di agency, costruisce diritti, spazi, oggetti, pote-
ri, non si limita a rappresentarli. In questo senso le considerazioni di
Torre si situano all’interno di quella pit generale riflessione sull’agency
che sta da qualche tempo coinvolgendo storici, antropologi, scienziati
sociali e persino storici dell’arte e della musica. Tutti questi studi con-
vergono nell’indicare come non siano solo gli umani ad esserne dotati
ma che, per quanto separata da quella di intenzionalita, la nozione di
agency possa essere applicata al mondo inanimato: immagini, cose, spa-
zi, luoghi.

Anche Berardino Palumbo affronta il problema del rituale e della sua
capacita di creare relazioni sociali e rapporti di potere, oltre che di riflet-
terli. Nel farlo introduce il concetto di frame giurisdizionale, cioé di una
cornice all'interno della quale il rituale si svolge, dotata di capacita di le-
gittimazione in quanto sedimentata nel tempo, cioé “storica”: «nel passato
[...] siancorano [...] i fondamenti dei diritti e delle prerogative dell’'una
e dell’altra parte in lotta» (z2fra). Ma di che storia si tratta? Certamente
non di quella che vede nel passato il nostro “altrove” ma, al contrario,
proprio di quella storia-memoria cui accennavo prima, che seleziona gli
eventi del passato in funzione del presente e lascia cadere tutto cio che
non ¢ coerente con questa operazione. A costruire rapporti di potere sa-
rebbe allora non il rituale in sé, ma il rituale inserito nella lunga durata e
da questa legittimato.

Ecco quindi che

la possibilita che singoli specifici accadimenti diventino eventi ritualizzati, susci-
tando emozioni e passioni “religiose” e “politiche”, & inestricabilmente connessa
al loro venir inseriti in un “contesto per I'azione”, in uno spazio di memoria se-
dimentata, istituzionalizzata, controllata dalla Chiesa e dotato di precise valenze
liturgiche, normative, giuridiche e politiche (iz2fra).

Losservatore perd non deve cascare nella trappola e fare altrettanto.

E se invece provassimo a inserire nell’analisi il punto di vista di Mary
Douglas e la prendessimo dal punto di vista dei “servizi di identificazio-
ne”, la cui forza ¢ inversamente proporzionale alla frequenza degli eventi
e all’ordinarieta degli accessori rituali utilizzati?

Bibliografia

Sahlins, M. 2004. Apologies to Thucydides: Understanding History as Culture and
Vice Versa. Chicago: The University of Chicago Press.

161






Dell’ambiguita del luogo:
una sfida per antropologi e storici

Francesco Benigno
Universita degli Studi di Teramo

Sono trascorsi giusto quindici anni dalla tragica morte di Lady Diana
Spencer e vorrei iniziare questo mio commento con un ricordo persona-
le relativo a quell’evento. La mattina del 9 settembre 1997, giorno delle
esequie di colei che Tony Blair aveva teatralmente ribattezzato “queen
of the people” mi trovavo all’aeroporto di Gatwick, in uno di quei non-
luoghi narrati da Marc Augé. Mentre le serrande dei negozi venivano
prontamente abbassate, la gente presente si riuniva a crocchi davanti
ai tanti schermi televisivi approntati per 'occasione, ed appariva come
animata da due profondi sentimenti collettivi. Il primo era di rabbia per
il tentativo della Corona di smorzare 'ufficialita dell’evento non accon-
sentendo all’esposizione ufficiale della bandiera in segno di lutto nazio-
nale. I giornali avevano titolato unanimemente a caratteri cubitali “Let’s
the flag fly at halfmast”, lasciate sventolare la bandiera a mezz’asta. E
questa percezione di un riconoscimento mancato diveniva visibile irri-
tazione, rabbia. L'altro sentimento era di profonda partecipazione emo-
tiva al lutto, come testimoniavano con evidenza la composta sofferenza
e le copiose lacrime che rigavano i volti di donne e uomini che avevano
legato la propria vita, in qualche maniera, alla scomparsa Lady D e ai
valori di autenticita, liberta e fiera anti-convenzionalita che la sua figura
incarnava.

Questo zncipit (dallo stile pitt comune tra gli antropologi di quanto lo
sia tra gli storici) sarebbe fuori luogo per discutere dei rapporti fra antro-
pologia e storia se non fosse che Claude Lévi-Strauss, in un famoso articolo,
propose poco dopo i fatti un’assai percettiva lettura dell’orazione funebre
tenuta in cattedrale dal fratello di Lady D, Chatles, 1x conte di Spencer. Il
discorso del conte, tutto giocato sul filo emotivo di un’esaltazione-ricordo
della sorella, si manteneva per lo piti su un terreno personale, evocando su

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 163-170



FRANCESCO BENIGNO

un piano generale solo la vera e propria persecuzione subita da Diana da
parte dei mezzi di comunicazione (¢ ironico, notava, che una donna che
portava il nome dell’antica dea della caccia, fosse «in the end, the most
hunted person of the modern age»). L'attenzione di Lévi-Strauss si ap-
puntava perd non su questi aspetti ma su un breve passaggio del discorso
del conte, quello in cui, riferendosi ai principi William e Henry, promet-
teva che la famiglia materna — che lui chiamava significativamente “the
blood family” — avrebbe si rispettato il loro ruolo regale, ma al contempo
avrebbe fatto di tutto per educarli nello spirito con cui Diana aveva volu-
to crescerli: in modo che le loro anime non fossero «simply immersed by
duty and tradition» ma potessero «sing openly as you planned». Questa
contrapposizione spirituale ed emozionale, tutta giocata sulla polarita tra
un “loro” e un “noi”, aveva suscitato in Lévi-Strauss una riflessione sullo
statuto della figura dello zio materno nelle societa «complesse o evolute».
Accade in esse, scriveva, che — raggiunta una certa soglia o temperatura
critica, quando il corso ordinario della vita sociale viene seriamente tur-
bato — si manifestino improvvisamente proprieta latenti, «vestigia di uno
stadio arcaico che risorge benché lo si ritenesse del tutto superato, oppu-
re ancora attuali ma normalmente invisibili perché sepolte nel profondo
della vita sociale». Secondo Lévi-Strauss il discorso del conte di Spencer
costituirebbe uno di questi affioramenti del latente, e cioé appunto del
ruolo dello zio materno, qualcosa di pitt di un semplice rapporto di pa-
rentela in molte societa “primitive” e anche nella civilta occidentale di eta
antica e medievale. Lévi-Strauss ha buon gioco a mostrare in un’avvincen-
te scorribanda (che tocca Radcliffe-Brown, la chanson de Roland, I'istituto
del fosterage, e le usanze dei Na, un gruppo etnico matrilineare che vive
in Cina alle pendici dell'Hiimalaya), di come si sia diversamente collocata
nel tempo e nello spazio la figura dello zio materno e di come essa — nella
qualita di “dispensatore delle donne” — sia fondamentale in tutte quelle
societa in cui la parentela occupa una funzione regolativa della vita socia-
le. Anche in societa come la nostra dove questa funzione ¢ ormai perdu-
ta — osservava Lévi-Strauss — puo tuttavia accadere che questa figura sia
richiamata in vita: questo riaffioramento di strutture arcaiche & possibile
grazie all'irruzione del dramma, che le fa risalire alla superficie cosciente.
Esso consente allora allo zio materno di rivendicare un ruolo che gli era
appartenuto, in passato, nella nostra societa e che magari gli apparterreb-
be in altre. Come avrebbe del resto potuto pretendere un ruolo — il dovere
di protezione della prole della sorella — che la societa legalmente non gli
riconosce, si chiedeva Lévi-Strauss, se non riattualizzando una struttura di
parentela che fu predominante nella societa umana antica, che si credeva
ormai estinta nella nostra e che invece in seguito ad una crisi vediamo
risalire fino alla coscienza degli attori?

164



DELL’AMBIGUITA DEL LUOGO

Ad una domanda cosi radicale, tuttavia, uno storico sarebbe tentato
di rispondere in modo diverso, avanzando una spiegazione dello stesso
fenomeno — vale a dire gli inusuali accenti presenti nel discorso del Conte,
ispirati ad una velata ma palpabile contrapposizione tra famiglia d’origine
e famiglia regale acquisita — secondo una linea di ragionamento differente.
Si potrebbe infatti osservare che la famiglia Spencer, divisa in vari rami,
non & una famiglia qualsiasi. Si tratta di un’antica (pit antica dei Windsor)
casata nobiliare inglese, i cui antenati entrarono nel peerage nel 1643 col
titolo di conti di Sunderland, un titolo cui poi si aggiungera nel Settecento
I’eredita della ducea di Malborough, e poi 'attribuzione dei titoli di conte
Spencer e visconte di Althorp. A ben vedere vi ¢, nel discorso del conte
Charles, un sottotesto implicito, intriso di un orgoglioso ezhos nobiliare,
che richiama il diritto a subentrare nella difesa dei beni e delle vite dei
soggetti al posto di un potere monarchico inadempiente, o peggio tiran-
nico: si tratta di quello che in Francia era chiamato il dévozr de révolte, e
che ovunque in Europa, durante I'’eta moderna, innervava il tradizionale
richiamo nobiliare ad un diritto di resistenza in chiave antiassolutistica.
Non stupisce dunque vedere riecheggiati negli accenti del discorso del
conte Spencer atteggiamenti e toni propri di un tradizionale senso di su-
periorita, spinto in qualche caso al punto di considerare i regnanti solo dei
primi inter pares.

V’¢ poi il ruolo giocato dalle scelte soggettive: una sensibilita da storici
porterebbe in generale a vedere nelle parole di uno speaker non solo I'eco
di un discorso remoto che parla attraverso di lui, quasi fosse letteralmente
un altoparlante, un dispositivo amplificatore incosciente, ma il risultato
di scelte personali di valori e di visioni del mondo maturate attraverso
’esperienza, elementi soggettivi che si sommano e si sovrappongono a tra-
dizioni e mentalita di gruppo condivise. Che non si tratti di una semplice
suggestione lo prova del resto la biografia del fratello di Diana, il suddet-
to 1X conte Spencer. Oltre a curare gli enormi possedimenti familiari nel
Northamptonshire, a dedicarsi a impegni di carattere sociale e politico,
egli ¢ infatti un giornalista televisivo e della carta stampata, storico anza-
teur e autore di libri di taglio divulgativo sulle grandi famiglie nobiliari, su
battaglie e su altri temi di storia.

E tuttavia questo tipo di contrapposizioni, diciamo cosi sistema-
tiche, che oppongono (opporrebbero) un presunto metodo antropo-
logico ad un altro presunto metodo storico non sono pil attuali. Da
una parte 'antropologia ha da tempo abbandonato la sua vocazione
strutturalista e funzionalista, ed & stata attraversata e divisa da correnti
di taglio assai diverso, ma comunque differentemente orientate. Dall’al-
tro, la storiografia ¢ venuta nell’ultimo mezzo secolo sempre pit intera-
gendo con metodi, pratiche e suggestioni metodologiche proposte dalle

165



FRANCESCO BENIGNO

scienze sociali, 7z primis proprio dall’antropologia. Sicché ¢ facile che
antropologi e storici siano attirati da temi che non separano ordinata-
mente e per cosi dire partitamente i cultori delle due discipline ma che
invece oppongano alcuni storici e antropologi interessati, ad esempio, a
cogliere le caratteristiche di fondo, strutturali o situazionali, di un con-
testo ad altri antropologi e storici curiosi del mutamento, della possibi-
lita di cogliere i passaggi, gli slittamenti, i prestiti e i disancoramenti che
lo caratterizzano. Detto in altri termini, ci si pud fermare ad analizzare
un contesto determinato e circoscritto (come ad esempio il combatti-
mento dei galli a Bali alla meta del xx secolo) e offrirne un’affascinante,
ovviamente “spessa”’ (e giustamente ammirata) descrizione; ma si po-
trebbero anche studiare, su scala globale, gli incroci e le variazioni di
una pratica sociale, quella del combattimento dei galli, che conosce, a
partire dal xviit secolo, una diffusione su scala mondiale a seguito delle
esplorazioni e poi della colonizzazione occidentale. Il combattimento
dei galli verrebbe allora studiato non come I’emblema di una cultura
chiusa in sé stessa e replicante da tempo immemorabile le medesime
pratiche (come nel caso di Bali) ma come un gioco sociale ad alto valo-
re simbolico che viaggia per il mondo insieme alle navi olandesi e agli
schooners inglesi, e si diffonde, ibridandosi: vale a dire mischiando e
confondendo abilita messicane e gusti orientali, tecniche di scommessa
britanniche e preferenze zoologiche francesi. Una prospettiva di questo
genere, che mette al suo centro il mutamento sociale e la modificazio-
ne continua degli schemi culturali non interessa naturalmente solo gli
storici, ma tutti quegli scienziati sociali (antropologi inclusi) che sono
attratti (tanto piu di fronte alle sfide di un mondo globale) dall’analisi
della produzione del cambiamento sociale.

Sicché ¢ possibile studiare il combattimento dei galli o putacaso il ta-
tuaggio, come pratiche sociali in movimento, spazialmente e temporal-
mente variabili, soggette a prestiti e rimescolamenti: e forse quelle stesse
navi che hanno globalizzato il mondo portavano, insieme a galli da com-
battimento, marinai bretoni e capitani olandesi tatuati alla maniera poli-
nesiana, proprio come 'equipaggio del Bounty ammutinato; quella stessa
maniera che, dopo il viaggio di James Cook a Tahiti, era divenuta pratica
corrente nei porti del mondo occidentale. Si tratta di temi che, visti in
questa prospettiva, non escludono naturalmente saggi di approfondita
analisi del tatuaggio polinesiano, come la ricerca di Alfred Gell, ma gli
affiancano una diversa possibilita di indagine, che interessa o potrebbe
interessare tanto storici quanto antropologi. Oggi, in un tempo segnato
da quello che ¢ stato definito il tattoo renaissance, questa possibilita si
nutre di forti suggestioni che provengono dagli stimoli, ovvi, provenienti
dal tempo presente.

166



DELL’AMBIGUITA DEL LUOGO

Attenzione al mutamento significa poi anche superare quella che
chiamerei la “tentazione monistica” di storici e antropologi portati a
vedere in un cerimoniale o rituale 'espressione (talora emblematica) di
una cultura. Nei miei studi sul cerimoniale di antico regime nella Sicilia
della prima eta moderna, ad esempio, mi sono confrontato con storici
che privilegiavano visioni di stampo “fissista”, ispirate per lo piu alla li-
nea di pensiero promossa da Norbert Elias e per i quali I'indagine del ce-
rimoniale coincideva in buona sostanza con I’analisi delle regole che ne
fissavano le procedure. Si tratta di esperienze di ricerca sviluppate per
lo piti in ambito cortigiano e in cui il cerimoniale finiva per confondersi
con 'etichetta. Nella mia esperienza di ricerca, viceversa, mi trovavo di
fronte ad un cerimoniale urbano, giocato nel composito tessuto cittadi-
no, che vedeva la partecipazione di diversi soggetti cetuali, con proprie
differenti scale gerarchiche. Ne risultava che il conflitto di precedenza,
in quel contesto, non era il tentativo di scavalcare qualcuno in una scala
sociale prefissata (come gli asinelli al servizio dei turisti che cercano di
sorpassarsi reciprocamente sulla tortuosa ripida strada che dal porto di
Ammoudi porta alle frazioni di Ia o di Fira, a Santorini) ma un conflitto
sulla prevalenza di un set di regole proprio di un gruppo (per esempio,
i nobili titolati) una volta giunto all’incontro, metaforico ma anche fisi-
co, di altri gruppi (per esempio, il clero, i togati o il patriziato urbano)
organizzati in scale gerarchiche diverse e guidati da sistemi differenti. In
mancanza di un unico ordine e di un unico soggetto regolatore, il con-
flitto di precedenza assumeva, in altre parole, in Sicilia delle caratteristi-
che assai diverse, pitt dinamiche e potenzialmente assai pit disturbanti
del mero tentativo di questionare con dei concorrenti sulla propria re-
lativa posizione in una scala di onori. Ebbene, nella concettualizzazione
di questo particolare contesto ho trovato assai stimolante, condivisibile
e anche utilizzabile la proposta di un antropologo come Renato Rosal-
do, che, criticando le concezioni del rituale come attivita profonda e
autosufficiente (visioni che danno per scontato «che esso contenga una
forma di sapienza, quasi un microcosmo che riflette il macrocosmo»)
gli contrappone invece una visione del rituale come “intersezione traf-
ficata”, un luogo cio¢ — proprio come nella Sicilia di antico regime — in
cui si intersecano, si intrecciano e si mescolano, confliggendo, un gran
numero di gruppi sociali e di processi culturali distinti.

Vorrei provare in questa chiave a proporre qualche osservazione sui
due bei saggi di Angelo Torre e di Dino Palumbo, diffondendomi in par-
ticolare su una prospettiva che li accomuna, vale a dire il privilegiamento
della dimensione locale. Gia la scelta del lessico, nel saggio di Torre, cosi
come nel suo libro (2011) rivela una preferenza netta per I'idea che il luogo
sia costruito essenzialmente da pratiche sociali spazialmente delimitate e

167



FRANCESCO BENIGNO

contestuali. I termini che predilige (zerreno, sito, strato) rimandano in-
fatti da una parte ad una dimensione analitica, propria di un interprete i
cui discorsi sono pensati come nettamente separati da quelli degli attori
storici, mentre dall’altro evocano, alludendo alla materialita dei luoghi,
ad una sorta di prospettiva realistica, lontana da quella che egli credo
consideri 'impalpabile leggerezza di visioni culturaliste imperniate sull’a-
nalisi discorsiva ed interpretativa. Dire “luogo” mi pare sia per Torre un
modo “materialista” per dire “comunita”, senza evocare o evitando cio¢ il
carico ideologico — si pensi a Robert Redfield — che questo ultimo termine
trascina nella scienza sociale novecentesca. Tuttavia, il problema ¢ tutto li:
da una parte il “luogo”, come Torre sa bene, ¢ il prodotto di costruzioni
discorsive e pratiche sociali non tutte locali. Vale a dire & anche il frutto
dei processi di ordinamento, classificazione e riorganizzazione promossi
dai vari poteri sovralocali. Non che Torre non ne tenga conto: ma essi ven-
gono da lui riproposti, thompsonianamente, come un elemento dialettico
che svolge il ruolo di antitesi, consentendo cosi alle forze comunitarie o lo-
cali una resistenza che diventa riordinamento ed elaborazione del nuovo.
Sono le pratiche, i “modi di fare” ancorati al territorio che costruiscono
silenziosamente il luogo, suggerisce Torre, attraverso un continuo riadat-
tamento culturale, che acquisisce visibilita e clamore solo nel conflitto
giurisdizionale.

Ma dall’altra parte il “luogo” si produce anche attraverso il continuo
inserimento di codici e pratiche non locali, non prodotte cioé localmen-
te, ma di cui gli attori storici locali usufruiscono, apprendendole e rigio-
candole su diversi piani (di nuovo, non tutti locali). E qui la risposta di
Torre appare pit incerta. O forse disinteressata a seguire le catene per-
sonali o culturali, che intrecciano locale e non locale e che si mischiano
nelle pratiche come nelle persone. E triviale ma forse non inutile tenere
a mente che ci sono delle dimensioni non locali, magari apparentemente
invisibili, ma reali, fatte di esperienze vissute, di codici appresi, di visioni
del mondo ideologiche, che partecipano del cambiamento sociale. Di-
mensioni non locali che dispiegano effetti dirompenti perché vivono in
un luogo scarsamente esplorabile coi metodi dell’archeologia, vale a dire
nella testa della gente. E ci sono dei soggetti che, pit di altri, parteci-
pando di pitt mondi, ne sfruttano le potenzialita accrescendo — direbbe
Amartya Sen — le proprie capabilities. Non solo parroci esorcisti piemon-
tesi e colti mugnai friulani — va da sé — ma anche, piti comunemente,
medici e notai, religiosi e nobili, apotecari e membri di corporazioni di
mestiere, confrati e soldati.

Un discorso in parte simile si puo fare per il saggio di Dino Palumbo
(2003), che — sulla scorta di un’affascinante ricerca di lunga lena condotta
sul paese di Catalfaro, nella Sicilia sud-orientale — ci propone un modo

168



DELL’AMBIGUITA DEL LUOGO

diverso ma convergente di tematizzare il privilegiamento del luogo. A Ca-
latafaro (nzickname che nasconde, secondo il consueto stile antropologico,
il nome vero del paese) sarebbe in vigore infatti, ci dice Palumbo — quello
che lui chiama un frame giurisdizionale, un meccanismo o codice in grado
di ritualizzare oggetti ed eventi, e di risignificarli. Pur ammettendo che un
simile meccanismo sarebbe in opera anche in «altre realta meridionali e
siciliane» I'attenzione di Palumbo ¢ rivolta quasi esclusivamente al “luo-
go” Catalfaro, dove il frame giurisdizionale sarebbe operante da almeno
quattro secoli, dispiegandosi in una contrapposizione tra due parrocchie
del paese. Il saggio mostra persuasivamente come questa polarita si nutra
di una continua utilizzazione e reinvenzione del passato, un’operazione
nella quale azioni ed emozioni, monumenti e documenti vengono conti-
nuamente risignificati e inscritti in un canone in continua modificazione
che & anche una tenace riproposizione identitaria sviluppata attraverso la
contrapposizione con l'altro. Il frame, operante per lo pit inconsciamen-
te, consentirebbe, attraverso la ritualizzazione, il dispiegarsi di particolari
poetiche sociali, differenziate per genere e nutrite di aggressivita e teatrale
ironia. Questo processo ¢ intimamente connesso ad una rielaborazione
della memoria fortemente selettiva, che, attualizzando eventi lontani (o
anche mitici) considerati emblematici o paradigmatici, ne esalta la natura
performativa.

Questa lucida ricognizione, inframmezzata da magnifici esempi che
si propongono come coinvolgenti esplosioni di un senso nascosto (che
viene svelato proprio perché alternativo a quello corrente, differente) si
sviluppa pero attraverso un meccanismo narrativo che ¢ tutto costruito
sull’alterita radicale del luogo, sulla diversita di un frame paesano irri-
conciliabile col nostro, sul suo appartenere addirittura — usando libe-
ramente la nota categoria di Francois Hartog — a un differente “regime
di storicita”, che infatti Palumbo definisce “locale”. La poetica rituale
di Catalfaro viene insomma contrapposta drasticamente alla prosaica
routine moderna e il modo di concepire e vivere il tempo, emotivo e
per cosi dire puntillista, ¢ posto a contrasto al tempo delle serie lineari
della storiografia.

E tuttavia questa contrapposizione, che ha alle sue spalle una vene-
rabile tradizione nelle scienze sociali, appare per piti versi forzata. Molte
delle tecniche di uso e di manipolazione della storia che Palumbo illu-
stra appartengono a contesti non locali, si inscrivono e prendono senso
in dimensioni diverse e pitl vaste di cui gli attori storici ugualmente par-
tecipano. La falsificazione e reinvenzione continua della storia, la parteci-
pazione emotiva che fa di una selezione di eventi del passato una sorta di
canone memoriale che ridona senso agli eventi presenti, mettendoli in una
certa prospettiva e caricandoli di aspettative, e perfino la ritualizzazione

169



FRANCESCO BENIGNO

festiva capace di riattivare passioni collettive, non sono tipiche di Catal-
faro e neppure dell’ Europa meridionale, controriformatrice e “mediterra-
nea”. Anzi, la nostra sensibilita postmoderna ci ha reso assai consapevoli
di come oggi il rapporto col passato tenda a sfuggire alle stringenti catene
causali in cui gli storici professionisti tendevano ad irrigidirlo, e a costrui-
re — complice il nuovo scenario mediatico — percorsi di senso articolati su
percezioni emotive, pit che razionali, su selezioni arbitrarie, ma significa-
tive, su una preponderanza del ruolo della violenza e sulla centralita del
trauma come base per il riposizionamento identitario.

Non solo la gente di Catalfaro non esaurisce le sue possibilita identi-
tarie — e le sue capabilities — dicendosi mzariana o nicolese, ma anche noi
siamo forse oggi pit disposti che in passato ad ammettere che un certo
tipo di contrapposizione weberiana o levistraussiana tra antico e moder-
no, tra pensiero selvaggio e razionalita burocratica, va storicizzata: essa ha
rappresentato, al massimo livello, il modo con cui il soggetto moderno per
pensare se stesso ha avuto bisogno di dislocare in un altrove (nel tempo
passato o nel mondo primitivo dei nativi) I'altro da sé e talora il rimosso,
lo sconveniente o il non accettabile. Di piu, in tempi di performative turn
siamo (dovremmo) essere pitl sensibili non solo alla strutturazione narrati-
va delle scienze sociali ma anche alla loro dimensione appunto performa-
tiva. Il che non significa necessariamente arrendersi alla teorizzazione di
un Hayden White, per cui la storia dovrebbe abbandonare le sue pretese
scientifiche e porsi brutalmente — come voleva Nietzsche — al “servizio
della vita” — ma certo provare a investigare la natura metaforica, la curva-
tura emotiva e la finalizzazione pratica dei nostri discorsi. Alla ricerca dei
nessi (ahime non locali) che legano il tricolore della festa di Santa Maria
della Stella all’'Union Jack a mezz’asta dei funerali di Lady Diana. In altre
parole, occorre in certo senso ammettere che siamo tutti, forse senza vo-
lerlo e saperlo, irrimediabilmente catalfaresi.

Bibliografia

Palumbo, B. 2003. L'Unesco e il campanile. Antropologia, politica e beni culturali in
Sicilia orientale. Roma: Meltemi.

Torre, A. 2011. Luoghi: la produzione di localita in etd moderna e contemporanea.
Roma: Donzelli.

170



Antropologia e storia

Marina Caffiero

Sapienza Universita di Roma

Innanzitutto, vorrei avanzare alcune notazioni preliminari e generali sul
rapporto storia/antropologia.

Tale rapporto — peraltro concretamente dimostrato e realizzato dal
Dipartimento di Storia, Culture, Religioni, sede fisica in cui si & svolto il
nostro incontro — & un dato di fatto da decenni. Tuttavia, tra le diverse
problematicita che caratterizzano tale relazione mi pare vadano inseri-
ti una forte asimmetria e uno scambio ineguale a sfavore della storia,
almeno in Italia. Come ha notato Jacques Revel nel suo intervento, se
assai forte ¢ stato 'influsso dell’antropologia sulla storia, meno forte
sembra essere stato il contrario. Gli storici hanno utilizzato e utilizzano
con profitto e con autonomia non subalterna i libri degli antropologi, in
particolare i lavori dell’antropologia simbolica e di quella interpretativa
(Victor Turner, Clifford Geertz), in vari ambiti: la storia dei simboli
del potere, della sacralita regale, dei rituali politici e religiosi, dei miti,
della stregoneria, della santita vera o falsa, dei falsi documenti storici,
della storia orale, della storia delle alterita. Mi pare pero che, in gene-
rale, gli antropologi siano meno influenzati dalle ricerche, dalle fonti e
dai dibattiti degli storici (fatta eccezione per I’attenzione riservata agli
studi di Carlo Ginzburg, sui quali torno pit avanti). Di recente, la sto-
riografia ha molto lavorato, come del resto I'antropologia, su dinamiche
di confine e frontiera, materiale e immateriale, cioé¢ culturale e simbo-
lica — ad esempio, sui passaggi tra religioni diverse, sulle conversioni,
sulle mobilita, sulle marginalita — e su paradigmi relativi alle identita,
individuali, collettive e plurime, alle appartenenze, anche multiple, alle
alterita, alle contaminazioni culturali, alle reciprocita, ai meticciati, e
agli scambi, e ha molto discusso sul valore conoscitivo di termini come
confini o identita. Si tratta perd di concetti e di paradigmi teorici non

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 171-177

171



MARINA CAFFIERO

debitori soltanto all’antropologia, ma spesso anche alla sociologia e an-
cor piu alla filosofia (si pensi alla fenomenologia e all’insistenza sullo
sguardo del soggetto che osserva e sul mondo come visione, come lettu-
ra e rappresentazione: giustamente, Vincenzo Padiglione nella sua rela-
zione ha citato Heidegger, a cui io aggiungerei il suo maestro Husserl),
e alla psicoanalisi (si pensi alle idee di contaminazione, di rimozione,
di rappresentazione, di soggettivita). Ma tali discipline — a cui anche
I’antropologia peraltro attinge — non vengono in genere mai nominate.
Con il paradosso per cui il binomio storia-filosofia, cacciato a suo tem-
po in Italia dalla porta, per la sua impronta storicistica, finisce poi per
rientrare dalla finestra.

Dunque, per gli storici oggi non esistono soltanto gli antropologi
tra i referenti delle scienze umane e sociali con cui dialogare; e, in ogni
caso, va ribadita una specificita disciplinare — storica — che occorre ri-
vendicare perché attiva e non passiva nell’utilizzo delle altre discipline
umanistiche.

Ma per tornare agli antropologi, quante di queste acquisizioni e di
questi dibattiti storici sono stati recepiti dagli antropologi? Se I'essenza
di cio che si definisce “atteggiamento antropologico” ¢ il confronto pro-
lungato tra culture diverse — come ha scritto gia nel 1989 Carlo Ginzburg
(L'inquisitore come antropologo, in Studi in onore di Carlo Saitta dei suoi
allievi pisani, a cura di Pozzi, R. & A. Prosperi, pp. Pisa: Giardini: 27) —, il
suo presupposto ¢ una prospettiva dialogica. Questo confronto puo esse-
re esteso dagli oggetti della ricerca ai soggetti che la fanno, cioé lo storico e
I'antropologo. Esiste un dialogo vero tra antropologi e storici, al dila degli
oggetti e dei concetti comuni? Ad esempio, per quanto riguarda le fonti
e i metodi di lettura? Ancora Ginzburg, lo storico che piu ha riflettuto e
teorizzato sul nesso storia/antropologia, ha sottolineato non solo le ambi-
guita dell’analogia tra il lavoro degli antropologi e quello degli storici, ma
le difficolta del dialogo, soprattutto sul piano della differenza delle fonti: i
taccuini scritti dagli stessi antropologi da un lato, i documenti registrati da
notai e altri attori sociali che offrono allo storico una fonte mediata, non
diretta, anche se vicina all’oralita, dall’altro. Tuttavia, analizzando le fonti
inquisitoriali, Ginzburg ammette un’analogia nella struttura dialogica —
domande e risposte — dei documenti e nell’asimmetria di potere/sapere
tra i personaggi del dialogo (giudice e inquisiti, da un lato, antropologo e
informatori dall’altro). E individua anche un’analogia nell’operazione di
deciframento dei documenti e dei testi che non sono mai neutrali. E qui si
colloca un nodo cruciale.

Un’ulteriore analogia, infatti, puo essere vista nel passaggio spesso
istituito tra il considerare non neutrali le fonti e i testimoni e il negare
una realta effettuale esterna che resterebbe inattingibile in quanto sa-

172



ANTROPOLOGIA E STORIA

remmo di fronte a “discorsi” soggettivi, che “interpretano” e non foto-
grafano la realta fattuale. Questo scetticismo radicale che ha tentato sia
la storia che 'antropologia ¢ stato respinto sostanzialmente da entram-
be. E quanto dimostrano le relazioni di questa sessione, che insistono
da diversi punti di vista (il concetto di patrimonio culturale analizzato
da Padiglione, la storia basata sulle testimonianze orali considerata da
Giovanni Contini) sul tema della memoria sociale e collettiva, pit o
meno condivisa, come fonte storica, da tenere in conto non tanto in
quanto riflette una realta fattuale quanto invece fornisce le percezioni
e i modi diversi di vivere quella realta, anche distorcendola. Non c’¢
bisogno di scomodare Marc Bloch per essere consapevoli del fatto che
una falsa rappresentazione, erronea, & anche vera in quanto ¢ creduta
e riflette un senso comune, e puo produrre effetti e conseguenze che
operano e incidono sulla realta esterna.

Ma veniamo al tema delle debolezze del discorso relativo all’analo-
gia tra storia e antropologia se considerato sul piano delle fonti e dei
metodi di lettura, partendo da un esempio concreto che mi consente di
collocarmi su un piano che conosco bene. Si puo essere o meno d’ac-
cordo sulla tesi di Ginzburg sull’inquisitore (dunque sullo storico, che
appunto sull’inquisitore si appoggia) come antropologo, e del resto lo
stesso autore di fronte alle critiche ha ridimensionato la sua tesi. Le cri-
tiche hanno insistito sulla proiezione sugli inquisitori di atteggiamenti,
interessi e curiosita propri dell’antropologo e dello storico e sulla diffe-
renza sostanziale delle fonti e dei documenti che, nel caso delle registra-
zioni inquisitoriali e processuali in genere, non sono affatto dialoghi a
due voci, ma interrogatori giudiziari svolti da singoli giudici. Il lavoro
dei giudici ¢ quello di giudicare, non di capire le idee degli imputati.
L’antropologo cerca di non sovrapporre la propria cultura alla cultu-
ra che studia, adottando il metodo della doppia soggettivita; il giudice
invece — e lo storico deve recepirlo — valuta le idee e i comportamenti
degli imputati con i criteri della propria teologia, del diritto canonico e
dell’ortodossia, segue un codice e delle procedure — ad esempio, nella
verbalizzazione —, conserva i verbali per usi futuri e alla fine impone una
condanna ai devianti. Del resto completamente differente ¢ la situazio-
ne di un imputato di fronte al giudice e quella di un intervistato o di
un informatore di fronte all’antropologo che fa domande: I'informatore
non rischia nulla e pud anche manipolare I'interrogante, 'imputato puo
anche essere condannato a morte (Del Col 1998).

Gli scopi e le modalita per cui sono stati prodotti i documenti utiliz-
zati da storici e antropologi sono dunque diversi, e non danno luogo a
analogie tra loro, e neppure a analogie sul piano del metodo. Dalla parte
dell’'imputato, inoltre, si deve tener conto delle strategie difensive: impor-

173



MARINA CAFFIERO

tante non ¢ il resoconto veritiero dei fatti, ma alleggerire la propria posi-
zione e evitare la pena. Naturalmente, queste osservazioni sulla specificita
delle fonti processuali che costituiscono una sorta di testimonianze orali
trascritte da altri non implica affatto che tali fonti non siano utilissime per
la ricostruzione storica e dunque per raggiungere una verita storica. Io
stessa le ho usate ampiamente per cogliere attraverso i racconti interessati
dei denunciati — nel mio caso gli ebrei — la realta storica fatta di rapporti,
scambi, sincretismi, contaminazioni sociali e culturali, di legami pericolo-
si tra ebrei e cristiani nella vita quotidiana dell’eta moderna, nonostante
divieti e la fissazione di identita e alterita precostituite e immutabili. Tor-
nano qui quei concetti di confine, comuni tra storia e antropologia di cui
ho parlato all'inizio. E su questo piano del confine storici e antropologi si
possono incontrare.

Le domande sono allora: quali fonti? Quali attori sociali? E quale sto-
ria? Come vanno lette queste fonti? Come far dialogare storia e antro-
pologia con un intreccio disciplinare non punitivo per la storia, in cui,
ad esempio, non si perdano la dimensione temporale e quella dei cam-
biamenti e delle differenze? Questo & credo uno dei problemi su cui ci
dobbiamo interrogare ancora.

Padiglione, nel suo intervento sui musei del brigantaggio, sostiene ci-
tando Friedrich Schlegel (1797-1798), che se

lo storico ¢ un profeta/visionario che guarda all'indietro — Walter Beniamin ag-
giungera che I'angelo della storia guarda si indietro, ma camminando in avanti,
nel futuro — I'antropologo & un profeta/visionario che guarda alle zone d’ombra e
di rimozione, ai margini, ai confini, alle alterita interne della forma di vita presen-
te e dominante. La sua missione & dare voci alle presenze culturali non egemoni
per forzare i limiti della conoscenza, per inscrivere nel contemporaneo inedite
potenzialita.

Ma questo ¢ appunto anche uno dei compiti della storia, non tanto nel
senso di un retrospettivo atto di giustizia culturale rispetto a un mondo
di emarginati e esclusi che aspettano di avere visibilita e voce, cio¢ nel
senso di un risarcimento storico a carattere etico (Padiglione parla di
“missione etica”), o di una empatia tra storico e vittime della repressio-
ne e dell’esclusione, quanto piuttosto nel senso di attingere a un livello
di conoscenza piu approfondita utilizzando prospettive e punti di vista
eccentrici di individui e di gruppi esclusi dal potere. ’autore delinea
cosi una “memoria divisa” sul brigantaggio, in cui il sapere museogra-
fico documenta nello stesso tempo I'oggetto e lo sguardo su di esso.
Il tema centrale della memoria divisa ritorna anche nel contributo di
Contini che mostra come il punto di vista femminile sulle stragi naziste
tenda a essere meno schiacciato sulle retoriche narrative tradizionali e

174



ANTROPOLOGIA E STORIA

rappresenti una specificita di visione che — pur falsa — aiuta a compren-
dere come si forma una memoria collettiva, fornisce informazioni sui
soggetti storici, sulle loro percezioni e conseguenti decisioni, e soprat-
tutto permette di cogliere come tale memoria influenzi e incida anche
sul corso delle cose.

Ma come ha rilevato anche Alessandro Portelli, trattando di storia ora-
le e memoria delle donne, la memoria e I'atto di ricordare sono «una pra-
tica personale e individuale, anche se avviene in quadri sociali, linguistici
esperenziali condivisi» (Portelli 2002: 254). E qui mi riconnetto al titolo
della sessione “Storicita e individualita”, a cui sono stata invitata a con-
tribuire, per affrontare il tema del rapporto individuo/storia e delle fonti
che servono a studiare tale rapporto. Torniamo in tal modo al discorso
sull’analogia tra storia e antropologia ritrovabile nell’approccio comune
fondato sul ruolo e I’azione degli attori sociali e sul loro protagonismo nel-
la rappresentazione e “costruzione di un mondo sociale” (si veda, infra,
il contributo di Jacques Revel): un ruolo degli attori sociali che fornisce
Ieffettivo luogo di confronto.

Latto individuale di ricordare si traduce non solo in testimonianze
orali — le interviste —, ma ancora una volta in testi scritti (memoriali, auto-
biografie), redatti da singole persone, uomini e donne, in prima persona e
non mediati dalla scrittura di altri. La memoria collettiva nasce da quella
individuale.

Non a caso oggi ¢ in piena fioritura un filone storiografico fondato
su fonti definite, all’interno dei diversi contesti storiografici naziona-
li, come “ego-documents”, “écritures du for privé”, “scritture del sé”,
“first-person writings”, costituite da testi “in cui I'autore scrive delle
proprie azioni, pensieri o sentimenti”. Si tratta principalmente di do-
cumenti legati alla consapevole espressione della memoria individuale
— come ricordi, autobiografie, diari, giornali di viaggio —, oppure che
esprimono forme di memoria e dunque di identita di tipo piu collettivo,
in cui perd 'individuo almeno come mezzo di espressione svolge un
ruolo fondamentale — ad esempio, nei libri di famiglia —, oppure ancora
in cui l'individuo scrive semplicemente di se stesso, come nelle lettere
private. Sono scritti, spesso prodotti fuori di ogni contesto istituzionale,
che testimoniano la presa di parola di un individuo su di sé, racchiu-
dendo una riflessione personale su se stesso, sulla propria famiglia, sulla
propria comunita e sulla propria, peculiare, percezione del mondo. La
categoria di “ego-documenti” ha dimostrato un notevole valore euristi-
co per gli storici, consentendo di incrementare il numero sia dei sogget-
ti/attori da considerare, sia degli oggetti/temi da analizzare. In relazione
ai soggetti/attori/autori, ha permesso 'ingresso sulla scena storiografica
di individui di condizione sociale e culturale medio-bassa che si rivelano

175



MARINA CAFFIERO

assai pit coinvolti nella scrittura di quanto in genere si ritenga: indivi-
dui e persone comuni, anche di basso ceto, donne, soggetti collettivi,
come le famiglie, le corporazioni o i conventi. Quanto agli oggetti/temi
di ricerca, I'adozione degli ego-documenti come fonti ha consentito di
considerare problematiche poco analizzate: dall’evoluzione dell’auto-
coscienza individuale, alla costruzione dell’identita e della memoria di
vari soggetti, all’emergere di mentalita e sensibilita nuove in relazione
a particolari accadimenti storici. Nell'uso di questi documenti e della
categoria storiografica che si riferisce ad essi si colloca un concreto mo-
mento di confronto fra le diverse scienze umane e sociali e naturalmente
in maniera particolare tra gli storici e gli antropologi. Per questi ultimi,
come del resto anche per gli storici, la scrittura personale, domestica,
costituisce una testimonianza preziosa sulla vita quotidiana e, nei casi
in cui essa risulta connotata da uno scarso tecnicismo, il suo interesse
¢ ulteriormente accresciuto dal poterla considerare come 'espressione
della «ragione dei pitt deboli».

Sull’analisi e sulla schedatura delle scritture di memoria e de i raccon-
ti di sé, abbiamo avviato nel nostro Dipartimento, con la partecipazione
appunto di storici e antropologi, un progetto di ricerca nazionale stretta-
mente collegato a una rete europea di ricercatori sullo stesso tema. Il titolo
del progetto ¢ Storie di individui, di famiglie e di comunita in Italia tra xvi
e XIX secolo. La costruzione dell'individualita moderna attraverso le scritture
di memoria e i racconti di sé. 1l problema storiografico di fondo ¢ lo studio,
della costruzione dell’individualita moderna e delle forme di appartenen-
za a gruppi e comunita, in quanto nodi di costruzione delle identita e
della memoria. Naturalmente, tali fonti debbono essere studiate nella loro
declinazione di genere, per cogliere, ad esempio, i caratteri precipui e spe-
cifici di tale scrittura in ambito femminile e la trasformazione dell’identita
delle donne nel loro rapporto con il testo scritto e con la memoria in ge-
nere (come ci ha mostrato Contini). In definitiva, prescindendo dal genere
di chi scrive, la presa di parola (e di scrittura) e il desiderio di raccontarsi,
generano un atto di cui occorre misurare, oltre ai limiti, la capacita critica
e il potere di emancipazione.

Occorre inoltre domandarsi — e qui torno alle questioni poste dalle
due relazioni di Padiglione e Contini — quali mediazioni legano gli scritti
personali alla storia collettiva e agli eventi politici di cui lo scrittore ¢ stato
testimone o protagonista. La scrittura dell’io permette di affermare ’auto-
nomia di un giudizio sul mondo? In che modo la configurazione singolare
dell’esperienza intima puo articolarsi con la comprensione generale di una
societa? In che modo il racconto di sé puo fondare una riflessivita critica
implicante il passaggio da un “io” empirico al “noi” di un individuo nella
societa, che partecipa alla costruzione di un senso comune? Si tratta di

176



ANTROPOLOGIA E STORIA

domande che interrogano anche sull’autonomia reale di questi giudizi sul
mondo, sul peso delle norme e delle costrizioni di scrittura che provengo-
no dalle istituzioni.

Occorre infine chiedersi se queste modalita di rapportarsi a sé e al
mondo non solo fondino un soggetto critico e riflessivo, ma anche un
soggetto attivo, e quali forme di azione si costruiscano o si rivelino nella
scrittura, come luogo di impegno civico, politico, religioso. La questione
da porre, insomma, ¢ quella del grado di autonomia morale e di liberta
dell’attore in rapporto alla sua esperienza sociale, in termini che sono nel-
lo stesso tempo di impegno e di intendimento.

Se considera in tal modo il racconto di sé come un’azione situata in un
contesto, lo storico puo aprire una collaborazione e un confronto con le
scienze umane e sociali e soprattutto con ’antropologia, per la compren-
sione migliore del sociale.

Bibliografia

Del Col, A. 1998. Il Menocchio lettore. Metod: e ricerche, n.s., vol. 17, 2: 70-7.
Portelli, A. 2002. Racconti di cura, racconti di guerra. La legittimita della narra-
zione. Genesis. Rivista della Societa italiana delle storiche, vol. 1, 1: 254-60.
Schlegel, F. 1797-1798. ,Athendums”-Fragmente (Framments, detti anche “Fram-

menti dell’ Ateneo”).

177






Storia, strutture, processi

Antonino Colajanni
Sapienza Universita di Roma

Il mio commento alle prime relazioni presentate a questo importante Se-
minario intende iniziare con una scelta precisa. Infatti, pur rispettando
molto e accogliendo con approvazione gli sforzi di Francesco Remotti,
dedicati alla identificazione di una sicura “specificita” dell’antropologia
rispetto ad altre discipline, e quindi anche alla storia, intenderei invece
dedicarmi a riflettere sulle numerose e ricorrenti analogie, piuttosto che
sulle differenze, sui punti di contatto, piuttosto che sulle divergenze. E fin
troppo ovvio, a mio parere, che ci siano “specificita” in una tradizione di
studi che si & costruita un “nome”, si ¢ ritagliata propri oggetti di indagi-
ne, ha raffinato propri metodi in decenni di prove e in pratiche di ricerca
che sono alla fine non identiche a quelle di altre tradizioni di studio. Ma
ogni volta che mi son trovato a discutere sulle differenze pit “classiche”
tra antropologia e storia, ho sempre incontrato un qualche storico che
aveva applicato metodi, nel suo campo specifico di studio, aveva usato
concetti e affrontato problemi, che erano molto ma molto simili ai miei.
L'unica “differenza” che m’¢ parso riscontrare in termini generali, mi sem-
bra essere, ancora oggi, quella “concreta” e “fattuale” consistente nel fatto
che gli antropologi — identificato un problema, una questione irrisolta,
una domanda nuova — hanno il privilegio di poter tornare a interrogare
i loro testimoni e ad osservare contesti di azione sociale pertinenti. Cosa
che uno storico — ovviamente — non puo fare. Tutto qui.

Un buon inizio, per commentare le relazioni appena sentite, & quel-
lo di ricordare le considerazioni che faceva Pier Paolo Viazzo nel suo
volume Introduzione all antropologia storica (Roma-Bari, 2000), nel
quale dedicava un intero ricco capitolo, il v (“Altre storie, storie d’al-
tri”) a un serrato confronto tra storia e antropologia alla luce si dei
metodi e delle fonti dirette spesso assai diverse tra le due discipline,

L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 179-186

179



ANTONINO COLAJANNI

ma anche alle concettualizzazioni, alle strategie conoscitive, ai siste-
mi interpretativi delle attivita umane, delle istituzioni, dei processi.
Insomma, una riflessione libera sul concetto di “storia” non sarebbe
inopportuna, al di l1a delle troppo facili e consuete contrapposizio-
ni, delle distinzioni duali oppositive, tra le quali quella tra “oralita”
e “scrittura” non & che una delle tante. Ricorderei, tra I’altro, il bel
saggio presidenziale di Regna Darnell (una benemerita grande studiosa
canadese che ha dedicato una quantita di studi documentari alla storia
dei nostri studi e ai processi storici vissuti dalle popolazioni indigene
del Nordamerica), dedicato proprio al concetto di storia, nella rivista
“Ethnohistory” del 2009. Le incursioni degli antropologi nel territorio
della storia documentaria, con alcuni successi indubitabili, sono anche
in grande rilievo, ed hanno indicato una strada che solo in pochi hanno
avuto il coraggio di intraprendere. Mi riferisco soprattutto alla straor-
dinaria opera in due volumi di John e Jane Comaroff, Of Revelation
and Revolution (Christianity, Colonialism, and Consciousness in South
Africa, Chicago-London, 1991; The Dialectics of Modernity on a South
African Frontier, Chicago-London, 1997) dedicata all’azione missio-
naria britannica in Sudafrica nell’Ottocento; un esempio insuperato,
questo, di “antropologia zella storia”, un’antropologia che trasforma
in “etnografia” i documenti storici e li interpreta secondo lo stile della
tradizione antropologica, rispettando pero al tempo stesso meticolosa-
mente le regole della metodologia storica.

Questo libro, come pochi altri, rivela un’intensa pratica di “scambio
eguale” tra storia e antropologia e ci pone la domanda se, negli altri nume-
rosi casi che esistono, lo scambio sia stato veramente “eguale” o “inegua-
le”. Se cioe I'antropologia abbia “dato piu di quanto non abbia ricevuto”.
Cosa che mi sembra abbastanza chiara dal rapporto che oggi si rivela tra
i due fronti. Vi sono storie che hanno grandi debiti nei confronti dell’an-
tropologia (per esempio, in Italia la ricca tradizione delle “microstorie”,
che non si limita ovviamente a Giovanni Levi; e in Francia, ancor piu
ovviamente, la grande tradizione delle “Annales”). Penso, insomma, che
gli antropologi dopo aver molto “dato”, debbano, oggi, “indebitarsi” pit
di quanto normalmente non facciano, nei confronti degli studi storici. E
non mi riferisco, in verita, solo ai due vecchi “cavalli di battaglia” del
pensiero storico di qualche decennio fa, cio¢ alle “lunghe durate”, alle
seriazioni diacroniche, alle grandi trasformazioni e allo “scardinamento”
dell’attitudine a privilegiare i “micro-contesti”, come anche alla dispo-
sizione verso la produzione di fonti circoscritte e individuali, al princi-
pium individuationis, alla spinta verso la documentarizzazione (anche da
parte degli etnografi) di esperienze soggettive personali. Farei riferimento
piuttosto invece all’analisi processuale, che spesso € mancata in molte an-

180



STORIA, STRUTTURE, PROCESSI

tropologie concentrate sulla etnografia ristretta o sulla attitudine a salta-
re rapidamente dalla descrizione etnografica alla formulazione di ardite
teorie generali e/o a raffinati esercizi ermeneutici. L'analisi processuale
consentirebbe invece di riconoscere la natura “distesa nel tempo” delle
istituzioni, dei comportamenti e delle idee e interpretazioni che in ogni
umana societa la gente pone in essere; consentirebbe di dare maggiore
rilievo ai conflitti e alle tensioni, che sono rilevabili solo nella continuita/
discontinuita temporale; e infine permetterebbe di valorizzare accurata-
mente le testimonianze precedenti che altri etnografi hanno prodotto nel
passato. Si, mi sembra che ancora oggi I’antropologia sia, in questo senso,
in debito nei confronti della storia.

Insomma, come ho detto all’inizio di questo intervento, pur com-
prendendo ed apprezzando molto le proposte “differenzialiste” avan-
zate da Francesco Remotti (¢ ovvio che anch’io rivendico una certa
“specificita” del lavoro antropologico rispetto non solo a quello sto-
rico, ma anche ad altre “discipline”, che tendo a vedere giustappunto
come sistemi regolativi costruiti nel tempo attraverso certe esperienze
di riflessione e ricerca), tendo molto pit a vedere le “analogie”, le pos-
sibilita di terreni comuni, di “scambi non ineguali” tra i due fronti.
Ricordo con grande simpatia I’accenno che Henrika Kuklick ha fatto,
nell’introduzione al suo recente volume A New History of Anthropo-
logy, all’incipit di una novella dello scrittore inglese L. P. Hartley (The
go-between) che ben si attaglia alla “antropologizzazione” della sto-
ria: «The past is a foreign country: they do things differently there».
In questo modo lontananza temporale e spazialita differenziale, con-
fronto sistematico, si fondono splendidamente. E dunque di grande
utilita guardare al passato con un atteggiamento molto simile a quello
dell’antropologo che si avventura nell'impresa non facile di descrivere,
comprendere e interpretare (e poi rivedere in termini generali) una so-
cieta lontana nello spazio. Su questa linea, potrei richiamare 'opinione
dell’antropologa americana Hortense Powdermaker, la quale sosteneva
che «’immersione in un archivio, o in un periodo storico determinato,
¢ per lo storico una esperienza molto simile a quella dell'immersione
etnografica dell’antropologo».

In definitiva, mi sento molto lontano dalle distinzioni radicali, dal-
le opposizioni insormontabili, soprattutto se duali, che spesso si sentono
ripetere a proposito dei rapporti tra antropologia e storia, come quelle
tra “atteggiamento generalizzante e atteggiamento individuante”, o tra
“contemporaneita coinvolgente e passato distante e non coinvolgente”, o
anche tra “societa ‘viventi’ e societa ‘morte’”, o infine tra “aspetti inconsci
delle strutture sociali generali, in ambiti di oralita e produzioni consape-
voli, attraverso la scrittura”.



ANTONINO COLAJANNI

Il primo punto che vorrei approfondire si riferisce a una dicotomia op-
positiva che ¢ stata in un certo senso un “classico” dei nostri studi. Com’e
noto, l'opposizione e la incompatibilita tra “storia” e “struttura” non & piu
accettata ed elaborata dagli studiosi di scienze dell'uomo ormai da una
quarantina d’anni. Ma in passato ha avuto un’importanza cardinale. Tra
gli antropologi, Marshall Sahlins ¢ colui che piu si ¢ impegnato per rac-
cordare i due concetti, e rinnovare creativamente non solo il vocabolario
delle scienze sociali e la loro pensabilita, ma anche la ricerca di campo,
momento centrale della pratica antropologica. Nel suo bellissimo libro
Isole di storia. Societi e mito nei Mari del Sud, pubblicato a Chicago nel
1985 e prontamente tradotto in italiano da Einaudi 'anno dopo, Sahlins
esordisce scrivendo:

La storia ha un ordine culturale, diverso nelle diverse societa, fondato su modelli
significanti. Ma & vero anche il contrario: i modelli culturali hanno un ordine sto-
rico, poiché i significati vengono rivalutati, in misura piti o meno profonda, mano
a mano che si verificano nella prassi.

Quindi, per dirla con Geertz, «un evento ¢ un’attuazione particolare, uni-
ca, di un fenomeno generale, ¢ la realizzazione contingente di un modello
culturale». In questo senso, la cultura viene ad essere continuamente e
storicamente modificata nell’azione. Quella che gli antropologi definisco-
no “struttura” — I'insieme dei rapporti simbolici dell’ordine culturale — &
dunque un oggetto storico. Ma le categorie culturali, che si realizzano
negli eventi, sono continuamente esposte dagli uomini a rischi empirici.
Infatti, al momento dell’azione i significati sono esposti a grandi difficolta.
In definitiva, la cultura ¢ come un gioco d’azzardo con la natura.

Sahlins si preoccupa di aggiungere che «a diverse culture, diverse sto-
ricitas. E compito degli studiosi indagare sul modo in cui le strutture si re-
alizzano nell’ordine culturale e nel corso della storia. E quindi, rifiutando
le troppo semplici dicotomie radicali di contrapposizione che caratterizza-
no il nostro pensiero (passato/presente; statico/dinamico; sistema/evento;
infrastruttura/sovrastruttura), il problema ¢ di «far esplodere il concetto
di storia» attraverso ’esperienza antropologica della cultura. Ma aggiunge
fortunatamente che gli effetti di questa riflessione non saranno unilaterali:
senza alcun dubbio, a sua volta, 'esperienza storica fara «esplodere la
concezione antropologica della cultura», struttura compresa.

Poi egli passa direttamente ad esplorare le “storie” dei popoli del Pa-
cifico, e sostiene che gli storici non possono permettersi di ignorare queste
storie esotiche solo perché sono culturalmente remote. Il libro raccoglie
un bellissimo saggio del 1983 (“Altri tempi, altri costumi: 'antropologia
della storia”) che esamina alcuni aspetti remoti e poco conosciuti della
storia dei Maori, delle Isole Figi, delle Hawaii e degli Zulu dei primi anni

182



STORIA, STRUTTURE, PROCESSI

dell’Ottocento, e contrappone due tipi di storia: la “storia eroica” e la
“mito-prassi”.

Ma anche in numerosi saggi raccolti in quell’altro bellissimo volume
che ¢ Storie d’altri, pubblicato da Guida nel 1992, Sahlins ha dato decisivi
contributi a questi temi. Soprattutto nel saggio Metafore storiche e realta
mitiche. La struttura nella storia antica del Regno delle Isole Sandwich, del
1981. E nell’altro saggio I/ ritorno dell’evento. Riflessioni sull inizio della
grande guerra delle Figi tra i regni di Bau e Rewa (1843-18s55), del 1991. An-
che in questi saggi il tema & ben identificato: la natura dell’evento storico e
la sua relazione con I'ordine culturale. Per questo autore, in particolare, le
Isole Figi possono costituire un caso rivelatore perché Iatipicita dei loro
lineamenti strutturali evidenzia il ruolo degli stessi nel corso degli eventi.
Qui egli discute con efficacia le note opinioni di Braudel sulla natura degli
“eventi” come semplici fenomeni di superficie, “spuma sulle potenti ma-
ree della storia” (Braudel 1980). E non oppone I'impalpabilita dell’evento
alla solidita della durata, ma dimostra come I’evento sia il precipitato in
parte inevitabile delle durate strutturali, dei caratteri fondamentali del
sistema sociale, politico e culturale delle Isole Figi: il sistema e I'evento
sembrano indissolubilmente intrecciati nel rapporto che li lega. Ciascuno
¢ responsabile dell’esistenza dell’altro.

11 secondo punto che vorrei approfondire riguarda pit da vicino un
altro esempio della debolezza delle opposizioni radicali tra antropologia e
storia. Lévi-Strauss, molti anni or sono, scrisse:

Lantropologia ¢ interessata specialmente a cio che non é scritto. Essa si occupa
di cio che & differente da tutto quanto gli uomini usualmente pensano di incidere
nella pietra o di affidare alla carta.

11 caso del recente libro di Ann Laura Stoler, Along the Archival Grain:
Espistemic Anxieties and Colonial Common Sense (Princeton, 2009), mi
pare possa contraddire convincentemente, e su una base concreta e fattua-
le, 'opinione dell’illustre antropologo francese. Lo studio accurato di un
archivio coloniale diventa in questo volume un dettagliatissimo “campo
etnografico” nel quale si identificano e analizzano le forme della classi-
ficazione dei documenti che “costruiscono”, “costituiscono”, le identita
sociali e culturali dei soggetti attivi delle colonie olandesi (i politici che
ideavano le strategie coloniali, i giuristi che costruivano i sistemi norma-
tivi, gli amministratori stanziali che gestivano quotidianamente oltremare
le relazioni complesse con gli indigeni, infine i tecnici e i visitatori che
passavano brevi periodi per indagini di controllo e verifica). Attraverso
i documenti prodotti dai diversi attori sociali appena menzionati e rac-
colti in questo archivio, che per lunghi decenni ¢ stato praticato, visitato,
consultato, si autorappresenta una classe burocratica coloniale con le sue

183



ANTONINO COLAJANNI

ansie di futuro, si disegna in maniera superba lo stile e il disegno culturale
di un impero coloniale, con le regole del suo governo e con le pesanti reto-
riche e autovalutazioni. Il tutto senza uscire da un archivio, dalle scritture,
da cio che gli uomini lasciano come traccia visibile e consapevole di sé e
delle loro storie. Ancora un caso, come si vede, nel quale I'opposizione
“oralita/scrittura” e quella “inconsapevolezza/coscienza” non sembrano
avere una grande utilita euristica.

Un terzo argomento che mi sembra utile per rafforzare questa visione
di scambievole e paritario intreccio di idee, di concetti, di problemi e di
strategie di ricerca tra storia e antropologia, si riferisce a un’area partico-
lare di studi, sviluppatasi negli ultimi decenni. Gli studiosi del mondo an-
dino sudamericano non si dividono cosi drasticamente e polemicamente
in “storici” e “antropologi”, come accade in tante altre aree del mondo.
Hanno camminato fianco a fianco per decenni, scambiandosi i ruoli molto
frequentemente. Ricordiamo almeno John Murra, Franklin Pease, John
Rowe, Nathan Wachtel, Lewis Hanke, Tom Zuidema. Ognuno di essi era
ed & ancora storico e al tempo stesso antropologo, con formazione doppia
e capacita di lavorare sia in archivio che sul campo come etnografo. Non a
caso le culture andine del passato sono studiate con straordinaria intensita
pitt che negli aspetti materiali (tecnologia, forme di agricoltura, architet-
tura) in quelli sociali, politici, religiosi, nei quali i documenti d’archivio
(che presentano una notevole intensita e densita nel campo sociale e re-
ligioso) sono interrogati con gli strumenti consueti dell’antropologo. La
documentazione primaria sul mondo andino & considerata comzune punto
di partenza per le ricerche, sia da antropologi che da storici, che stanno in
qualche modo configurando una nuova figura mista, quella dell’ “etnostori-
co”. Le fonti principali sono:
1. le cronache classiche (dal 1532 a circa il 1560) e gli studi storici sulle
biografie dei singoli cronisti; di questo gruppo fanno anche parte alcune
fonti “indipendenti”, di viaggiatori isolati, funzionari dotati di grandi ca-
pacita di riflessioni autonome, giuristi perplessi, missionari moralmente
impegnati nella critica alla conquista e colonizzazione delle terre ameri-
cane;
2. idocumenti in lingue andine (quechua e aymara), come il famosissimo
manoscritto di Huarochiri ritrovato da Trimborn, e i documenti “indige-
ni”, cioé prodotti — la maggior parte delle volte con I'aiuto di missionari o
funzionari spagnoli — da persone native, che presentano un “punto di vi-
sta” in buona misura locale; esempio classico di questo tipo di documenti
¢ Nueva Cordnica y Buen Gobierno di Guaman Poma de Ayala, dei primi
anni del secolo xvir;
3. 1 preziosissimi documenti delle Visitas (documenti di ispezioni ammi-
nistrative con ricchissimi dati demografici, sociali, economici e sui rituali,

184



STORIA, STRUTTURE, PROCESSI

che sono eredita della grande tradizione delle Relaciones Geogrificas de
Indias);

4. le opere dei primi “storici” dei secoli xv1 e xvi1, che raccolgono espe-
rienze e ricompilano le diverse fonti (Cieza de Ledn, Lopez de Gémara,
Garcilaso de La Vega ecc.).

Tutti questi documenti sono patrimonio necessario di qualunque
andinista contemporaneo. E le fonti etnografiche sulla contempora-
neita sono quasi sempre viste nel quadro dei processi di lunga durata
che hanno attraversato i secoli. Quasi tutte le monografie etnografiche
su villaggi o gruppi di villaggi dell’area andina di oggi possiedono
lunghi capitoli iniziali che ricostruiscono la storia remota e gli effetti
che essa ha determinato nella genesi e stabilizzazione della contempo-
raneita. Anche perché molti villaggi attuali posseggono e conservano
gelosamente preziosissimi documenti dal Cinquecento-Seicento ad
oggi che ne legittimano la identita storico-politica e le pretese territo-
riali attuali.

Gli studiosi del mondo andino, antico e contemporaneo, sono dunque
in completo accordo nell’'usare il termine ethnobistory per le loro ricerche,
termine che fu proposto per la prima volta nel 1909 da Clark Wissler per
indicare lo studio e analisi delle informazioni sui popoli indigeni dell’A-
merica che si trovavano nella documentazione storica prodotta nei secoli
dagli europei e dagli americani. Questi studi utilizzavano anche la docu-
mentazione archeologica e le stratificazioni informative di tipo archeologi-
co-etnografico. Il dibattito sui temi teorici e metodologici che scaturivano
da questo tipo di ricerche ha gremito le pagine della rivista cardinale di
questo orientamento, “Ethnohistory”, della Duke University. A partire
dagli anni Sessanta del secolo passato, autori come J. Axtell, B. Trigger, R.
D. Fogelson, R. M. Carmack, W. C. Sturtevant, W. Fenton, W. Washburn,
K. Schwerin hanno arricchito questo dibattito, che sarebbe molto utile
esaminare congiuntamente e discutere a fondo — in una prossima occasio-
ne — nel nostro Dipartimento.

Bibliografia

Comaroff, J. & J. Comaroff 1991. Of Revelation and Revolution, Nol. 1: Christiani-
ty, Colonialism, and Consciousness in South Africa, Chicago-London: Chicago
University Press.

Comaroff, J. & J. Comaroff 1997. Of Revelation and Revolution, Nol. 2: The Dia-
lectics of Modernity on a South African Frontier, Chicago-London: Chicago
University Press.

Kuklick, H. (ed.) 2008. A new History of Anthropology. Malden-Oxford: Blackwell
Publishing.

Sahlins, M. 1982. Storie d’altri. Napoli: Guida.

185



ANTONINO COLAJANNI

Sahlins, M. 1986 (1985). Isole di storia. Societd e mito nei Mari del Sud. Torino: Ei-
naudi (ed. or. Islands of History. Chicago: Chicago University Press).

Stoler, A. L. 2009. Along the Archival Grain: Epistemic Anxieties and Colonial
Common Sense. Princeton (NJ): Princetone University Press.

Viazzo, P. P. 2000. Introduzione all’ antropologia storica. Roma-Bari, Laterza.

186



Antropologia e storia:
lighaggi e alleanze

Fabio Det
Universita degli Studi di Pisa

Matrimoni senza tutela

Gli interventi di Pier Paolo Viazzo e Jacques Revel affrontano il tema dei
rapporti tra storia e antropologia da prospettive assai diverse ma con si-
gnificativi punti di convergenza. Il primo segue in particolare le vicende
dell’antropologia 7zainstream anglosassone, la cui progressiva apertura
alla storia, nella seconda meta del Novecento, coincide con i tentativi di
superare 'orizzonte teorico e metodologico del funzionalismo classico. I
presupposti di quest’ultimo — 'assolutizzazione del presente etnografico,
della osservazione partecipante e dell’approccio sincronico — appaiono
insoddisfacenti a molti studiosi di quegli anni: a partire proprio da chi,
come Evans-Pritchard, aveva incarnato nel modo piu tipico quel para-
digma. Proprio nel rapporto con la dimensione e con le fonti storiche si
intravedono strade nuove e feconde.

Negli stessi anni, anche gli storici guardano all’antropologia in cerca
di innovazione. Il paradosso ¢ che le due discipline si incrociano attraver-
so un cronico ritardo generazionale; i piti innovativi esponenti dell’'una
cercano ispirazione nella generazione precedente dell’altra, e viceversa.
Gli storici del secondo dopoguerra prendono a modello le etnografie
classiche per introdurre nella comprensione storica elementi strutturali
o di lunga durata; gli antropologi, da parte loro, si accostano alle fonti di
archivio e a modelli standard di narrazione storica proprio per liberarsi
dai lacci delle etnografie classiche e dalle generalizzazioni dello struttural-
funzionalismo. Si puo dire, dunque, che fra le due discipline non c’¢ una
reale unita di intenti, tanto meno un progetto o delle coordinate episte-
mologiche comuni.

L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 187-196



FABIO DEI

Questo ritardo permane ancora oggi: ma Viazzo non lo trova cosi
preoccupante. Pensa anzi che possa risultare per molti versi fecondo.
Lantropologia classica, ad esempio, propone un repertorio di temi e
concetti che resta di vitale importanza nella costruzione di articolazio-
ni storiche (come nei casi, brevemente discussi, del complesso onore-
vergogna e degli strumenti dell’antropologia economica sostantivista).
1l rischio consiste semmai nel consegnarsi troppo frettolosamente alle
«ventate postmoderniste», con la loro «propensione a sottolineare I'im-
portanza della voce nativa raccolta direttamente dall’etnografo sul cam-
po e a identificare etnografia e antropologia» (Viazzo, infra). 1l privi-
legio dell’esperienza partecipante porterebbe a trascurare o a ritenere
illegittime le dimensioni comparativa e macrostorica, e le analisi di fonti
e contesti lontani nel tempo e nello spazio dal soggetto etnografico. In
definitiva, per essere solido, il matrimonio fra le due discipline deve
fondarsi su convergenze per cosi dire di lunga durata, ben radicate in
entrambe le tradizioni.

Anche Revel, dal versante storiografico, sembra convinto di questa
necessita. Tuttavia, nel tratteggiare la storia dei “matrimoni” interdisci-
plinari (con in mente gli studi francesi e italiani pit che quelli anglosas-
soni), pone 'accento su una ulteriore questione. Il rapporto tra storia e
antropologia, nei suoi anni pit intensi, & avvenuto sotto 'egida di grandi
modelli teorici volti a una «intelligibilita globale del mondo socio-sto-
rico [...] all'interno di un quadro analitico ed esplicativo comune». Il
riferimento non ¢ solo al marxismo e allo strutturalismo, ma a tutte le
concezioni che Revel chiama olistiche, per il loro tentativo di presentare
cultura e societa come un sistema organico. Oggi che la nostra fiducia
in questi grandi modelli e nel loro “ottimismo epistemologico” & almeno
in parte venuta meno, dobbiamo capire attorno a quali nuclei si articola
un nuovo rapporto tra storia e antropologia. Revel propone un’agenda
fatta di tre grandi questioni. La prima ¢ appunto la rinuncia a pensare in
termini di totalita, e a trattare i singoli casi come esempi di un tutto pit
ampio. In positivo, cio significa insistere sul carattere “situato” di ogni
circostanza sociale, sul fatto che il mondo sociale puo esser ricostruito
solo a partire dalla posizione di peculiari soggettivita agenti, operan-
ti all’interno di sfere discrete di razionalita pragmatica e comunicativa.
La seconda questione, che discende direttamente da questa, riguarda
il primato della agency rispetto alla struttura: in altre parole, la capa-
cita di pensare il sociale in termini di strategie (o tattiche) creative di
soggettivita umane (o forse anche non umane, se seguiamo i cosiddetti
nuovi studi di cultura materiale che attribuiscono agency agli oggetti).
Un principio in sé forse banale, ma che contrasta significativamente con
le teorie che vedono I’essenza del sociale in grandi dispositivi di potere

188



ANTROPOLOGIA E STORIA: LIGNAGGI E ALLEANZE

impersonale, rispetto ai quali il soggetto si costituirebbe come una sorta
di sottoprodotto. Infine, Revel suggerisce che il concetto di “regime di
storicita” possa rappresentare una feconda interfaccia tra il tempo della
storia e quello dell’antropologia — cosi diversi e forse incommensurabili
nella impostazione classica delle discipline.

Specialita della casa

Credo si possano valorizzare al tempo stesso I'invito di Viazzo a non di-
sfarsi affrettatamente di un “repertorio” di problemi, metodi e concetti
depositati nella lunga durata dell’antropologia novecentesca, e quello di
Revel a ripensare il rapporto storia-antropologia sullo sfondo della crisi
delle grandi teorie. Certo, i ripiegamenti epistemologici che I'antropo-
logia ha attraversato negli ultimi decenni sono qualcosa di pit solido e
duraturo di una “ventata postmodernista”. Personalmente, trovo anzi
l’aggettivo “postmoderno” ambiguo e inadatto a caratterizzare questi
cambiamenti. Soprattutto negli Stati Uniti, postmoderno ha finito per
connotare nuovi campi di studio fortemente ideologizzati e incistati at-
torno a linguaggi gergali, basati su vari gradi di banalizzazione dell’idea
nietzschiana che, siccome tutto rimanda al potere, non esiste uno spa-
zio di autonomia per la verita. L'antropologia non ¢& stata immune dalla
sua dose di banalizzazioni; tuttavia nel complesso la “svolta riflessiva”
avviata da Geertz negli anni Settanta ha prodotto maggior rigore, una
consapevolezza piu forte che in passato delle condizioni di produzione
del proprio sapere. L'insistenza sull’esperienza etnografica soggettiva,
contro cui Viazzo mette in guardia, ¢ solo un aspetto della questione.
Anzi, a ben vedere, approcci come quello del gruppo di Writing Cultu-
re non operano affatto una riduzione dell’antropologia a pura etnogra-
fia: cio su cui lavorano ¢ I’analisi delle modalita con cui la conoscenza
etnografica viene prodotta, nonché la proposta di una sua restituzione
in forme pitu dense e consapevoli.

A me pare che l'effetto di questo lavorio riflessivo sia stato proprio il
definitivo abbandono dell’illusione del presente etnografico, dell’idea di
un’antropologia che lavora al di fuori del tempo storico. Cid che carat-
terizza pit diffusamente la produzione degli ultimi decenni non ¢ solo il
fatto che i resoconti di ricerca vengono scritti in prima persona e si conce-
dono aperture riflessive, dialogiche o letterarie; ¢, piuttosto, I'incardina-
mento dell’intelligenza etnografica e antropologica in regimi di storicita.
Chi accetterebbe oggi di definire 'antropologia — per usare una frase di
Revel — come «conoscenza volta a produrre enunciati universali validi in
ogni tempo e in ogni luogo»? Come, del resto, pochi definirebbero anco-
ra la storia come “conoscenza del particolare”. Cid non significa neces-

189



FABIO DEI

sariamente che 'antropologia debba occuparsi del passato e usare fonti
d’archivio (per quanto cio accada sempre pitl spesso). Il punto ¢ che non
daremmo pit alcun credito a una etnografia che, indagando il presente,
non lo collocasse in un contesto e in un processo storico.

Eppure ho I'impressione che alcuni storici non si rendano ancora ben
conto di questo, immaginando una divisione del lavoro con I'antropologia
e le scienze sociali basata sulla dicotomia tra “particolare” e “generale”, se
non proprio tra idiografico e nomotetico. Se posso permettermi un breve
riferimento alla mia ricerca, nello studio della guerra e della violenza di
massa non ¢ infrequente che gli storici si richiamino all’antropologia. Se
cio avviene, I'antropologia & per cosi dire convocata quando si esaurisco-
no le risorse della comprensione contestuale e idiografica. Quest’ultima
ricostruisce gli eventi come specifici corsi di azione di soggetti razionali
mossi da finalita in senso lato utilitarie. Prendiamo il caso, sul quale ho
lavorato, degli eccidi di civili nell'Ttalia occupata dai nazisti nel 1944. 11
rastrellamento dei paesi e le stragi di popolazione civile sono giustamente
ricondotte dagli storici alle strategie razionali dell’esercito tedesco. Con
puntuale riferimento alla documentazione dei comandi militari, e attra-
verso il raffronto con le pratiche seguite su altri fronti bellici, si puo dimo-
strare che la politica del terrore era una consapevole scelta da parte degli
occupanti per garantire il controllo del territorio e dividere i movimenti
di resistenza dalla popolazione. Se gli eccidi appaiono alla memoria locale
come inspiegabili, o legati a contingenze irripetibili e fatali (I’azione in-
consulta di un gruppo partigiano che provoca la rappresaglia ecc.), la sto-
ria ne mostra invece le piti ampie ragioni “politiche” dal punto di vista dei
perpetratori. Ma il problema non finisce qui. Nelle modalita di esecuzione
degli eccidi, nella ferocia e nel clima di “festa di sangue” che i soldati
creano, nelle pratiche microrituali sia dei carnefici che dei sopravvissuti,
nel lavoro che la memoria collettiva svolge nelle comunita colpite, sem-
brano insinuarsi elementi diversi, non riducibili alla razionalita politica
e contestuale e alle scelte strategiche dei comandi. C’¢ un surplus e una
qualita rituale della violenza che gli storici sentono come estranea alla loro
competenza, che li porta a evocare un generico repertorio di categorie
antropologiche o talvolta psicoanalitiche, come sacrificio, effervescenza
collettiva, pulsione di morte (con le immancabili citazioni di autori certo
affascinanti ma un tantino datati come Frazer, Freud, Girard, Elias). E
come se dietro alla specificita dell’evento si celassero tendenze profonde,
universali, per certi versi irrazionali, che rimandano per I'appunto ad altre
discipline esperte di “discorsi generali sull'uomo” (Paggi 1996; Dei 1999;
2005).

Ecco, credo che 'antropologia non possa piti accettare questo tipo di
divisione del lavoro. Se puo portare un contributo a questo campo di studi

190



ANTROPOLOGIA E STORIA: LIGNAGGI E ALLEANZE

(e mi piace ricordare in proposito, per I'Italia, il lavoro di Francesca Cap-
pelletto 2005; 2010), pud farlo solo calandosi in pieno nel contesto situato
di quegli eventi, nella loro dimensione storica. Cid non significa affatto
escludere approcci comparativi, risorse di comprensione tratte da altre
epoche e luoghi. Puo darsi (anche se lo trovo improbabile) che per capire
le stragi di civili del "44 si debba evocare la tragedia greca. Ma gli audaci
accostamenti e le generalizzazioni, laddove aiutino a capire, rientrano tra
le possibilita e responsabilita della storia non meno che dell’antropologia.
Non sono gli “enunciati validi in ogni tempo e in ogni luogo” la specialita
della casa antropologica.

Storia, storicismo e autonomie disciplinari

Quando ragioniamo dei rapporti tra storia e antropologia, partiamo spes-
so dal presupposto che si tratta di due discipline lontanissime, che solo
con molta fatica possiamo progressivamente accostare. La prima lavora
sul passato, la seconda sul presente; la prima si basa sulla critica delle
fonti, la seconda sull’esperienza diretta e soggettiva del campo; la prima
¢ individuante, la seconda generalizzante. Quale maggiore divario episte-
mologico potrebbe darsi? Eppure questi assunti ci sembrano naturali solo
perché radicati nella principale tradizione antropologica del Novecento,
quella che ha puntato su metodi di ricerca inscritti in una ideale e perfetta
sincronicita e, talvolta, sulla dicotomia positivistica tra idiografico e no-
motetico. Ma se ritorniamo sulla storia degli studi con sguardo non atten-
to soltanto al zainstream anglosassone, vediamo che le due discipline non
si sono mai veramente discostate pit di tanto. Come osserva giustamente
Viazzo, in ambito evoluzionistico lo studio del passato, delle fonti classi-
che e antiche nonché dei reperti archeologici era totalmente integrato nel
sapere antropologico. Se ne distacca momentaneamente nelle scuole che
assolutizzano il momento del fieldwork esotico in societa illusoriamente
ritenute senza passato. Ma anche nell’epoca d’oro dell’osservazione par-
tecipante, in molte tradizioni “secondarie” storia e antropologia non si
sono mai separate. E il caso degli studi continentali di etnologia, folklore
e cultura materiale (Vermeulen, Alvarez Roldan 1995); e in fondo anche
di quelli francesi, nei quali I'imprinting maussiano mantiene sempre una
robusta dose di storicita nell’etnologia. Lo stesso Lévi-Strauss, malgrado
quanto ne dicono certe affrettate sintesi manualistiche, non relega affatto
in secondo piano la storia rispetto alle invarianze strutturali: il problema
che pone & semmai il rapporto tra le due dimensioni, i modi in cui le strut-
ture danno una forma particolare al divenire storico.

Per I'ltalia, naturalmente, I'influenza gramsciana e demartiniana sugli
studi della seconda meta del Novecento ha posto in primo piano I'inevi-

191



FABIO DEI

tabile storicita della conoscenza etnologica. In de Martino troviamo non
soltanto una lucida formulazione epistemologica dello storicismo, ma an-
che e soprattutto modelli di ricerca in cui etnologia e storia si intrecciano
e si integrano in modo inestricabile. Credo che non sempre i lettori siano
riusciti a comprendere I'importanza dei capitoli storici nelle tre mono-
grafie meridionaliste. Si tratta di elementi cruciali per mostrare come i
fenomeni in questione (magia, tarantismo, pianto rituale) non esistono
in sé, indipendentemente dallo sguardo che li indaga, e si costituiscano
piuttosto all’interno di una storia degli intellettuali e del loro rapporto con
il “popolo”. Fra i seguaci di de Martino questa dimensione ¢ stata spesso
dimenticata — con alcune eccezioni, in particolare quella notevolissima
di Clara Gallini, i cui lavori sul mesmerismo e su Lourdes rappresentano
vere e proprie ricerche di antropologia storica (Gallini 1983; 1998). Ma
la gran parte degli studiosi che hanno raccolto I'eredita di de Martino e
Gramsci, fra anni Sessanta e Settanta, hanno mirato a costituire una solida
fisionomia del settore DEA, salvaguardandone I’'autonomia epistemologica
e accademica proprio a fronte della storia.

C’erano buoni motivi per agire cosi. Il clima culturale italiano tendeva
ancora con una certa forza a delegittimare le discipline sociali nel nome
dello storicismo crociano. Il violento dibattito degli anni Cinquanta tra
Cirese e Giarrizzo era incentrato proprio su questo: perché dovrebbe
esistere una scienza autonoma del folklore o della cultura, si chiedeva
Giarrizzo, quando i suoi particolari oggetti possono essere assunti dalla
storia? Lo storico delle religioni studiera la religione popolare, lo sto-
rico dell’arte I'arte popolare, e cosi via, senza la necessita di costituire
una “scienza del popolare” in grado di spaziare in tutti questi ambiti
specialistici. Del resto, lo stesso de Martino in quegli anni definiva “uno
sproposito” I'idea del folklore come scienza autonoma. Correttamente,
in termini gramsciani: poiché il folklore viene definendosi in particolari
contesti storici nella sua mutevole relazione con la cultura egemonica, e
non pud dunque esser studiato isolatamente da quest’ultima. Ma le raf-
finatezze epistemologiche di de Martino rischiavano di esser strumen-
talizzate in un ambiente culturale — nella sua componente marxista non
meno che in quella crociana — ancora molto ostile alle scienze umane e
sociali (Alliegro 2011; Dei 2012).

Si pud dunque comprendere I'atteggiamento difensivo dei demologi
e degli antropologi di anni Sessanta e Settanta, una certa loro tendenza
a barricarsi e a difendere un campo faticosamente conquistato. Sono gli
storici a compiere piu frequenti attraversamenti dei confini disciplinari,
sulla scia delle suggestioni antropologiche della scuola delle Annales e poi
(come ricorda Revel) dei lavori di Ginzburg, Grendi e del filone speci-
ficamente italiano della microstoria. Ed & significativo che questi storici

192



ANTROPOLOGIA E STORIA: LIGNAGGI E ALLEANZE

dialoghino poco con gli antropologi italiani, anche quando si muovono
su terreni comuni come la cultura popolare. Fanno antropologia in pro-
prio, per cosi dire, e i rapporti accademici tra le due discipline restano
squilibrati e asimmetrici. Da parte loro, I'antropologia e la demologia
riescono a difendere la propria autonomia, ma a caro prezzo. Tagliano
in buona parte i legami con le radici piu originali e feconde della tradi-
zione italiana, cioe¢ quelle demartiniane e gramsciane. L'insistenza sul
repertorio del folklore contadino come oggetto peculiare e distintivo
della disciplina, e lo sforzo di tenerlo distinto dagli inautentici fenomeni
della cultura di massa, produce effetti di essenzializzazione e destoriciz-
zazione. Il paradosso ¢ che cio avviene proprio negli anni in cui le grandi
trasformazioni del paese cancellano definitivamente la separatezza del
mondo contadino, relegando il folklore classico nell’ambito del passato
e della memoria.

Questioni di numeri e di mestiere

Per capire le difficolta nei rapporti tra storia e antropologia conviene
concentrarsi sulle condizioni pratiche delle due discipline, pit che su
questioni epistemologiche. Prima di tutto, & un fatto di numeri. In Italia
gli strutturati del settore antropologico (M-DEA/o1) sono oggi (febbraio
2013) 172, di cui 29 ordinari. Per la storia i numeri sono i seguenti, distinti
per settore: Storia medioevale 189 (di cui 58 ordinari), Storia moderna
282 (di cui 87 ordinari), Storia contemporanea 437 (di cui 138 ordinari),
Storia dell’Europa orientale 39 (di cui 16 ordinari), Storia della scienza
e delle tecniche 60 (di cui 26 ordinari), Storia del Cristianesimo e delle
Chiese 64 (di cui 14 ordinari). In tutto 1.071 (di cui 339 ordinari). Ap-
prossimando, nell’Universita italiana vi sono circa 6,2 storici per ogni
antropologo; un rapporto che sale a 1 per 11,7 se consideriamo solo gli
ordinari — un dato, quest’ultimo, ancor piu significativo riguardo il po-
tere accademico e le prospettive di sviluppo negli anni a venire (i dati
sono tratti dal sito web del ministero dell’Istruzione, dell’Universita e
della Ricerca).

Questa radicale asimmetria quantitativa non pud non riflettersi sui
modi di fare ricerca, sulle forme di istituzionalizzazione del sapere e, ov-
viamente, sui rapporti interdisciplinari. Per esempio, un gran numero di
storici sembra puntare su specializzazioni molte solide e delimitate non
solo in relazione a epoche e luoghi, ma soprattutto ad archivi o reper-
tori di fonti, dal cui ambito raramente ci si discosta. C’¢ qui una solidita
tecnica, un senso del mestiere molto pit strutturato di quello che abbia-
mo noi antropologi; di conseguenza, questi stessi storici non sembrano
per nulla interessati ai nostri turbamenti epistemologici e ai nostri ripie-

193



FABIO DEI

gamenti riflessivi. Ad esempio, c’¢ stata per entrambe le discipline una
rottura “postmoderna” e un ripensamento dei rapporti tra fatti, fonti e
scrittura. ’antropologia ne ¢ stata cambiata a fondo: probabilmente, un
autore come James Clifford e un libro come Writing Culture sono stati i
pit letti tra gli studenti DEA fra anni Novanta e 2000. Ma I'impressione &
che per la gran parte degli storici queste siano apparse bizzarrie, estranee
al “nucleo duro” della disciplina. Gli equivalenti storiografici — come i
lavori di Hayden White o Jerzy Topolski, o i dibattiti ospitati da riviste
come “History and Theory” (Jenkins 1997) — sembrano non aver neppure
toccato la maggioranza dei praticanti. Né sembrano influenzare pit di
tanto la didattica universitaria.

Le maggiori dimensioni quantitative e la prevalenza della tecnica o del
“mestiere” rendono inoltre la storia pit vicina alla produzione di un sa-
pere cumulativo, al quale contribuiscono differenti livelli di specialismo,
di erudizione e di creativita interpretativa. A fronte di un numero relati-
vamente ristretto di lavori dal forte impegno teorico e interpretativo, c’¢
una storiografia di base che produce repertori di fonti, analisi di archivi
o di contesti locali: studi che volano pit in basso, in un certo senso, ma
si muovono comunque ad ottimi livelli di consapevolezza metodologica,
con I'obiettivo di porre un mattone in una costruzione comune, di con-
tribuire a un pitt complessivo progetto. In antropologia questa ricerca di
base ¢ sostanzialmente assente (almeno in Italia). Mancano sia le forze
che la convinzione per creare grandi progetti cumulativi. Gli studiosi si
adattano raramente al “basso profilo” richiesto dal lavoro documentario,
bibliografico, storico-critico. Da qui I’estrema frammentarieta della pro-
duzione editoriale e dei progetti di ricerca. Personalmente, negli ultimi
dieci anni mi ¢ capitato di seguire molti dottorati di ricerca, tra commis-
sioni d’ingresso, valutazioni finali e tutorship. Sono rimasto davvero stu-
pito della varieta ed eterogeneita dei temi scelti, affidati alle intuizioni
personali dei dottorandi e talvolta al loro capriccio, senza alcuna unita di
fondo, tradizione o indicazione di scuola, e certamente senza alcun effetto
cumulativo.

Nessuna scuola sente evidentemente I'autorita o il diritto di imporre
linee di ricerca specifiche e gia avviate, come farebbe normalmente qua-
lunque laboratorio di scienze “dure”. E uno degli effetti del prevalere
dell’immagine dell’antropologo eroico alla Malinowski o alla Geertz, in
grado di unire una profonda esperienza di campo a una genialita interpre-
tativa e letteraria irriducibile a ogni logica di progetto o di équipe. Non
ho mai visto una tesi dottorale, e se & per questo neppure di laurea, che
sia partita dall’obiettivo di portare un piccolo insieme ulteriore di dati a
un progetto di ricerca gia esistente, le cui coordinate teoriche e metodolo-
giche siano gia state formulate da altri. Eppure nella scienza si dovrebbe

194



ANTROPOLOGIA E STORIA: LIGNAGGI E ALLEANZE

fare proprio cosi. Questo coraggioso individualismo intellettuale puo dare
i suoi frutti, ma puo anche risultare pericoloso. Se nelle tesi storiche il ri-
schio ¢ talvolta di incorrere in approcci eccessivamente descrittivi e circo-
scritti, in quelle DEA ¢ al contrario di perdersi in ipertrofie del Sé narrativo,
o in argomentazioni macro-teoriche non ben controllate, poco integrate
con i materiali empirici e, non di rado, con una fastidiosa tendenza alla
gergalita accademica.

Ci servono filosofie della storia?

E quest’ultimo il caso dei linguaggi teorici “post-” (postmoderni, post-
strutturalisti, postcoloniali), delle cosiddette French Theory e Italian The-
ory, che sembrano oggi invadere il discorso antropologico non meno di
quanto accadesse negli anni Settanta con il marxismo e lo strutturalismo.
C’¢ qui un ritorno in grande stile della teoria totalizzante, dei Grandi Rac-
conti e delle filosofie della storia che sembravano accantonate nell’epoca
interpretativa. Sono approcci con cui anche la storiografia sta facendo i
suoi conti, ma in modo francamente pit critico e distaccato. Nei dottorati
di storia non ci si sente in dovere di citare a tutti i costi Foucault, Deleuze
o Agamben, come succede quasi sempre in quelli etnoantropologici. Que-
sta umilta di un mestiere che si tiene aderente ai suoi dati empirici, pit
che alla grandeur speculativa di supposti maestri del pensiero, dovremmo
proprio impararla dagli storici. Questo mi porta a un’ultima osservazione
che mi pare emergere dagli scritti di Viazzo e Revel e accomunarne le
pur diverse prospettive. Il rapporto tra storia e antropologia matura nel
confronto serrato a ridosso di specifici contesti, insiemi di fonti, problemi
interpretativi: non ha bisogno, e ne ¢ anzi ostacolato, della tutela di macro
teorie o approcci totalizzanti. In particolare, non ha bisogno del supporto
di filosofie della storia, di nipotini di Hegel che pretendono di colloca-
re il nostro sapere in grandi schemi omnicomprensivi, che spiegano allo
stesso modo |'origine e il destino del mondo. Nei miei studi sulla violenza
di massa, mi sono trovato, ad esempio, negli ultimi anni a confrontarmi
col peso crescente delle tesi sul “biopotere” e sulla “nuda vita”, che so-
prattutto nella versione di Giorgio Agamben hanno avuto grande fortuna
come modello interpretativo di un’ampia serie di fenomeni diversi — dalla
violenza nazista della Shoah ai “crimini di pace” compiuti oggi contro gli
immigrati clandestini e altre categorie prive dei pieni diritti di cittadinan-
za. Non posso qui neppure iniziare ad affrontare il problema (rimando a
Dei 20132, 2013b): ma ¢& chiaro che il punto forte delle tesi agambeniane
¢ la possibilita di considerare le piti diverse forme di violenza della storia
contemporanea come figure di una medesima violenza dello Stato che si
origina nel punto stesso di costituzione del potere sovrano. C’¢ una stes-

195



FABIO DEI

sa e unica logica soggiacente che pervade la storia: il problema & smaschera-
re le differenze tra i diversi fenomeni (ad esempio, Auschwitz e gli odierni
Centri di identificazione ed espulsione dei migranti clandestini) mostrandone
la fondamentale identita. Gli storici hanno reagito lucidamente a questo ap-
proccio, evidenziandone I'incapacita di comprendere i peculiari contesti sto-
rici (Traverso 2009). Certo, la teoria pud consentire di vedere alcuni aspetti
dei fenomeni sociali che senza i suoi strumenti forti non risalterebbero. Ma
la sua pretesa di identificare “dall’alto” il significato delle pratiche sociali mi
pare contrastare con la logica dell'approccio etnografico e antropologico, la
cui vocazione ¢ entrare nelle pratiche dall’interno, non disvelandone i “veri”
significati ma mostrandone I'irriducibile complessita, contraddittorieta, ambi-
valenza. Insomma, sottrarsi alla filosofia della storia sembra una mossa crucia-
le per recuperare un rapporto fruttuoso con la logica della conoscenza storica.

Bibliografia

Alliegro, E. 2011. Antropologia italiana. Storia e storiografia, 1869-1975. Firenze: SEID.

Cappelletto, F. (ed.) 2005. Memory and World War 11, An Ethnographic Approach.
Oxford: Berg.

Cappelletto, F. 2010. Dall’autobiografia alla storia. Le memorie delle atrocita di
guerra in Toscana. Pisa: Pacini Editore.

Dei, F. 1999. Perché si uccide in guerra. Cosa puo dire agli storici I’antropologia.
Parolechiave, 19-20: 281-301.

Dei, F 2005. “Introduzione. Poetiche e politiche del ricordo”, in Poetiche e
politiche del ricordo. Memoria pubblica delle stragi nazifasciste in Toscana, a
cura di Clemente, P. & E Dei, pp. 9-48. Roma: Carocci.

Dei, E 2012. Lantropologia italiana e il destino della lettera D. L'uomo. Societd
tradizione sviluppo, 1-2: 97-114.

Dei, E 2013a. “Spettri del biopotere”, in Storie di questo mondo, a cura di Bachis,
F. & A. Pusceddu. Roma: cIsu, in corso di stampa.

Dei, F. 2013b. “La grana sottile del male. La ‘nuda vita’ e le etnografie della
violenza”, in Grammatiche della violenza. Esplorazioni etnografiche, a cura di
Dei, E & C. Di Pasquale. Pisa: Pacini Editore, in corso di stampa.

Gallini, C. 1983. La sonnambula meravigliosa. Magnetismo e ipnotismo nell'Italia
dell’Ottocento. Milano: Feltrinelli.

Gallini, C. 1998. I/ miracolo e la sua prova. Un etnologo a Lourdes. Napoli:
Liguori.

Paggi, L. (a cura di) 1996. Storia e memoria di un massacro ordinario. Roma:
manifestolibri.

Jenkins, K. (ed.) 1997. The Postmodern History Reader. London: Routledge.

Traverso, E. 2009. Biopotere e violenza. Sugli usi storiografici di Foucault e
Agamben. Contemporanea, X11, 3: 523-30.

Vermeulen, H. E & A. Alvarez Roldan (eds.) 1995. Fieldwork and Footnotes.
Studies in the History of European Anthropology. London: Routledge.

196



Un dialogo tra uno storico
e un antropologo.
Peter Burke e Johannes Fabian






Gli interventi che seguono, pronunciati il 2 ottobre 2012 nell’aula ma-
gna del Dipartimento di Scienze Storiche, Geografiche e dell’Antichi-
ta dell'Universita degli Studi di Padova, hanno costituito un momento
saliente dell’inaugurazione dell’attivita didattica per I’anno accademico
2012/2013 della Scuola superiore di studi storici, geografici, antropo-
logici (Universita degli Studi di Padova, Venezia, Verona). Alla lectio
inaugurale di Peter Burke (Emmanuel College, Cambridge) hanno fatto
seguito tre interventi che declinavano il tema della comparazione rispet-
tivamente negli ambiti della storia globale (Carlo Fumian), della storia
economica (Salvatore Ciriacono) e dell’antropologia (Johannes Fabian).
Si riproducono qui la lectio di Burke, 'intervento di Fabian e la replica
di Burke. Si ringraziano il Consiglio direttivo della Scuola per ’autoriz-
zazione a pubblicare una selezione dei materiali di quella giornata; gli
autori, Peter Burke e Johannes Fabian; Anna Maria Paini e Alessandro
Arcangeli. Si ringrazia, inoltre, Marco Venturelli per aver cortesemente
fornito la registrazione audio dell’intervento. Nel suo intervento conclu-
sivo Peter Burke, all’inizio, risponde sinteticamente ad alcuni dei punti
sollevati dalle comunicazioni di Carlo Fumian e Salvatore Ciriacono. Si
trascrive qui la porzione piti ampia dell’intervento di Burke che si mi-
sura con le osservazioni di Fabian. La trascrizione, a cura di Alessandro
Arcangeli, ¢ stata rivista dall’autore. La traduzione dall’inglese dell’in-
tervento di Fabian ¢ di Mariano Pavanello, quella della replica di Burke
¢ di Gaia Cottino.

199






Confrontare, paragonare, distinguere:
come e perché

Peter Burke
Emmanuel College, University of Cambridge

Sono stato invitato a parlare sul tema della storia comparata, e ne sono
molto lieto, in quanto sono un storico dell’Europa che vede il nostro con-
tinente come una grande famiglia di culture collegate, diverse in aspetti
importanti dalle culture dell’Asia, dell’Africa e persino dell’ America o,
meglio, delle Americhe.

In questa lezione magistrale, il mio proposito ¢ pensare ad alta voce,
facendo osservazioni sulla storia, le varieta, gli impieghi, i pericoli e il va-
lore del metodo comparativo; o per dire meglio, dei metodi al plurale,
perché in questo campo dobbiamo fare piti di una distinzione.

La storia comparata, nell’accezione di studio di storie parallele, ri-
monta al mondo antico, a Plutarco e alle sue biografie parallele di Greci
e Romani. Questo modo di affrontare il passato ¢ stato resuscitato nell’e-
poca moderna, particolarmente in Italia, per analizzare le rivolte degli
anni Quaranta del Seicento, rivolte quasi simultanee che si estesero dalla
Catalogna e dal Portogallo, attraverso Napoli e la Sicilia, all’'Ucraina e
fino all'impero ottomano. Per esempio, nell’anno 1652 il conte Maiolino
Bisaccioni pubblico una narrazione di quelle rivolte insieme a un ten-
tativo di spiegazione, in un libro dal titolo Guerre civili di questi ultimi
tempi.

Nel Settecento, nell’epoca dello sviluppo dell’idea di sistema (siste-
ma intellettuale, economico ecc.), il pensatore francese Montesquieu
paragonava e contrapponeva monarchie e repubbliche come sistemi
politici e sociali. In modo analogo, lo scozzese Adam Smith contrappo-
neva due sistemi economici, il sistema mercantile e il sistema di libero
commercio.

Nell’Ottocento, pitt di uno storico scriveva storie parallele, soprattut-
to storie politiche. Leopoldo von Ranke paragonava gli imperi degli Otto-

L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 201-210

201



PETER BURKE

mani e degli Spagnoli (1827), per esempio, e Joachim Lelewel, uno storico
polacco che viveva in esilio in Francia, scriveva Historyczna paralela, uno
studio che riguardava i “paralleli storici” tra Polonia e Spagna (1831).

Per essere pill precisi, tuttavia, il metodo di confronto fu una scoperta
dell’Ottocento, cominciando nelle scienze naturali (I’anatomia comparata,
per esempio) per allargarsi alla linguistica, alla sociologia, all’antropolo-
gia, fino alla letteratura. La teoria della comparazione attrasse I'attenzione
di filosofi come I'inglese John Stuart Mill nel suo Sisternza di Logica, libro
nel quale difendeva lo studio delle “variazioni concomitanti” (concomitant
variations).

Nel primo Novecento, la storia comparata venne sostenuta da studiosi
importanti come Henri Pirenne, Marc Bloch e Max Weber (un sociologo
a detta dei sociologi, ma uno storico secondo gli storici). Il progetto di
Weber, ambizioso e incompiuto, interrotto per morte prematura, era un
tentativo di descrivere o di definire la cultura dell’Occidente, soprattutto
la cultura del capitalismo, confrontando I’Europa con I’Asia.

Negli Stati Uniti, gli storici Crane Brinton and Roger Merriman pub-
blicarono studi comparati di rivoluzioni, seguendo le orme di Bisaccioni
(forse consapevolmente, forse no). La storia comparata ¢ stata istituzio-
nalizzata mezzo secolo fa con la fondazione di una rivista che si occupa
del tema: “Comparative Studies in Society and History” (1958). Progetti
collettivi seguirono, come quello diretto da Roland Mousnier negli anni
Sessanta, insieme a storici piti giovani (René Pillorget, Yves Bercé), che
riguardavano le rivolte contadine in Francia, in Russia e in Cina.

Il metodo storico comparativo & stato associato alla sociologia storica,
soprattutto negli Stati Uniti. Un soggetto prediletto ¢ stato lo studio delle
rivolte o delle rivoluzioni, sulle orme degli storici Brinton e Merriman e
della filosofa Hannah Arendt, che pubblico un libro generale, O Revo-
lution (1963). Venne poi il turno di tre sociologi: Barrington Moore, con
Origini sociali della dittatura e della democrazia (1969), Theda Skocpol,
con States and Social Revolutions: A Comparative Analysis of France, Rus-
sza and China (1979) e infine Jack Goldstone con Rivoluzione e ribellione
nel mondo moderno (1991). Nei nostri giorni, un giovane studioso tedesco,
Malte Griesse, sta progettando uno studio complessivo delle rivolte mo-
derne, utilizzando fonti visive a fianco di quelle testuali. Possiamo dire,
dunque, che la tradizione di studi comparativi sulle rivoluzioni continua
e prolifera.

Altri sociologi hanno pubblicato studi comparati sulla burocrazia e
sul processo di industrializzazione. Sulle orme di Max Weber, il sociologo
americano Robert Bellah ha studiato la relazione tra Buddhismo e capita-
lismo nel Giappone, cercando — e scoprendo — un equivalente giapponese
della notissima “etica protestante” di Weber.

202



CONFRONTARE, PARAGONARE, DISTINGUERE: COME E PERCHE

Per quanto riguarda gli storici, in altri termini coloro che lavorano
nei dipartimenti di storia, il mondo si muove lentamente, nonostante gli
esempi di Weber, Pirenne e Bloch. Quaranta anni fa fui il curatore di una
collana di storia comparata per un editore inglese, ma il progetto termino
dopo soli quattro titoli, perché mi ¢ stato impossibile di persuadere i miei
colleghi a partecipare. Alcuni storici rifiutavano ogni forma di paragone,
come succede ancora oggi, dicendo “non si possono comparare le mele
con le arance”. Questa idea fece arrabbiare il classicista francese Marcel
Détienne a tal punto da portare alla pubblicazione del suo saggio Comzpa-
rer ['incomparable (2000).

Tuttavia, credo di intravvedere un cambiamento di tendenza, persi-
no nella cultura inglese orientata molto empiricamente. Tre esempi pit
o meno recenti sono davvero significativi. Un classicista di Cambridge,
Geoffrey Lloyd, ha scritto il libro The Ambitions of Curiosity (2002) esplo-
rando tentativi di studiare le leggi naturali in Grecia e nella Cina antica,
sottolineando il libero dibattito in Grecia e invece in Cina il mecenatismo
del governo e il sostegno della ricerca.

Il secondo esempio & quello dello storico globale Felipe Fernandez-
Armesto (mezzo spagnolo ma piu inglese degli stessi inglesi). Ha parago-
nato le storie diverse, se non addirittura opposte, dell’ America del Nord e
dell’America Latina. In terzo luogo, John Elliott, grande specialista della
storia della Spagna, ha fatto un confronto tra I'impero spagnolo moderno
e quello britannico nella stessa epoca.

In un certo senso, ogni esempio di storia scritta & comparativo, almeno
implicitamente. Molti storici, ancora oggi, manifestano dubbi verso ogni
generalizzazione, sia semplicemente rigettando ogni comparazione, o la-
sciandola alle scienze sociali. Tuttavia, come Max Weber ha osservato, si
puo dimostrare, per esempio, “la specificita, della citta medievale”, sola-
mente “riconoscendo prima di tutto cio che manca in altre citta (antiche,
cinesi, islamiche)”.

Quanto alla storia comparata esplicita, possiamo vedere una vasta
gamma di varieta. Come Marc Bloch ha suggerito in un celebre saggio, ci
sono paragoni tra culture vicine, come Francia e Inghilterra, e paragoni
tra culture lontane, come Francia e Giappone. Di solito, ci troviamo di
fronte a paragoni tra due, tre localita o gruppi sociali nella stessa epoca.
Comparazioni fra secoli diversi sono lasciate di solito agli studiosi della
letteratura e dell’arte, studiosi che sono meno legati a una sola epoca come
invece accade per noi storici generali o comuni.

Tuttavia, scegliere la stessa epoca per operare un paragone non ¢ ne-
cessariamente la strategia migliore. Questo problema mi ha coinvolto
personalmente nel saggio sui patrizi di Venezia e Amsterdam nell’epo-
ca moderna. I due gruppi hanno raggiunto I'apice dello sviluppo in mo-

203



PETER BURKE

menti diversi, i veneziani nel Quattrocento e Cinquecento, e gli olandesi
nel Seicento. Eppure la mia decisione ¢ stata quella di scegliere la stessa
epoca, il Seicento, per vedere come i due gruppi, coinvolti entrambi nel
commercio internazionale, hanno risposto alla congiuntura economica.
Non provo alcun rimpianto per questa decisione — je ne regrette rien — ma
bisogna ammettere che ogni decisione di questo tipo comporta sia perdite
che guadagni.

Oggigiorno una grande opportunita si offre allo storico con I’ambizio-
ne e le abilita necessarie per operare comparazioni di ampio respiro fra
culture diverse in epoche diverse. Sto pensando alla comparazione fra la
Riforma cristiana del Cinquecento e la Riforma islamica del nostro tempo.
La prima riforma era strettamente legata alla stampa, come la seconda a
tecnologie moderne, soprattutto la videocassetta, permettendo a persone
comuni di ascoltare e discutere sermoni in casa.

Ci sono altre distinzioni da fare, per esempio fra diversi livelli di com-
parazione. Possiamo paragonare culture nella loro interezza, o aspetti
specifici di quelle culture (compresi indici di natalita, di alfabetizzazione
ecc.). Possiamo paragonare eventi, soprattutto rivoluzioni (comprese le
rivoluzioni della scienza), o strutture e sistemi, come feudalismo e capi-
talismo.

Alcuni storici preferiscono paragoni che siano precisi, sistematici,
quantitativi, come per esempio il numero degli abitanti di diverse citta,
numero di calorie consumate al giorno o le ore di lavoro in luoghi, epo-
che e gruppi sociali diversi. Altri studiosi preferiscono paragoni meno
esatti, paragoni qualitativi, fra sistemi di pensiero, di istruzione o per-
sino fra individui. Per esempio, John Elliott ha scritto un saggio che
paragona il cardinale Richelieu, primo ministro del re di Francia, con la
persona che occupava una posizione simile in Spagna, il Conde-Duque
de Olivares.

Ci sono studiosi interessati soprattutto alle somiglianze, e ci sono al-
tri che danno rilievo alle diversita. Tuttavia, vale la pena sottolineare che
identificare somiglianze palesi o superficiali puo portare alla consapevo-
lezza di una diversita sottostante. In modo analogo (almeno, credo sia
analogo) 'enfasi riposta sulla diversita puo portare alla scoperta di somi-
glianze nascoste.

A mio avviso, tipi o generi diversi del paragonare hanno scopi, funzio-
ni o impieghi differenti. Sono parti di un grande arsenale di strumenti per
storici e per altri studiosi (sociologi, antropologi ecc.).

Ma perché paragonare? Quali sono gli impieghi o i vantaggi? A questa
domanda ci sono tre risposte principali.

In primo luogo, ¢ necessario fare paragoni per evitare forme di cam-
panilismo, provincialismo o etnocentrismo a diversi livelli (la citta, la na-

204



CONFRONTARE, PARAGONARE, DISTINGUERE: COME E PERCHE

zione, 'Occidente ecc.). Marcel Détienne ha sostenuto questo argomento
con eloquenza:

Lattivita comparativa possiede un valore etico [...] invitando gli studiosi a met-
tere in prospettiva i valori e le scelte della nostra cultura [...] imparando [...] a
guardare la nostra tradizione con un occhio critico (Détienne 2000: 59; trad. a
cura degli autori).

In questa prospettiva, Arnaldo Momigliano ha elogiato il lavoro di
Arnold Toynbee, nonostante le molte debolezze del suo A Study of
History, perché questo libro ha costituito un argomento importante
contro il campanilismo. John Elliott ¢ d’accordo: «persino paragoni
imperfetti possono sostenere il processo di deprovincializzazione de-
gli storici».

Quando si conduce un lavoro di ricerca ¢ facile, troppo facile, pensare
che il soggetto studiato sia straordinario, singolare o persino unico. Que-
sto avviene in particolare quando si studia un soggetto che appartiene alla
storia della propria cultura.

In Inghilterra, per esempio, ci sono molti libri e articoli sul fenomeno
del viaggio in Italia o altrove — il “Grand Tour” — da parte degli aristocrati-
ci inglesi nell’epoca moderna. Molte volte questi autori hanno scritto sen-
za rendersi conto del fatto che i nobili di diversi paesi, soprattutto dell’Eu-
ropa del Nord (Francia, Germania, Olanda, Scandinavia, Polonia), hanno
fatto viaggi simili per ragioni simili. Puo darsi che ci siano diversita, ma il
punto ¢ che non lo sappiamo ancora perché uno studio comparato non ¢
stato mai fatto.

Paradossalmente, il problema stesso delle singolarita & un problema
generale. Un’indagine comparata mostra che I’eccezionalita della propria
storia ¢ affermata, o almeno ipotizzata, per varie nazioni: gli inglesi, i fran-
cesi, gli spagnoli; i tedeschi (con il celebre “sentiero eccezionale” o Son-
derweg), i russi (con “I'anima russa”), i giapponesi (nella tradizione del
nibonjinron) ecc.

Le nazioni-isole come Giappone e Gran Bretagna sono colpevoli di
insularita, chiaro. Nel caso spagnolo possiamo parlare di “peninsularita”,
ma pensando alla Francia, alla Germania o alla Russia ¢ sufficientemente
owvio che il problema sia piti generale: quello del nazionalismo.

E stato come antidoto al nazionalismo che lo storico belga Henri Pi-
renne, immediatamente dopo la Prima Guerra Mondiale, ha patrocinato il
metodo comparativo. Come la storica francese Anne-Marie Thiesse ha di-
scusso recentemente, il processo della formazione delle identita nazionali
¢ un processo storico comune a molti paesi che ha accentuato le qualita
particolari di ciascuna nazione.

205



PETER BURKE

Consideriamo un esempio specifico. L'idea della singolarita di Vene-
zia rimonta almeno al Cinquecento e al libro Venetia citta nobilissima e
singolare di Francesco Sansovino. Era Venezia veramente singolare? Pit
produttivo ¢ chiedersi: in che misura era singolare? In quali modi e ma-
niere? Venezia moderna era diversa da Firenze in certi modi, da Genova
in altri, da Amsterdam in altre maniere, del porto giapponese di Sakai in
altre ancora, ma con tutte queste citta prospere e autonome condivideva
certi aspetti. Vista in una prospettiva comparata, dunque, Venezia pare
una combinazione unica di elementi con molti paralleli altrove.

Allora, spostandoci su un altro piano, piti vasto, possiamo considerare
I'idea della singolarita dell’Occidente. Oggi, uno dei piti accaniti crocia-
ti contro I’eurocentrismo — se posso utilizzare questa metafora in questo
contesto — ¢ il mio collega di Cambridge, Jack Goody, un antropologo
britannico che ha re-inventato se stesso come sociologo storico o storico
comparativo. Goody ha criticato molti studiosi, da Norbert Elias a Keith
Thomas, per aver sopravvalutato 1’eccezionalita dell’Occidente.

Goody ha anche denunciato quello che chiama “il furto della storia”,
ciog, il trattamento da parte di storici occidentali di tendenze come I'uma-
nesimo, 'individualismo, il capitalismo, la modernita, ecc., come se fos-
sero scoperte o invenzioni occidentali, trascurando paralleli in Cina, nel
mondo islamico e altrove.

Dunque, come abbiamo visto fin qui, il primo argomento in favore
della comparazione ¢ lo scoraggiamento dell’etnocentrismo e di altre for-
me di cio che Sigmund Freud ha definito il “narcisismo collettivo”.

In secondo luogo, dobbiamo considerare un argomento metodologi-
co. Soltanto il metodo comparativo, compreso lo studio delle differenze,
permette di comprovare ipotesi.

Tutte le volte che avanziamo spiegazioni storiche, contiamo su para-
goni sottintesi. Per esempio, la domanda “Perché avveniva la rivoluzione
francese nell’anno 1789?” implica altre domande: perché in Francia piut-
tosto che in Inghilterra o in Italia, perché nell’anno 1789 piuttosto che
cinquant’anni prima o dopo? ecc.

Rendere questi paragoni espliciti facilita la prova, avvicinando gli stu-
diosi alla “storia sperimentale”, come diceva il brillante storico francese
Bernard Lepetit. Oppure, secondo Jack Goody, «paragonare ¢ una delle
poche cose equivalenti agli esperimenti delle scienze naturali che possia-
mo fare nelle scienze storiche e sociali». Torniamo a John Stuart Mill e
all’idea di “variazioni concomitanti”, o nella lingua delle scienze sociali di
oggi (o diieri), “co-variance”.

Di nuovo, I'interesse recente per la storia “controfattuale” (counterfac-
tual) — se, per esempio, I’ Armata spagnola avesse conquistato I'Inghilterra
— conta su paragoni, fra le conseguenze di un evento che ¢ successo (ez-

206



CONFRONTARE, PARAGONARE, DISTINGUERE: COME E PERCHE

gentlich gewesen, secondo Ranke) da una parte, e dall’altra le conseguenze
ipotetiche di un evento che non ¢ successo.

Un buon argomento per la ricerca collettiva comparata ¢, o puo es-
sere, la migrazione. E possibile, e persino facile, studiare la storia dell’e-
migrazione da diversi paesi (come I'Italia, I'impero ottomano e I'impero
russo), ad altri paesi (gli Stati Uniti, per esempio, I’Australia, I’Argentina,
il Brasile ecc.) nella seconda meta dell’Ottocento. E affascinante, in una
situazione vicina alla sperimentazione, vedere variazioni nell’accoglienza
degli immigrati secondo le culture degli ospiti e degli immigrati stessi.

In terzo luogo, paragonare ¢ necessario per prendere coscienza delle
assenze portatrici di significato. In effetti, alcuni studi comparativi si sono
focalizzati sulle assenze. Molti anni fa, lo storico tedesco Werner Sombart
pubblico un saggio che divento celebre col titolo Perché non c’e socialisnzo
negli Stati Uniti? (una domanda ancora rilevante). In modo analogo, lo
studioso francese Marcel Granet ha notato 'assenza delle idee di peccato
e di legge nella Cina antica, mentre Max Weber, un contemporaneo di
Sombart, ha sottolineato I’assenza dell’etica protestante e del vero capita-
lismo fuori dell’Occidente.

Guardando al Brasile, nell’epoca coloniale, I’assenza della stampa e
delle Universita appare impressionante quando facciamo il paragone tra
I'impero portoghese e il vicino impero spagnolo. La strategia coloniale
portoghese era di centralizzare la stampa e l'istruzione superiore nella
metropoli Lisbona. Al contrario, la politica dell'impero spagnolo era di
decentralizzare.

E venuto il momento di riflettere sui pericoli e le critiche del metodo
comparativo.

Una critica recente, che vale la pena prendere sul serio, viene dai fau-
tori della histoire croisée o “connected history”, soprattutto in Francia.
Un’accusa seria & che i comparatisti annullano le varianti empiriche per
creare entita artificiali come il Protestantismo o 'Oriente.

Questo processo di omogeneizzazione & un pericolo per tutti noi sto-
rici, data la difficolta a lavorare senza astrazioni come “Italia” o “Rinasci-
mento”, ma il pericolo diventa particolarmente serio nel caso delle com-
parazioni.

I fautori della historre croisée presentano lo studio di collegamenti, in
particolare internazionali o intercontinentali, per sostituire la comparazio-
ne (“beyond comparison”, per citare il titolo di un loro manifesto). Secon-
do me, dobbiamo accogliere la histoire croisée calorosamente. Tuttavia,
vedo questi due metodi come complementari e non come alternativi. Ab-
biamo bisogno di entrambi.

Un altro pericolo della storia comparata ¢ quello di trascurare il con-
testo culturale delle pratiche o delle istituzioni che studiamo. Nella storia

207



PETER BURKE

dell’antropologia, ¢ noto come James Frazer ha usato il metodo compa-
rativo nel suo libro I/ Ramo d’Oro (The Golden Bough), vagando dalla
Grecia antica all’Africa moderna, alla ricerca di pratiche somiglianti. In
una critica ormai divenuta classica, Bronistaw Malinowski ha richiamato
attenzione sulla trascuratezza nei confronti dei contesti culturali nel libro
di Frazer e sul malinteso intorno alle funzioni delle istituzioni e ai signifi-
cati delle pratiche. Tuttavia, il metodo comparativo non implica necessa-
riamente questo tipo di trascuratezza.

Un terzo pericolo & quello di analizzare gruppi, pratiche o situazioni
che cambiano di continuo come se fossero realta statiche. Eppure ¢ bene
sottolineare che questo tipo di congelamento puo essere evitato. La storia
comparata pud identificare processi di cambiamento. Per esempio, nel
caso del mio libro su Venezia e Amsterdam, ho tentato di dare enfasi al
processo di “aristocratizzazione”. In un’epoca in cui il gruppo sociale con
piu prestigio era quello dei nobili, proprietari terrieri, era una tentazione
costante per i mercanti abbandonare il commercio, comprando proprieta
e forse un titolo per elevare il grado sociale della loro famiglia.

Un quarto pericolo ¢ legato a uno dei grandi successi del metodo
comparativo, la scoperta di assenze portatrici di significato. Il pericolo
associato con questi successi ¢ quello di prestare quasi esclusiva atten-
zione alle assenze in una certa cultura, dimenticando il lato positivo.
Cinquant’anni fa, in un libro pionieristico divenuto ormai un classico,
lo storico francese Philippe Ariés sottolineava I'assenza di cio che ha
definito il “senso dell’infanzia” nel Medio Evo, definendo con questo
termine una specifica cultura infantile, con bisogni propri e persino re-
gole di comportamento proprie. Poi, provocati dall’argomento di Ariés,
i medievisti hanno prodotto una descrizione piu articolata di vari at-
teggiamenti medievali verso i fanciulli, distinguendo, per esempio, tra
attitudini maschili e femminili.

I paragoni tra culture distanti sono piti esposti a questo pericolo, come
nel caso di Max Weber. Nella sua epoca, Weber sembrava — come Goody
nel nostro tempo — un crociato contro I’eurocentrismo, investigando la
Cina e I'India. Oggi, pero, Weber ¢ accusato di eurocentrismo perché il
suo studio comparato delle culture dell’Oriente si concentrava su assenze
come il capitalismo, I'individualismo e persino la razionalita (nel senso
weberiano del termine).

Max Weber era colpito dall’osservazione che nella Germania della sua
epoca, i primi anni del Novecento, il Nord era protestante e capitalista,
mentre il Sud non era né I'uno né altro. Per spiegare questa divisione,
Weber ha sostenuto che il protestantesimo, diversamente dal buddhismo,
dal cattolicesimo o dall’islamismo, favoriva un “ascetismo di questo mon-
do”, cosi permettendo ai mercanti di accumulare capitale.

208



CONFRONTARE, PARAGONARE, DISTINGUERE: COME E PERCHE

Tuttavia, come il sociologo americano Robert Bellah ha dimostrato,
una simile etica pud essere presente in religioni diverse. Scrivendo negli
anni Cinquanta, epoca della crescita del capitalismo giapponese, Bellah
affermo di aver scoperto nell’etica giapponese un equivalente della cele-
bre etica protestante.

Questo esempio mostra il rapporto tra due problemi importanti: il
problema delle assenze e il problema dell’etnocentrismo. In questo conte-
sto la famosa domanda di Michel de Certeau ¢ particolarmente rilevante:
“Da dove parla lei? In altre parole, facciamo parte o no di una delle cul-
ture paragonate?”.

Un esempio noto di un paragone etnocentrico ¢ la storiografia del
feudalismo. Alcuni studiosi occidentali hanno affermato di aver scoper-
to analogie indiane e giapponesi alla societa feudale dell’Occidente, cosi
esagerando le somiglianze oppure descrivendo le differenze come devia-
zioni dalla norma. All'interno della storia europea, molti studiosi hanno
descritto il feudalismo scandinavo, per esempio, o quello italiano, come
deviazioni dalla norma francese.

Questo ultimo caso esemplifica 'incoraggiamento dell’etnocentrismo
occidentale per I'origine, ugualmente occidentale, del nostro apparato
concettuale. Persino termini apparentemente generali come “universita”,
“ritratto” o “grammatica” sono stati coniati pensando alla esperienza eu-
ropea. Dunque non sono sempre appropriati per I'analisi di istituzioni
islamiche, artefatti indiani o testi cinesi.

Purtroppo temo che non ci sia una terza via tra 'impiego di questo
apparato concettuale occidentale e il rifiuto, il grande rifiuto, di para-
gonare. Secondo me, il male minore sta nel paragonare, tentando di ri-
manere consci dei pericoli dell’etnocentrismo. Esiste almeno una pre-
cauzione possibile, seguendo cid che possiamo chiamare il “principio
della rotazione”: utilizzando, cio¢, norme di diverse parti del mondo
in successione. Weber e Bloch cominciavano con I’Occidente, ma ¢ le-
gittimo capovolgere il procedimento. Un esempio recente: nella storia
economica, il concetto di “rivoluzione industriosa” (contrapposto alla
“rivoluzione industriale” tradizionale) viene da un studioso giapponese,
Akira Hayami.

Di nuovo, possiamo descrivere la Spagna del Seicento come un
paese “chiuso” o “isolato”, seguendo il modello di Giappone nel-
la epoca del sakoku. Un altro esempio possibile: vedere la zona dei
bordelli delle moderne Venezia, Parigi o Londra come tanti esempi
occidentali del “mondo flottante” (ukziyo) delle citta giapponesi del
Seicento e Settecento: Edo, Kyoto e Osaka. Utilizzare concetti esotici
ha il grande vantaggio di incoraggiare un certo distanziamento dalla
nostra cultura.

209



PETER BURKE

Allora, riassumiamo. Paragonare ¢ pericoloso, si; ma persino pitl peri-
coloso € non paragonare. Pericoloso perché permette di mantenere idee
che necessitano di essere messe alla prova.

Un ultimo esempio ¢ quello di Norbert Elias e del suo famoso studio
del “processo civilizzatore”, cioe della crescita nell'Europa moderna di
pressioni sociali e politiche di auto-controllo. In questo libro, pubblicato
nel 1939, Elias trascuro il mondo fuori dall’Europa. Infatti, pressioni simili
e risultati simili si trovano, ancora una volta, nel Giappone, particolar-
mente nel Seicento, 'epoca dell’addomesticamento dei samurai.

La storia tradizionale o la “grande narrazione” della civilizzazione oc-
cidentale si & configurata come una narrazione di eventi europei: Rinasci-
mento, Riforma, Controriforma, Rivoluzione scientifica, Illuminismo ecc.
In breve, la modernita, “fatta in Europa” e poi esportata altrove. Pero, ¢
pit realistico (per non dire pitt umile) pensare tutti questi eventi al plura-
le: rinascimenti, riforme, ecc. Non sto dicendo, per esempio, che tutte le
riforme sono identiche, ma che mostrano “somiglianze di famiglia”, come
diceva Wittgenstein.

Infine, ¢ utile sottolineare che il metodo comparativo puo aiutare gli
storici sia a comprovare ipotesi sia a liberarsi dalla cultura propria. In
questo modo possono fare almeno alcuni passi verso una storia polifonica,
una storia sempre pill necessaria in questa nostra epoca multiculturale:
una storia che riserva spazio a punti di vista diversi e a voci diverse.

Bibliografia

Arendt, H. 1963. O# revolution. Penguin Books, New York.

Bisaccioni, M. 1652. Guerre civili di questi ultimi tempi. Venezia.

Détienne, M. 2000. Comparer l'incomparable. Paris: Editions du Seuil.

Frazer, J. 1925. I/ ramo d’oro. Storia del pensiero primitivo: magia e religione. Roma:
A. Stock.

Goldstone, J. 1991. Rivoluzione e ribellione nel mondo moderno. Bologna: il Mulino.

Lelewel, J. 1831. Historyczna paralela. Varsavia.

Lloyd, G. 2002. The Ambitions of Curiosity: Understanding the World in Ancient
Greece and China. Cambridge: Cambridge University Press.

Mill, J. S. 1843. A System of Logic, Ratiocinative and Inductive. London: J. W. Parker.

Moore, B. 1969. Origini sociali della dittatura e della democrazia. Torino: Einaudi.

Sansovino, F. 1581. Venetza cittd nobilissima e singolare.

Skocpol, T. 1979. States and Social Revolutions: a Comparative Analysis of France,
Russia and China. New York-Cambridge: Cambridge University Press.

Toynbee, A. 1934. A Study of History. Oxford: Oxford University Press.

von Ranke, L. 1857. Die Osmanen und die spanische Monarchie in sechzehnten und
siebzhnten Jabrbundert. Dritte Auflage.

210



Dalla comparazione al confronto?

Jobhannes Fabian
University of Amsterdam

La lectzo di Peter Burke ¢ stata cosi dotta e lucida, e le sue argomentazioni
sulla comparazione sono state cosi ben bilanciate che mi sembra difficile
fare dei commenti. Infatti, se si comparano i nostri lavori, il suo per lo
pit sul Rinascimento europeo ed il mio soprattutto sull’ Africa contem-
poranea, ci si puo chiedere che cosa hanno da dirsi 'un I'altro questo
storico e questo antropologo. Una risposta ovvia, gia emersa nella discus-
sione, sarebbe che il metodo comparativo ha giocato un ruolo importan-
te nell’emergere e nel consolidarsi di entrambe le nostre discipline. Non
posso aggiungere né obiettare alcunché a questo proposito. Percio devo
affrontare il mio compito da un’altra angolazione.

Molti anni fa, Peter Burke ed io ci siamo effettivamente incontrati,
fisicamente a pranzo ad Amsterdam, e intellettualmente su una questione
teorica che ci impegnava entrambi in quel momento: la cultura popolare.
Quello che ricordo & che eravamo entrambi attratti da un concetto che
prometteva una sorta di liberazione dalla dominante prospettiva fop-down
su cio che studiavamo. C’¢ stato un tempo in cui la storia & diventata an-
tropologica e 'antropologia storica. Peter aveva pubblicato la sua Popular
Culture in Early Modern Europe nel 1978; nello stesso anno io intrapresi
un lungo percorso che mi portd da un lavoro programmatico sulla cultura
popolare in Africa a studi etnografici della storiografia popolare, del tea-
tro popolare, della pittura popolare, arrivando a concludere nel 1998 con
Moments of Freedom: Anthropology and Popular Culture.

Non faro rivivere il nostro mzeeting in cui abbiamo discusso gli ap-
procci comparativi rispettivamente secondo i nostri oggetti di ricerca, ma
la conferenza di oggi mi ha fatto capire che questo storico e questo antro-
pologo sono andati per strade separate pensando al valore della compa-

L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 211-214

211



JOHANNES FABIAN

razione e al bisogno di essere “comparativi”. Chiaramente, qualcuno che
abbia condotto la sua ricerca empirica in una regione dell’Africa non si
qualifica come un comparativista. Meno chiaro ¢ se tale stabilitas loci sia
stata ’effetto o la causa dell’assenza nel mio scrivere (con qualche picco-
la eccezione) della comparazione come modo per produrre conoscenza.
Come ¢ potuto accadere tutto questo? Posso pensare a due risposte che, a
loro volta, solleveranno delle domande su cui discutere.

La prima si riferisce al fatto che negli anni Sessanta — nel periodo in cui
I'antropologia divento definitivamente moderna (o modernista) — una del-
le questioni dibattute con veemenza fu se essa dovesse essere una scienza
nomotetica o idiografica. Se cio¢ il nostro compito fosse stabilire i tratti
(0 leggi) comuni, se non universali, della cultura e della societa, o se ci si
dovesse attenere ad una “descrizione densa” come modo di comprensione
(piuttosto che di “spiegazione”) delle culture e delle societa nella loro spe-
cificita e unicita? E se noi scegliessimo questa seconda strada dovremmo
smetterla di affermare che I’antropologia ¢ una scienza e, invece di librarsi
in volo definendola come “scienza sociale” in una terra di nessuno tra
(come la storia, ’economia ecc.), cercare di rifugiarci nelle scienze uma-
ne? Il risultato di questo dibattito ¢& stato che 'antropologia non ha optato
né per 'una né per laltra alternativa'. La comparazione cross-culturale,
sostenuta da banche di dati come “Human Relations Area Files”, sem-
brava resistere e prosperare in relazione anche ai contemporanei sviluppi
delle tecniche di trattamento automatico dei dati. Al tempo stesso, noi (o,
meglio, quelli di noi che lavoravano nell’ambito dell’antropologia cultu-
rale) ci siamo resi conto che per prima cosa — e senza preoccuparci dove
questo ci avrebbe fatto approdare — dovevamo abbandonare il nostro pa-
radigma fondativo che aveva definito 'antropologia come “storia naturale
dell’'Uomo” con il “metodo comparativo” come suo nocciolo duro. Per-
ché? Su questo punto, io ho formulato una critica contro Ievoluzionismo
come una teoria che era perfettamente adatta alla «pratica politica del
colonialismo e dell'imperialismo». I'evoluzionismo ha offerto un

quadro di riferimento in cui tutte le societa umane trovavano il loro posto. Pero,
sulla base di una episteme di storia naturale fondata sul distanziamento e la sepa-
razione. Non ci sarebbe stata alcuna ragion d’essere per un metodo comparativo
se non la classificazione di entita che dovevano innanzitutto essere separate e di-
stinte prima che le loro similarita potessero essere usate per stabilire tassonomie e
sequenze di sviluppo. Per dirla in modo piti concreto: cio che fa del selvaggio un
oggetto di investigazione scientifica per il Tempo dell’evoluzionista ¢ che egli [il
selvaggio] vive in un altro Tempo (Fabian 2002; traduzione degli autori).

Per James Frazer, citato nella /ectio di Peter Burke, non esisteva un’Africa
moderna. Di qui una prima domanda: come metodo di indagine scienti-

212



DALLA COMPARAZIONE AL CONFRONTO?

fica, o di presentazione dei risultati, possono approcci comparativi “oggi
e domani” liberarsi della pesante eredita del metodo comparativo di ieri?

La seconda risposta alla domanda perché la comparazione ha cessato
di essere un’idea-guida nel lavoro degli antropologi penso possa dipen-
dere dal fatto che la nostra pit urgente preoccupazione sia diventata il
ripensare e legittimare la base empirica della nostra disciplina: cio che
chiamiamo fieldwork, il “terreno” (“faire le terrain” come dicono i no-
stri colleghi francesi). Molti di noi hanno accolto la sfida di Dell Hymes
(1999) a “reinventare 'antropologia” optando per la comunicazione (o
I'interazione comunicativa) come concetto-chiave. Per un certo periodo
di tempo, questo si ¢ tradotto in esperimenti di etnografia dialogica (con
il dialogo come forma letteraria di presentare i risultati della ricerca), e
c’¢ ancora molta attenzione a forme di “etnografia collaborativa” con una
tendenza a confondere I’epistemologia con I’etica. To vorrei qui fare la
proposta, superando il dialogo e la collaborazione, a pensare alla ricerca
antropologica come ad una forma di “confronto”. Nell’assumere questa
posizione mi sono ispirato tempo addietro a Gaston Bachelard (1950: 14)
che ebbe a dire una volta che «ogni sapere, colto nel momento della sua
costituzione, ¢ un sapere polemico». Ed ¢ in questo modo che ho impo-
stato recentemente una mia conferenza su Cultural Anthropology and the
Question of Knowledge:

Qualunque siano le nostre specifiche scelte di metodi di ricerca e di forme lette-
rarie di presentazione dei risultati, dovremmo sempre riconoscere che la costru-
zione del sapere antropologico richiede non solo che noi osserviamo, incontria-
mo, conversiamo con coloro che noi studiamo, ma anche che ci confrontiamo
reciprocamente sempre dall’inizio [dell’incontro etnografico] e ancora quando
presentiamo i nostri risultati, talora molti anni dopo (Fabian 2012).

Questo mi spinge, allora, a formulare una seconda domanda: ha senso
tutto cid per uno storico comparativo? La comparazione inizia, o puo
iniziare con, implica e da origine al confronto?

Post scriptum. Posso avere dato I'impressione che la comparazione sia
morta in antropologia, ma non ¢& cosi. Si veda, ad esempio, Jack Goody,
citato nella lectio di Peter, nonché la pitl recente testimonianza in cui mi
sono imbattuto (Gingrich 2012).

Note

1. Questo ¢ avvenuto dopo, nei postumi della cosiddetta svolta post-moderna. Negli
Stati Uniti alcuni dipartimenti si sono effettivamente scissi in due unita, scientifica e cultu-
rale. Nel caso pitt famoso, I'antropologia alla Stanford University & stata vista dall’ammini-
strazione come una impresa di vita breve. Si veda anche Yaganisako 2005.

213



JOHANNES FABIAN
Bibliografia

Bachelard, G. 1950. La dialectique de la durée. Paris: UF.

Burke, P. 1978. Popular Culture in Africa: Findings and Conjectures. Africa, 48:
315-34.

Fabian, J. 1998. Moments of Freedom: Anthropology and Popular Culture.
Charlottesville: University of Virginia Press.

Fabian, J. 2002. Time and the Other. How Anthropology makes its Object. New
York: Columbia University Press.

Fabian, J. 2012. Cultural Anthropology and the Question of Knowledge. Journal
of the Royal Anthropological Society, 18: 447.

Gingrich, A. 2012. “Comparative Methods in Socio-cultural Anthropology
Today”, in Handbook of Social Anthropology, 2 voll., ed. by R. Fardon et al., 1,
pp. 201-14. Los Angeles (cA): Sage.

Hymes, D. & A. Arbor (eds.) 1999. Reznventing Anthropology. Ann Arbor (m1):
University of Michigan Press.

Yaganisako, S. 2005. Unwrapping the Sacred Bundle: Reflections on the Disciplining
of Anthropology. Co-edited with Dan Segal. Duhram (NC): Duke University
Press.

214



Replica

Peter Burke
Emmanuel College, University of Cambridge

Dovrei dire il minimo sulla relazione di Johannes, perché, ovviamente,
non sono un antropologo, non sono un adepto; ma devo dire che mi ha
provocato in ogni senso, per cui mi soffermero pit su di lui che sugli altri
due relatori.

La mia visione delle due discipline si discosta probabilmente molto
poco dalla sua: vedo I'antropologia come una disciplina ai suoi albori ca-
ratterizzata da un approccio comparativo e poi, per diverse buone ragioni,
come Johannes ha suggerito, si ¢ allontanata da questo. Invece, nel caso
della storia, vi ¢ stato un iniziale sospetto nei confronti del comparativi-
smo, che pero secondo me sta molto lentamente iniziando a fare breccia
in alcuni luoghi.

Ora, per quanto riguarda la prima domanda (certo, quando ti fan-
no domande molto dirette che ti mettono al centro della scena devi dare
risposte dirette) che mi chiedeva: “Puo I'approccio comparativo, come
metodo di ricerca e modo di presentare i nostri risultati, liberarsi del peso
epistemologico e politico del metodo comparativo di ieri?”, la mia rispo-
sta & un piuttosto marcato si, anche se c’¢ il rischio, come spesso accade,
che nella misura in cui vzoi che qualcosa accada ti convinci che stz ac-
cadendo realmente. Quando una tendenza sembra corrispondere ai tuoi
desideri, ¢ necessario vagliarla con particolare cura, nel caso tu sia facile
alla delusione.

Allo stesso modo opto per questa risposta non solo nella mia disci-
plina ma anche in quella di Johannes, perché mi sembra che un intero
gruppo di antropologi sia tornato al comparativismo senza ritornare
all’evoluzionismo. Non ¢ una coincidenza che due dei pit intelligenti
e famosi antropologi degli ultimi anni abbiano pubblicato studi com-
parativi. Clifford Geertz I’ha fatto meno spesso, ma il suo libro Islam

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 215-218

215



PETER BURKE

Observed & una comparazione della religione in due paesi che, anche
se condividono I'Islam, sono per molti altri versi alquanto distanti: il
Marocco e 'Indonesia.

Pitt drammatico ancora, Marshall Sahlins, in un recente libro chiama-
to Apologies to Thucydides ha messo a confronto con peculiare audacia la
guerra del Peloponneso con cio che chiama la “guerra polinesiana” del
xIx secolo. Chiaramente questa ¢ una plateale strategia retorica che, tra le
altre cose, ci incoraggia a rispettare i Polinesiani pitt di quanto avremmo
potuto fare altrimenti, ma conduce anche Sahlins a porre domande insoli-
te riguardo alla guerra e al suo successo.

Questo ¢ un bell’esempio di una comparazione distante sia nel tempo
che nello spazio. Altri antropologi sono coinvolti, e forse anche in maniera
pill controversa, in questa operazione di comparazioni avvicinanti, in un
campo che ha anche attratto gli storici, benché la maniera in cui i rappre-
sentanti delle due discipline si sono accostati a quel campo sia diversa per
alcuni aspetti importanti. Penso al Mediterraneo. Quando Braudel pub-
blicd il suo famoso libro sul Mediterraneo ci fu un acceso dibattito, ma
per quello che ricordo il concetto di Mediterrano non fu mai seriamente
messo in dubbio.

Ma con il nascere di un’antropologia del Mediterraneo, solo qualche
anno dopo 'uscita del libro di Braudel, negli anni Cinquanta e Sessanta, il
concetto stesso divenne controverso. Penso che questo vada di pari passo
con il fatto che gli antropologi sono piti consapevoli del metodo di quanto
siano gli storici. E cosi, per esempio, Michael Herzfeld ha attaccato I'idea
che il Mediterraneo sia un’area culturale omogenea, concetto che appiat-
tisce tutte le importanti differenze tra la Grecia, la Spagna, I'Ttalia e cosi
via. Ma poi, in una conferenza, tenutasi peraltro in una parte del Medi-
terraneo, Aix-en-Provence, alla quale ho avuto la fortuna di partecipare,
Anton Blok ha dato una risposta interessante. Ha ammesso che i diversi
paesi del Mediterraneo non hanno la stessa cultura, ma ha suggerito che
siano una famiglia di culture, utilizzando la nozione di Wittgenstein delle
somiglianze di famiglia in difesa di una continuita del lavoro in questo
campo. Percio, 'antropologia del Mediterraneo rappresenta un esempio
interessante di comparazioni avvicinanti o comparazioni per vicinanza
che Marc Bloch ha predicato e praticato.

Un paio di altre questioni possono essere interessanti da commentare.
Una ¢ la relazione tra il presente e il passato e il punto fino a cui, mentre
il presente cambia, crelamo una nuova immagine del passato. Qualcosa
nel presente ci incoraggia a guardare ad alcuni aspetti del comportamen-
to umano a cui prima non avevamo dato abbastanza attenzione. Si pensi
all’inizio del xx secolo e al periodo dell’inflazione come il contesto per un
interesse nella storia dei prezzi; o si pensi agli anni Cinquanta e alle con-

216



REPLICA

temporanee discussioni sull’esplosione demografica, seguita rapidamente
dalla nascita della demografia storica. O si pensi ancora all’aumento piut-
tosto rapido negli ultimi anni della storia ambientale — non inventando il
passato, ma notando aspetti del passato che prima non avevano destato
interesse in modo altrettanto intenso.

Un altro elemento che ¢ emerso dalla nostra discussione riguarda i
rapporti tra le discipline: sembra che talvolta esse convergano e talvolta
divergano. Per esempio, a meta del xx secolo, la biologia e la chimica
sembravano convergere e il risultato fu la nascita di una nuova sotto-di-
sciplina, la biochimica. Altre volte pare che le discipline stiano andando
in direzioni diverse, e percepisco questo, o ad un certo punto I’ho perce-
pito, con la storia e I'antropologia. Ricordo vividamente di aver avuto una
discussione con un antropologo inglese, John Peel, un illustre africanista
come Johannes. L'oggetto della discussione erano gli eventi e la struttura.
Da buon discepolo degli Annales mi ha entusiasmato I'idea di studiare le
strutture invece di scrivere una pura histoire événementielle come si era
soliti fare. Ma ovviamente John Peel era stato cresciuto per studiare le
strutture e stava scoprendo con altrettanto entusiasmo che poteva esserci
uno studio antropologico degli eventi. Cosi a quel punto, pitl che due tre-
ni che convergono nella medesima stazione eravamo come due treni che
si incrociano sibilando a tutta velocita.

Questo dovrebbe portarmi a non evitare la seconda importante do-
manda che mi ¢é stata rivolta, riguardante il confronto. Sono stato tentato
per un momento di sfuggirvi ricorrendo ad un cavillo filologico perché la
mia relazione inizia con il termine confrontare e il suo intervento con il ter-
mine confrontation: ovviamente siamo in presenza di un caso di falsi amici.
Nella parola inglese vi &€ una componente aggressiva che, a meno che mi
sbagli di grosso, non ¢ necessariamente presente in italiano. Quindi, la
grossa questione ¢&: “La comparazione inizia, o puo iniziare con, implica e
da origine al confronto”?

Sono sicuro che vi possa essere comparazione senza confronto, pro-
prio come ci pud essere confronto senza comparazione, ma la questione
chiave ¢ se un elemento di confronto possa essere talvolta utile. Si, pen-
so di si. Dico questo quasi andando contro me stesso perché non amo
il confronto nella sua accezione inglese di conflitto: amo il dialogo, e
preferisco il dialogo amichevole, e tendo a minimizzare le mie differen-
ze con le persone piuttosto che ingigantirle. Ma vedo che ¢’¢ un ruolo
intellettuale importante (che non ho voluto giocare) quello dell’agent
provocateur, un ruolo spettacolarmente giocato nella mia disciplina da
Hayden White, il quale penso che talvolta scriva cose non tanto perché
ci crede, quanto per gli effetti che lui immagina possano avere sulle per-
sone che le leggono o ascoltano; un effetto che sicuramente lui vuole

217



PETER BURKE

causare. Ci sono vantaggi e svantaggi in questa strategia. Non la seguo,
ma riconosco che senza qualche agent provocateur saremmo molto pitl
poveri, perché il loro valore risiede nel forzarci, attraverso il loro modo
enfatizzato di porre le questioni, a riconsiderare i presupposti che dob-
biamo realmente rivedere.

Bibliografia

Braudel, F 1987. I/ Mediterraneo. Lo spazio e la storia, gli uomini e la tradizione.
Milano: Bompiani.

Geertz, C. 1971. Islamn Observed. Religious Development in Marocco and Indonesia.
Chicago: University of Chicago Press.

Sahlins, M. 2004. Apologies to Thucydides.: Understanding History as Culture and
Vice Versa. Chicago: University of Chicago Press.

218



Articoli






D’une anthropologie de I’autochtonie
et d’'une anthropologie autochtone.
L’exemple de la Polynésie francaise

Bernard Rigo

Université de Nouvelle-Calédonie

La mondialisation semble menacer la diversité des sociétés en position
de minorité, économique, linguistique ou ethnique et, a plus forte raison,
celles qui cumulent ces données, comme c’est le cas pour les petits
pays du Pacifique. Toute la question est de savoir si les affirmations
identitaires sont 'expression libératoire et légitime d’une culture
menacée ou I'ultime aliénation en tant que pur produit d’une ancienne
planétarisation qui a faconné partout le méme discours stéréotypé. Le
paradoxe ne serait pas mince s’il fallait attendre d’une mondialisation
devenue aussi médiatique qu’économique la meilleure défense des
particularités locales.

Dans une période marquée par le double mouvement d’une
décolonisation politique et d’une interdépendance économique, les
consciences s’éveillent a la douleur de leur histoire et souhaitent prendre
en charge leur futur. En cela la culture est I'expression politique par
excellence au sens ou elle signifie la polis, pour autant il n’est pire
ennemi de la culture que I'autorité politique qui sort de son champ de
compétence, quels qu’en soient les alibis ou les bonnes volontés. Kant
rappelait déja en son temps: «Caesar non est supra grammaticos» (Kant
1991: 49). La culture n’est pas d’abord réflexion ou discussion, elle est
modalité d’existence d’'une communauté historique, modalité d’autant
plus prégnante et structurante qu’elle est moins réfléchie. Quand la
culture devient un probléme politique, c’est qu’une violence s’exerce qui
confisque la parole et occupe d’autorité I'espace public d’échange. On
sait bien que tout art officiel n’est que la grimace pédante d’un pouvoir et
offusque I'art qui, expression de la liberté, reste contestataire par essence.
De méme la culture se vit et dés qu’elle se théorise, un hiatus s’introduit
entre le vécu des sujets et le discours habilité a en rendre compte: ce qui

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 221-236

221



BERNARD RIGO

fait le sens du quotidien est confisqué au profit d’un discours d’autorité —
religieuse, “scientifique”, politique etc. — qui invente du sens.

On comprend bien en quoi I'histoire coloniale a fait de la culture —
celle des autres — un probléme, non pas tant pour ceux pour lesquels
elle n’était, somme toute, qu’un spectacle exotique et rassurant que
pour ceux dont I'évidence était brisée par le regard intrusif de I'autre
qui projetait ainsi devant eux — probléma’ — cette modalité d’étre dans
sa relativité de fait, en la niant d’'un méme mouvement par toutes les
interprétations réductionnistes et disqualifiantes qui ont fait le lit de
I’anthropologie sociale dans ses débuts: évolutionnisme, primitivisme,
universalisme. Mises en discours, ces cultures, catégorisées comme orales
ou traditionnelles — a ce titre honnies ou embaumées comme reliques
ancestrales —, n’allaient plus d’elles-mémes. L'anthropologue de la
culture dominante découvre ’observation participante puis le dialogue
interculturel par lequel I'autochtone devient non pas informateur mais
partenaire. La suite logique se joue aujourd’hui: I'anthropologie est
investie par I'urgence d’une situation historique et par la pression d’une
demande locale. Cet investissement a pu se faire en deux phases: avec
la décolonisation, I’'anthropologue occidental a rejoint souvent le camp
idéologique et politique des communautés en voie d’émancipation. C’est
particulierement net en Nouvelle-Calédonie: anthropologues, historiens
et linguistes ont bien souvent accompagné le mouvement du FLNKS?.
En Polynésie francaise, la posture politique est moins tranchée parce
que lhistoire coloniale n’y a pas connu les violences d’une colonisation
de bagne et de peuplement. Il a suffi alors a ’anthropologue de s’en
tenir a un bienveillant commentaire des mouvements de revendications
identitaires. Les choses ont toutefois évolué depuis au moins une
décennie: I'anthropologue est devenu océanien; polynésien ou kanak,
c’est lui qui prend le relais. Sa problématique n’est plus celle de I'altérité
de I’Autre mais la découverte et la construction de I'identité de soi. En
ce sens, I'anthropologue occidental resté sur le terrain ne peut plus
ignorer ses collégues océaniens; ce faisant il n’est plus dans le champ
d’un universalisme conquérant mais dans celui d’une position éthique
éminemment politique et délicate: sa reconnaissance de I’autre passe par
sa participation a une construction identitaire qui n’est pas la sienne ni
forcément celle issue des principes de sa discipline. Le glissement se
fait de la reconnaissance de I’autochtonie a la construction autochtone
d’une identité a la fois académique et politique. C’est particulierement
net sur le plan littéraire ou I'écrivain occidental en mal d’exotisme cede
la place a I’écrivain local en mal d’identité.

La décolonisation a ouvert le temps d’une parole libérée, a permis la
sortie du mutisme’ culturel. Une telle affirmation semble, certes, couler de

222



D’UNE ANTHROPOLOGIE DE L’AUTOCHTONIE

source tout comme le fait que cette prise de parole — ou plus exactement
cette prise d’écriture — est un acte politique fort qui se fait d’abord sous le
signe de la résistance a une autorité enfin discutable. Penser par soi, pour
soi, avec ses mots a soi est peut-étre la seule souveraineté exigible dans un
monde ot tout le monde dépend de tout le monde. Non pas qu’il s’agisse
nécessairement de s’exprimer dans une langue locale mais bien plutot
que le locuteur ne s’exprime pas sur le fond d’amertume et de réticence
créée par une situation diglossique (Sam, Vernaudon 2009: 35-45): quand
I'expression s’effectue dans un code dominant percu comme imposé —
méme si c’est parfois le seul que I'on maitrise ou que I'on possede —,
elle provoque le sentiment pénible d’une trahison dans un conflit
linguistique, et cela aussi contestataire que puisse étre le message délivré.
En ce sens, une voix tahitienne peut bien crier et demander comment:
«parler de mon pays dans la langue du Vainqueur brandie comme ’arme
de la domination supréme sans épouser le regard furtif du traitre»? (Spitz
2002: 198).

La question de la langue finit par se poser. A qui s’adresse I’écrivain
ou l'anthropologue? En quelle langue doit-il s’exprimer? La maitrise
de la langue locale assure-t-elle une 1égitimité littéraire ou scientifique?
Pour autant, méme si cette question est la plus déplaisante de toutes
celles que 'on peut poser, il faut bien avoir la témérité de se demander
s’il suffirait d’avoir acquis un cadre de bilinguisme strict, appuyé méme
par une souveraineté politique, pour que la parole libérée devienne
ipso facto une parole libre. Faute de la poser, on risque de confondre
durablement une forme hyperbolique d’aliénation avec un processus de
libération. En effet, on ne pourra parler de liberté recouvrée que si’'on
sait exactement contre quel abus de pouvoir on a résisté, que si ’on sait
pour quelle expression culturelle on ceuvre. La pire situation ne serait-
elle pas celle ou, faute de courage intellectuel ou par opportunisme
historique, on ignorerait ou feindrait d’ignorer que I'objet qui a suscité
tant de résistance coincide peut-étre avec celui-la méme pour lequel
on marque aujourd’hui tant de déférence? Résister aux violences
culturelles de I’Autre n’empéche pas les peuples de poursuivre une
histoire — méme si elle leur a fait injure et s’ils ne s’y reconnaissent pas
— et, par conséquent, de se changer eux-mémes en autre chose (Glissant
2002: 40), ni tout a fait différents, ni tout a fait semblables (Favole 2010:
185). La parole libérée ne peut deés lors se prétendre libre que si elle ne
se confond pas avec les discours qui ont renié la partie la plus durable
et constitutive du sujet lui-méme quand il sort ainsi dramatiquement de
son mutisme. «A ceux qui ont été privés de voix, il faut une voix et un
langage, par ou ils disent ce qu’ils ont a dire, et qui dans cette mesure
soit par eux maitrisé» (Kambouchner 1995: 541). Il n’est de libération

223



BERNARD RIGO

sans maitrise, voire elle est I'accés a cette maitrise méme. Une parole
libre est d’abord une parole informée.

Concrétement, aprés une trentaine d’années d’intenses négociations
avec le pouvoir métropolitain pour acquérir la plus grande autonomie
possible, notamment dans le domaine de la culture ou de I’éducation, la
Polynésie francaise et la Nouvelle-Calédonie vont-elles sortir de la période
de décolonisation pour subir les violences d’'une mondialisation qui
laminerait ce qu’elles auraient su préserver de leur étre culturel et dont
I'anthropologue devrait se hater de témoigner?

La menace de la mondialisation sur les identités autochtones n’a
rien qui aille de soi car il importe d’abord d’identifier les modalités de
la mondialisation et ensuite de clarifier les représentations autochtones
sur 'autochtonie. La menace n’est en effet pas nécessairement la ot les
consciences locales la situent.

Ainsiquelle quesoit!’idéologie des différents partis politiqueslocaux,
I’'immense majorité des responsables appartient a la génération qui a
souvenir de 'aprés seconde guerre mondiale, qui a vécu I'implantation
du cep ou le boom du nickel, 'océanisation des cadres et I’accés a
lautonomie. C’est assez dire qu’elle est pleinement contemporaine
d’une époque délicate de transition o1, pour s’en tenir a 'exemple de
la Polynésie francaise, la société est passée de la situation coloniale d’un
“Etablissement francais de I’Océanie”, via un “Territoire d’Outre-mer”
(1957), a celle d’'un “Pays d’Outre-mer” (2004) pour étre aujourd’hui
une collectivité d’Outre-mer. En témoigne le statut de la langue
tahitienne, jadis populaire, voire honteuse, proscrite de I’enseignement,
aujourd’hui académique, prestigieuse, nécessaire a la promotion sociale
(Paia, Vernaudon 2002). La culture de cette génération d’hommes
s’origine donc d’abord dans une société colonisée, insulaire, fortement
évangélisée. La communauté polynésienne s’identifiait alors surtout par
la langue, les réseaux généalogiques, 'occupation du secteur primaire
(péche, agriculture) et l'appartenance a une église structurante
par opposition a un pouvoir administratif étranger, francophone,
individualiste et per¢cu comme athée. Pouvanaa a Oopa, le pére du
nationalisme polynésien, est, a ce titre, emblématique et revendiqué
comme figure fondatrice aussi bien par les partis autonomistes que par
les partis indépendantistes. Ce schéma encore pertinent il y a quarante
ans reste ainsi I'arriere-plan a partir duquel le plus grand nombre
des dirigeants prend aujourd’hui encore position comme si le monde
n’avait pas fondamentalement changé. Deux faits peuvent illustrer
notre exemple polynésien.

Le premier est connu: le trés pieux président de I’assemblée
territoriale de la nouvelle majorité décide unilatéralement le 3 juin 2004

224



D’UNE ANTHROPOLOGIE DE L’AUTOCHTONIE

(Spitz 2002) de faire accrocher dans 'hémicycle un crucifix. Cet épisode
déclencha une polémique qui ne fut pas pour rien dans la motion de
censure déposée contre le premier gouvernement Temaru. Cela donna
I'occasion d’un vaste débat sur la laicité ot le politiquement correct put
s’énoncer trés consensuellement par diverses personnalités du monde
politique, religieux ou culturel. Il semblait acquis que la république laique
devait s’adapter aux spécificités océaniennes. Les cultures polynésiennes
traditionnelles ayant toujours mélé intimement le politique et le religieux,
“le Polynésien”+ayant de toujours une nature trées spirituelle, il importait
de respecter la culture locale et d’“ouvrir” davantage la laicité. Ne pas
comprendre la tonalité religieuse des discours politiques, la présence
d’une priere d’ouverture a 'occasion de sessions qui réunissent les élus
du peuple, c’était pour le moins faire preuve de “laicisme”, c’est a dire,
comme la rime veut le suggérer, d’intégrisme laique, voire de prosélytisme
athée. ..

Le second est anecdotique mais non moins chargé de sens. En avril
2005, I'association culturelle Haururu nous invita a une veillée sur le site
de la Maroto. Un échange fécond s’engagea, la nuit tombée, aprés une
conviviale cérémonie autour du kava. La plupart des personnes présentes
étaient des membres de cette association qu’elles avaient rejointe parce
qu’elle leur permettait de poursuivre une démarche identitaire et culturelle
forte. Elles avaient ainsi pu notamment s’investir dans le dégagement et
la réhabilitation du site archéologique de Fare Hape avec son marae. La
discussion en vint naturellement a évoquer I'ancien systéme religieux.
Ce fut incidemment 'occasion de dénoncer les amalgames commodes et
fallacieux entre la sacralité des Anciens et le religieux chrétien, d’insister
sur la distinction entre dieu fécondé et fécond (Ta’aroa naissant du creux
matriciel — ‘apu — Rumia (Rigo 2004a) et dieu créateur (Yahwé inengendré
et créateur ex nihilo), entre systéme immanent (la sacralité est ici et
maintenant) et systéme transcendant (le sacré a sa source hors du monde,
de l'espace et du temps), entre la place radicalement différente réservée
aux ancétres selon le systéme religieux de référence. Or, sur ce dernier
point, il faut bien rappeler, d'une part que tout 'esprit de I’ancien systéme
consiste précisément a maintenir le lien avec les ancétres pleinement
intégrés et actifs dans le réseau des vivants, d’autre part que I’évocation des
morts est une hérésie dans le systéme chrétien puisque leur sort dépend
de I'unique miséricorde divine. Pour comprendre I’enjeu culturel d’une
telle question, on ne peut séparer la démarche identitaire d’une volonté
de renouer le lien avec les ancétres par lequel le sujet polynésien retrouve
sa dignité culturelle et, 2 nouveau irrigué par les racines ancestrales (a’a),
son humanité pleine. Prenant conscience de I'altérité des deux systemes
religieux, 'un des membres de I'association sortit d’un long silence et

225



BERNARD RIGO

finit par dire — comme un gémissement venu de trés loin — qu’il était
trés croyant et que «les Polynésiens préféreront laisser mourir tout a fait
leur culture plutdt que de quitter leurs Eglises». Disant cela, il portait, a
I'instar d’Abraham, la douleur de celui qui décide de sacrifier ce qu’il a de
plus cher. Il avait I'Age des responsables politiques. Parmi 'assistance, se
trouvaient plusieurs jeunes adultes qui ne partageaient ni cette souffrance
ni n’envisageaient une telle alternative: ils représentaient la génération
de ceux qui sont nés depuis le statut d’autonomie (1977), qui entrent en
politique et qui succéderont a leurs ainés.

Ce membre de I'association culturelle Haururu a depuis poursuivi
sa quéte identitaire et culturelle. Il a notamment entrepris un travail de
recherche considérable sur la navigation traditionnelle aux étoiles et devrait
soutenir a I'Tnalco une thése courant 2013. En octobre 2012, il a fait parti
du périple de plusieurs pirogues doubles, mélanésiennes et polynésiennes,
a travers le Pacifique. Celles-ci, en provenance de Tahiti, avaient mouillé
quelques jours a Nouméa. Ce fut l'occasion pour lui de tenir une
conférence dans le grand amphithéatre de I'unc. Il put ainsi montrer une
connaissance impressionnante du ciel tel qu’il était analysé et utilisé par les
anciens navigateurs, avec la terminologie si spécifique de 1'’époque. Lors
de 'entretien qui suivit avec les auditeurs, il montra son extréme érudition
tant dans le domaine purement maritime que dans celui d’une connaissance
extrémement fine et documentée des objets océaniens répertoriés dans les
musées et dont il pouvait retracer la nature, la fonction et I'origine. 1l y
avait la de quoi impressionner, a juste titre, I'historien, 'anthropologue et le
linguiste. Pour autant, il faut avouer que son brillant exposé commenca par
une citation qui placait le ciel des Polynésiens sous 'égide du dieu Taaroa.
Cette citation fut suivie du bref commentaire suivant: «les Polynésiens
étaient déja monothéistes», c’est a dire avant I'arrivée des missionnaires. Il
est peu de certitudes en anthropologie culturelle mais s’il en est une, c’est
bien celle-la: les Océaniens — polynésiens ou mélanésiens — n’étaient pas
monothéistes. En affirmant cette contre vérité, le conférencier réconciliait en
lui le chrétien avec sa quéte identitaire. Son travail brillant d’anthropologue
autochtone se faisait sous le couvert d’une fable grossiére, celle-la méme que
les missionnaires avaient inventée quand le temps de la reconnaissance de
'autre comme humain ne pouvait plus passer par la catégorie “sauvages”.

11 faut, en effet, bien réaliser, pour en revenir au premier fait, que le
politiquement/anthropologiquement correct ne correspond nullement
a la réalité sociale. Ce sont d’abord des voix polynésiennes qui se sont
élevées contre la présence de la croix dans une institution démocratique,
telles que I’on pouvait les entendre s’exprimer sur les ondes des différentes
radios locales ou dans le courrier des lecteurs des quotidiens de la place;
C’est parfois au sein des Eglises ou du parti de la nouvelle majorité que

226



D’UNE ANTHROPOLOGIE DE L’AUTOCHTONIE

la protestation s’est élevée. On a voulu réduire cette protestation a une
sorte de rivalité entre obédiences religieuses, les protestants se rebellant
contre une montée en puissance catholique. Les différentes obédiences
évangéliques se seraient ainsi exprimées non pas contre une intrusion du
religieux dans le politique mais pour défendre des valeurs ma’ohi dont
elles seraient les gardiennes contre 'autorité d'une église historiquement
associéeau pouvoir francais et, en tant que telle, vecteur d’occidentalisation.
Faut-il rappeler que le président de la Polynésie francaise et le président
de l'assemblée Territoriale d’alors étaient tous les deux a la fois des
indépendantistes engagés de longue date dans la défense de la culture
ma’ohi et de fervents catholiques?

Les différents sondages réalisés par les quotidiens de la place pendant
cette période montraient pourtant que ’homme de la rue, pas toujours
au fait des péripéties historiques anglo-francaises de la colonisation
mais bien au courant des dangers contemporains de I'intégrisme, n’aime
guere que ’on mélange politique et religion. Pourquoi refuser aux sujets
polynésiens le sens de la démocratie au point de vouloir leur faire prendre
un déni de démocratie pour un respect culturel? La maturité politique
n’existe pas moins a Tahiti qu’ailleurs, le temps — s’il a jamais existé — o
le citoyen obéit aveuglément a une consigne paternaliste est bel et bien
révolu, les largesses de I'ancienne majorité n’ont plus suffi a lui garantir
un électorat. Peut-on encore affirmer aujourd’hui que le Polynésien a une
“nature religieuse” comme les fruits sont sucrés, peut-on réifier la culture
au point d’ignorer la dimension du devenir? Faut-il rappeler que I'on
n’ouvre pas la laicité pas plus qu'on ne mouille davantage 'eau, qu’elle
n’est pas un discours a choisir parmi d’autres comme on pourrait choisir
entre le bouddhisme, 'anglicanisme ou I'athéisme? La laicité est un cadre
juridique qui, protégeant la liberté de conscience, est la condition de
possibilité de la démocratie. C’est bien la raison pour laquelle, elle n’est
pas un produit occidental, comme le Romantisme ou le Rock and Roll, elle
s’est imposée en France en 1905 en dépit d’une trés chrétienne culture qui
a, comme a peu pres partout, mélangé le politique et le religieux. Elle n’est
pas négociable et toute proposition d’«ouverture» n’est que I’expression
d’une volonté de fermeture.

Et c’est bien sur ce point qu'il faut repenser le rapport entre le global
et le particulier. Bien avant la mondialisation, les religions de la Bible ont
investi les cultures particulieres au nom d’une parole révélée universelle,
accompagnant et renforcant en cela un mouvement de colonisation dont
un humanisme éclairé a vocation non moins universelle servait d’alibi.
Quand le sujet polynésien défend “sa tradition” au sein de sa paroisse
contre une modernité jugée matérialiste, individuelle et athée, ne se défend-
il pas comme tout sujet d’'une culture colonisée et évangélisée dans une

227



BERNARD RIGO

crispation qui est moins identitaire que le produit efficace d’une histoire
coloniale dont la dynamique constitue, de fait, la premiere phase de notre
mondialisation. On trouverait en Amérique du Sud ou en Afrique de
semblables craintes et attitudes. La tradition a laquelle se rapportent les
traditionalistes n’est-elle pas, en termes de représentation, aussi étendue que
l'ont été les colonisations? Lhistoire tahitienne n’a-t-elle commencé qu’en
1767 avec I'arrivée de Wallis en baie de Matavai et la conscience religieuse
avec les missionnaires de la London Missionary Society débarquant du Duff
en 1797? Pour le dire autrement, ce qui est percu par 'ancienne génération
comme traditionnel, n’est-il pas un effet déja mondialisé des impérialismes
occidentaux, religieux et politiques qui ont su conjuguer révolution
industrielle, “action civilisatrice” et expansion stratégique?

La représentation selon laquelle les cultures polynésiennes tradition-
nelles puisaient leurs valeurs dans un sens aigu de la communauté, soudée
derriere un chef et réunie dans une foi collective, selon laquelle I'indivi-
du s’efface et se dilue dans une totalité sociale, une histoire froide et un
ordre naturel qui figent la place de chacun a-t-elle un quelconque fonde-
ment scientifique autre que les fantasmes des épigones de Diderot? Rien
n’est pourtant plus individualisé que le sujet polynésien avant le contact
européen: il peut changer de chef, s’affilier a une autre terre, chasser des
dieux inefficaces, manipuler sa généalogie, négocier ses appartenances, se
constituer un nouveau statut par des actions d’éclat, conquérir un nouveau
nom, etc. La communauté regroupée autour de son lieu de culte et sou-
mise a 'autorité est moins un héritage du passé que le produit occidental
des missions qui, sur le modéle du village européen, ont regroupé — a fin
de controle — I'habitat, le plus souvent originellement dispersé, autour du
temple (puis de I'église catholique) bati souvent avec les pierres des anciens
marae, en place et lieux de ceux-ci, sous I'autorité d’autorités religieuses a
pouvoir politique (Robineau 1984: 88; Guiart 2003: 153-4). L'ancien espace
social d’une chefferie a peu de chose a voir avec le village ou la paroisse qui
regroupent les individus et louent I’humilité en faisant appel a leur sens du
partage et de I'effacement (Rigo 2004b: 414). Rien de moins océanien a tel
point que, aujourd’hui encore, les églises protestantes sollicitent les dons
du mois de mai (le “m&” dans le cadre public d’une surenchére agonistique
entre paroissiens et familles qui ne veulent pas perdre la face. Affaire au
moins autant de prestige obéissant a une dynamique de compétition sociale
que d’exigence morale intime, livrée aux seuls regard et jugement de Dieu.
De la méme facon, si les anciens Polynésiens avaient une pleine maitrise
de leur environnement naturel, ce n’est pas pour autant qu’ils se fondaient
respectueusement dans une mére nature dont le concept méme n’existait
pas (Rigo 2012), et ils n’hésitaient pas, le cas échéant, a ravager les terres
d’une chefferie rivale. Il faudra bien reconnaitre I'imagerie exotique pour

228



D’UNE ANTHROPOLOGIE DE L’AUTOCHTONIE

ce qu’elle est et ne pas la confondre avec une réalité historique qui nous
montre des sujets avec plus d’initiative, peut-étre, que leurs homologues
européens de I'époque. On peut encore en trouver l'illustration dans I’his-
toire océanienne. En juin 2005, ce sont bien des chefs coutumiers wallisiens
qui ont voulu destituer le roi Lavelua Tomasi Kulimoetoke, en fonction
depuis 1959, parce que sa conduite a été jugée défaillante. Outre qu’il n’est
pas siir que le terme de royauté soit le plus pertinent pour décrire une chef-
ferie océanienne (Tcherkézoff 2003: 219), on peut se demander si ce n’est
pas grice 2 la présence de 'Etat que le régne du Lavelua a autant duré.
La dynamique traditionnelle n’aurait pas supporté aussi longtemps une
autorité indiscutée sans qu’elle fasse, en les renouvelant souvent, mieux
ses preuves®.

On voit bien que les vertus de la tradition évoquée par les
traditionalistes ont leurs racines d’abord dans le dix-neuvieme siecle.
Parlant d’un peuple non océanien vivant sa culture orale sur un autre
continent, Philippe Descola note a juste titre: «Les Achuar m’offraient ainsi
la démonstration a contrario de ce que les nationalismes ethniques, dans
toute la barbarie parfois de leurs manifestations, sont moins un héritage
des sociétés prémodernes qu’un effet de contamination d’anciens modes
d’organisation communautaire par les doctrines modernes de ’hégémonie
étatique» (Descola 1993: 442). Ce constat ne retire rien a la légitimité de
toute élaboration interculturelle historique tant il est vrai qu’il n’existe
pas un amont atemporel et authentique au devenir des peuples (Amselle
1990: 258). Cela ne doit pourtant pas occulter le fait que ce qui est présenté
comme culture polynésienne est le produit d’une planétarisation qui ne
date pas d’aujourd’hui et dont la généralisation de I’économie libérale,
nommée mondialisation, n’est que I'aspect le plus visible. Cela ne doit
pas non plus dissuader de prendre la pleine mesure syncrétique de cette
nouvelle tradition qui ne correspond pas nécessairement aux discours
convenus qu’il est de bon ton de porter sur elle. Il y a [a aussi une invitation
au discernement: il ne s’agit pas de renoncer a une foi chrétienne ou a des
valeurs éthiques, par exemple’. Il s’agit simplement de ne pas confondre
ce qui s’affirme dans une situation dialogique ot chacun — sujet occidental
ou sujet polynésien — négocie avec 'apport culturel de l'autre, avec ce
qui est nié — ot chacun fait porter a 'autre le poids de ses refoulements
culturels et de sa mauvaise conscience historique.

Ainsi s’il n’est pas vrai de postuler une nature religieuse ou un esprit
athée a priori, il est encore moins vrai de faire passer certains processus
de la mondialisation pour des résistances jaillies de la diversité culturelle.
La confusion est source de toutes les affabulations. On peut nourrir un
double fantasme: celui de la culture perdue percue comme paradigme
communautaire et religieux et celui de la culture matérialiste tentatrice qui

229



BERNARD RIGO

offre des objets sophistiqués et superflus pour mieux perdre’ame des sujets.
L’aliénation, c’est peut-étre ignorer que le premier fantasme nostalgique
est le produit de colonisation le plus diffusé par ces cultures tentatrices
dont I'expansion économique s’est toujours associée a la conquéte des
esprits. Ainsi Oscar Temaru, premier président indépendantiste, pouvait
bien célébrer avec les Etats Unis, pour la premiére fois, le 4 juillet 2005
“Iindependance day” en Polynésie francaise; il est aussi certain que
George Bush était de tous les chefs d’Etat occidentaux celui dont esprit
était resté le plus proche des premiers missionnaires et qu’il aurait été
heureux de parachever leurs ceuvres, dans tous les sens du terme. Une
illustration locale peut en étre facilement donnée: I’église protestante de
Polynésie francaise s’est rebaptisée Eglise protestante ma’ohi en ao(it 2004,
par-la elle a voulu plus affirmer sa dimension identitaire que sa vocation
universaliste et, dés ce premier synode sous cette nouvelle appellation,
sa premiére action fut pourtant d’exhorter «le président de la Polynésie
francaise élu par le peuple de retirer toute statue [tiki] qui encombre la
ville». Il n’est sans doute pas nécessaire de commenter.

Dans le méme temps, poussés par la vogue du “tribal”, les touristes
viennent chercher en Polynésie un tatouage «authentique» tandis que
les Polynésiens, depuis vingt ans, renouent avec une pratique ancestrale®,
jadis interdite par le pouvoir religieux, aujourd’hui socialement valorisée.
Les tiki plutdt rares dans les lieux publics sont désormais bien présents
sur les épidermes et franchissent les frontieres. Assurément, les jeunes
générations n’attendent plus des gardiens du temple ni des porteurs de
la bonne parole un enseignement sur leur «ma’ohitude»?. Ils vont plutot
chercher aupres des tatoueurs, des artisans, des rameurs, voire des tahu’a®
autoproclamés, des bribes d’un enseignement incertain qui puise de plus
en plus ses sources dans les livres ou sur internet et de moins en moins
dans la mémoire recomposée et évangélisée des Anciens. Par ailleurs,
I’histoire de la Polynésie — et par conséquent aussi celle des conquétes
coloniales, avec leurs modalités d’implantation— fait désormais partie des
programmes d’enseignement et, aussi lacunaire et timide soit-elle, elle
donne a penser aux collégiens.

On voit bien dés lors ce qui est en jeu. Ce n’est pas dans I'insularité
d’un discours local qu’une culture s’exprime ou se respecte, c’est dans
I'ouverture a tout ce qui peut la nourrir avec profit. La caricature de la
société de consommation qui produit des sujets obéses et décérébrés
est la forme la plus achevée et la plus aboutie des logiques impérialistes
qui mariaient avec une rare efficacité mercantilisme et puritanisme. La
tendance trés contemporaine de remettre en cause les acquis des années
soixante-dix — dont I'idéologie libertaire résistait précisément a la société
de consommation et a 'esprit des “trente glorieuses” — s’inscrit de fait dans

230



D’UNE ANTHROPOLOGIE DE L’AUTOCHTONIE

un mouvement réactionnaire, né avec le choc pétrolier de 1974 et la crise
économique, lequel mouvement est caractérisé aussi bien par ses visées
pragmatiques et cyniques que par la raideur de ses attitudes religieuses et
moralisatrices: le bien-pensant prévalant sur le penser bien. Ce n’est 13,
finalement, qu’une facon de reconduire I’esprit bourgeois et conquérant
du x1x¢. Or la contestation des dérives de I"économie libérale et des
tentations fondamentalistes est aussi le fait d’une nouvelle mondialisation
qui oppose des valeurs démocratiques et des exigences critiques a
I'amoralisme des lois du marché, amoralisme d’autant plus efficace qu’il
avance masqué derriére une bonne conscience nourrie de convictions
millénaires et de bonnes intentions. Cette résistance a une logique
économique mondialisée commence a apparaitre en Europe au moment
méme oti I'installation du cEP en Polynésie (1963) ou le boom du nickel en
Nouvelle-Calédonie viennent d’y introduire la société de consommation
par le levier démultiplicateur et artificiel de la rente nucléaire ou miniére.
Les premiers étudiants polynésiens reviennent de leurs études en France
au début des années soixante-dix (Aria 2007: 48): ils ont connu I'esprit de
mai soixante-huit et découvrent leur fenua" déstructuré par une frénésie
de consommation. Ayant souvent poursuivi des études de théologie (J-M.
Tjibaou pour la Nouvelle-Calédonie, W. Lini pour le Vanuatu, T. Raapoto
pour la Polynésie francaise), les futures personnalités marquantes ont
eu l'esprit marqué par la guerre du Viét-Nam et les grands courants
marxistes qui imprégnaient les milieux intellectuels de cette période. Cest
avec ce regard particulier qu’ils constataient que leur monde insulaire
était effectivement en train de changer et 'on peut comprendre, dés leur
arrivée aux responsabilités, leur sentiment d’urgence a vouloir sauver
la culture autochtone de la perte de tous ses repéres. L'accélération des
changements structurels et statutaires ne laissa, de fait, guére de temps
pour développer une réflexion sur les jeux et enjeux culturels. Nulle
coutume visible, a I'instar de celle des Kanak de Nouvelle-Calédonie ou
des Ni vanuatais, ne donnait en Polynésie francaise a lire immédiatement
le lien entre le passé et le présent™. Seule la langue, objectivement, assurait
une transmission évidente. Aussi la tentation fut-elle grande, dans la
précipitation, de lui donner a exprimer la communauté polynésienne qui
avait précédé les récents bouleversements économiques comme modele
culturel sans tenir compte que ce qui était antérieur, depuis deux siecles,
était déja Iexpression de bouleversements non moins grands tant au
niveau des représentations qu’a celui de 'organisation méme de la société.

On pouvait, certes, en ce sens, déplorer I"évolution du monde et
lui préférer un univers local moins éclaté, percu comme plus humain,
mais cette protestation nostalgique, dés lors, ne se distingue guére
d’une protestation dont on trouverait I'équivalent partout en Europe.

231



BERNARD RIGO

En ne soumettant pas d’avantage les processus culturels a I'analyse, les
intellectuels et responsables ont pu se tromper de combat et se payer de
mots. Croyant ceuvrer pour une identité, ils participent parfois, malgré
eux, aux forces historiques qui ont tenté de la nier. En clair, ils se trompent
dans leur crainte: le danger n’est pas la ot on leur a appris a le voir. Ainsi
pas plus que I'Occident est devenu moins croyant que par le passé, les
jeunes Polynésiens ne sont devenus athées; simplement, en Océanie
comme ailleurs, la religion se vit moins au travers des institutions et le
citoyen ne confond plus la sphére privée et la sphére publique®. Vouloir
présenter cette confusion comme une spécificité culturelle, c’est présenter
un instrument universel de domination comme une liberté culturelle
particuliere.

De fait le choix n’est pas a faire entre une Eglise et une tradition
polynésienne, 'alternative n’est pas entre le zru (fruit de I'arbre pain)
cuit au four tahitien et le hamburger sauce ketchup. La génération des
hommes qui n’ont connu que le statut d’autonomie du Territoire, devenu
Collectivité d’Outre-Mer, ne voit pas le fondement d’une telle alternative.
Nés dans un village déja mondialisé, ils n’ont pas connu les douleurs de
la colonisation et c’est par 'ouverture a la seconde mondialisation, celle
des médias et des contre-pouvoirs critiques, qu’ils échappent aussi bien a
I'universalisme irréfléchi qu’aux crispations identitaires produites par la
premiere.

En final, il ne s’agit pas de se protéger de I'extériorité mais de se
donner les moyens d’une expression de soi appuyée sur la maitrise des
objets pensés. C’est bien la raison pour laquelle la quéte identitaire ne
peut se fonder sur le fantasme. La parole libre est une parole délurée au
double sens du terme: elle ne fait plus le jeu des illusions du passé, elle ne
choisit pas entre les termes d’alternatives qui ne sont pas nécessairement
les siennes. Elle peut affirmer en méme temps une foi chrétienne et un
rapport polynésien au sacré, elle peut étre spirituelle et laique, elle peut
proposer une sauce ketchup avec le zru. Et, de fait, elle ne s’en prive
pas. Les nouveaux instruments de communication, ouverts a I'initiative
de chacun, ne fragilisent pas le local en 'immergeant dans le global; bien
au contraire, ils le protégent des volontés d’hégémonie et produisent de
la différence. Communiquer, c’est aussi apprendre a se distinguer (Rigo
2009). La mondialisation c’est aussi un processus de fragmentation et de
multiplication des identités.

Achevons sur un paradoxe. Le 29 juin 2005 un sondage fut organisé
et publié par le quotidien “les Nouvelles” sur la question suivante: «la
culture est-elle menacée?». Comme le fit alors remarquer, le sociologue
tahitien Tamatoa Bambridge, I’échantillon interrogé montra un «esprit
profondément néo-colonisé», I'analyste ajouta méme: «On demande a

232



D’UNE ANTHROPOLOGIE DE L’AUTOCHTONIE

I"“autre” symbolisé par les institutions, de nous réapprendre les valeurs
culturelles et familiales». Si la mondialisation s’est d’abord présentée
comme un assistanat matériel ou intellectuel, ce n’est pas en en reconduisant
les logiques et attitudes qui ont largement investi I'espace local que I'on
pourra y échapper; il semble bien que le sujet n’ait d’autre ressource que de
renouer avec l'initiative dont I’histoire océanienne et humaine témoigne. Les
institutions ont certes leur rdle a jouer et il n’est pas mince, elles n’ont pas
a transmettre une culture réifiée, elles ont a transmettre des compétences
universelles et océaniennes, dégagées de toute axiologie suspecte. Si
I'usage des langues vernaculaires se transmettait de moins en moins dans
les familles, c’est en grande partie parce que les parents n’y voyaient pas
un facteur de promotion sociale, conviction confortée longtemps par leur
absence des programmes d’enseignement, voire leur interdiction dans
I'enceinte des établissements scolaires. Aujourd’hui, la présence de ces
langues dans le cursus d’apprentissage et leur revalorisation sociale stimulent
la transmission intergénérationnelle. Les spécialistes savent au demeurant
que le bilinguisme favorise les enjeux de la métacognition: compétences
métalinguistiques et métaculturelles. En cela, les institutions participent
a I'ouverture de la réflexion car elles permettent la comparaison” (Fillol,
Vernaudon 2004) dans la rigueur. Savoir comparer, c’est aussi apprendre
a apprendre. La prise en compte d’un contexte bi ou poly-culturel dans
I’enseignement contribue ainsi au «développement conjoint des autonomies
individuelles, des participations communautaires et de la conscience
d’appartenir a I'espece humaine» (Morin 1999: 15-6).

L’autonomie du sujet est a ce prix. Et si cette autre mondialisation
aux propositions moins quantitatives et plus qualitatives, moins
consommatrices et plus éthiques, moins convaincues et plus ouvertes, est
aussi et surtout celle du libre accés a I'information, alors c’est par elle
que le sujet isolé géographiquement ou culturellement peut trouver les
moyens d’aller chercher au plus loin des éléments de réflexion sur ce qu’il
n’a jamais cessé de devenir. C’est dire aussi que I'ouverture n’est jamais
acquise: elle reste un projet éducatif et politique fort. Quand les mille voix
et les mille échos du monde peuvent étre captés®, il faut un mznimum de
compétence pour en comprendre quelques-uns et entreprendre dialogue
critique et travail réflexif. Ce sont la pauvreté et I'ignorance qui tuent la
culture: c’est en luttant contre elles, par toutes les modalités possibles,
que les petits pays du Pacifique peuvent s’opposer a la poursuite de la
mondialisation d’hier au profit de cette ouverture par laquelle se construit
leur identité d’aujourd’hui et de demain. On ne décréte pas le contenu
ou la nature d’une culture, celle-ci se fait, jour aprés jour, par les choix
souvent imprévisibles des sujets. La violence commence quand, pour des
raisons matérielles ou idéelles, la possibilité du choix est menacée.

233



BERNARD RIGO

C’est en ce sens que l'anthropologie autochtone doit identifier
clairement ses héritages: ce qui résiste a I'estime de soi et a la conscience
identitaire, ce n’est pas la mondialisation de ’économie de marché par
laquelle circulent objets matériels et immatériels mais la colonisation des
consciences instaurés par les missionnaires sur tous les continents depuis le
15 siecle. Lidentité culturelle n’est pas un objet mais un processus historique
par lequel une communauté peut passer d’une sacralité ancestrale du lien
a une sacralité transcendante biblique. Le rdle de I'anthropologue n’est
pas de faire passer I'une pour I'autre mais de mettre en relief ce processus.
Sympathisant de I’autochtonie ou autochtone lui-méme, I’anthropologue,
quelle que puissent étre la mauvaise conscience de I’homme blanc ou
les blessures narcissiques océaniennes, ne doit jamais renoncer a cette
dimension diachronique s’il veut faire ceuvre d’anthropologie.

Note

1. Dérivé du grec: pro-ballein: jeté devant.

2. Front de libération nationale kanak et socialiste.

3. D’ol le titre du roman de Peu (2003), unanimement salué par les intellectuels de
Polynésie francaise: Mutismze.

4. 1l faut prendre garde a l'usage répandu et commode de article défini singulier
pour désigner un ensemble de personnes. Larticle réifie le sujet et présente un prédicat
accidentel “polynésien”, “frangais”, “papou” comme s’il s’agissait d'un prédicat essentiel:
le sujet recoit une essence, il est polynésien ou francais comme I’orange est un agrume. 1l
est facile ensuite de lui attribuer une nature religieuse ou cartésienne.

5. Il faut rappeler 'ancienneté de cette stratégie coloniale. Ainsi, bien avant I'arrivée
en Océanie des premiers Européens, on sait que des missions catholiques en Amérique du
Sud et aux Philippines ont enclenché ce processus dés leur implantation dans ces espaces
nouveaux: a partir de 1569 au Pérou, de 1590 au Mexique ou de 1609, au Paraguay. Les
Catholiques, en particulier la Compagnie de Jésus, effectuent le regroupement des Indiens
christianisés dans diverses réductions (“las reducciones”), chacune de ces “municipalités”
étant placée sous I'égide d’'un jésuite, d’un corregidor et de magistrats élus. Sur cette
question, cf. Lavallé 1993; Bernard, Gruzinski 1993, vol. 1.

6. A Tahiti, a 'inverse, on peut tenter de “ma’ohiser” opportunément et artificiellement la
coutume des autres: ainsi quelques responsables politiques (Joinville Pomare, Hiro Tefarere)
ont tenté de proposer a 1’Assemblée territoriale la création d’une nouvelle institution, un
“sénat coutumier” dont on peut comprendre la présence et la filiation historique en Nouvelle
Calédonie (art. 57 et 58 de la loi statutaire de la Nouvelle Calédonie) mais dont on voit mal
quelle continuité dans I'histoire polynésienne en assurerait le fondement.

7. Sur ce point la comparaison avec la Nouvelle Calédonie est éclairante: lors d’une
cérémonie de mariage coutumier, la méme personne peut faire deux discours distincts de
forme et de fond, I'un a titre de chef coutumier, plagant I'’épouse sous la protection de ses
oncles utérins, I'autre a titre de pasteur, demandant a I’épouse de ne jamais quitter le clan
du mari devenu ultime foyer. Distinction dans les héritages culturels et, de fait, en final,
injonction paradoxale.

8. Si la pratique est ancestrale, la technique du tatoueur I’est rarement et le rapport au
tatouage est varié: souvent simple recherche esthétique ou signe identitaire. La démarche du

234



D’UNE ANTHROPOLOGIE DE L’AUTOCHTONIE

sujet renoue parfois aussi réellement avec le passé par I'inscription de motifs généalogiques
hérités diment préservés et reproduits.

9. Si le terme de m2a’ohitude, construit parallélement a celui de la négritude antillaise,
a pu faire sens pour les générations humiliées par I’histoire, on peut se demander si
Paffirmation d’une identité enfin valorisée — et comme allant de soi pour les jeunes
générations polynésiennes — ne mériterait pas plutdt le terme de «a’obité», selon un
néologisme que m’a suggéré, lors d’un entretien, Tamatoa Bambridge. On exprimerait alors
sa ma’0hité comme on exprime sa citoyenneté ou son humanité.

10. Spécialiste, expert, notamment dans le domaine du sacré.

1. fle, terre. Ce terme est souvent employé avec une forte tonalité affective: le fenua,
C’est la terre a laquelle on se sent appartenir, viscéralement.

12. En 1975, Jean-Marie Tjibaou organisait le festival “Mélanésia 2000”.

13. On pourra sans doute objecter que la dichotomie “sphére privée/sphére publique”
est par trop occidentalo-centrée. Et, de fait, entre I'espace privé de I'individu et celui
de la res publica, existent des espaces intermédiaires — famille élargie, paroisse, etc. — ni
tout a fait privés ni tout a fait publics. Il semble bien que I'enjeu de la démocratie soit
précisément d’articuler ces différents espaces, sans les nier ni se nier elle-méme. Pour cela,
il suffit qu'aucun espace intermédiaire ne puisse prétendre au monopole de la parole ou
de la légitimité: et c’est bien par la pluralité des sources d’information que le sujet renoue
avec une capacité d’initiative peut-étre plus présente dans sa tradition lointaine que dans
sa tradition récente.

14. Notons, en passant, le décalage qu'il y a entre la valeur politique et médiatique d’une
telle question et la réalité des préoccupations des citoyens de Polynésie. A la demande de
rfo et du quotidien “les Nouvelles”, l'institut Louis Harris avait déja organisé un large
sondage en prévision des élections partielles: parmi les nombreuses questions, figurait celle-
ci: «Quel est le theme dont le futur gouvernement de la Polynésie francaise, celui qui sera
élu le 13/02/05, devrait s’occuper en priorité?». Le premier théme choisi par les sondés fut
“la situation économique” (38,5%), le second “I’avenir des jeunes” (15,5%), le troisieme “le
cotit de la vie” (14,3%). Quant au théme de “la culture polynésienne”, il n’a recueilli que
0,3% des avis et est placé en derniere place des sujets de préoccupation.

15. «La conscience d’appartenir a 'espéce humaine ne peut émerger qu’a travers
la mise en oeuvre d’objectifs “méta”: métalinguistiques, métaculturels, métacommuni-
cationnels. ’apprenant doit étre capable de parler des langues et des cultures et de
les comparer, de comprendre qu'il s’agit de systémes de représentations plus ou moins
stabilisés, issus d’un filtrage de la réalité. Une telle comparaison, indispensable pour
accéder a P'invariant, est rendue possible dans le cadre d’un systéme éducatif bilingue»
(Fillol, Vernaudon 2004).

16. En 2010, la mise en place d’un cable sous-marin en fibre optique a grandement
augmenté le débit internet en Polynésie francaise (2008 pour la Nouvelle-Calédonie).

Bibliografia

Amselle, J.-L. 1990. Logiques métisses. Paris: Payot.

Aria, M. 2007. Cercando nel vuoto. La memoria perduta e ritrovata in Polinesia
francese. Pisa: Pacini Editore.

Bernard, C. & S. Gruzinski 1993. Hzstoire du Nouveau Monde, vol. 11. Paris: Fayard.

Descola, Ph. 1993. Les lances du crépuscule. Paris, Plon.

Favole, A. 2010. Oceania. Isole di creativita culturale. Roma-Bari: Laterza.

Fillol, V. & J. Vernaudon 2004. Les langues kanakes et le francais, langues

235



BERNARD RIGO

d’enseignement et de culture en Nouvelle-Calédonie: d’'un compromis a un
bilinguisme équilibré. é/a, 133: 55-67.

Glissant, E. 2002. “La dépossession”, in E. Glissant, Le discours antillais. Paris:
Gallimard.

Guiart, J. 2003. Découverte de I’Océanie, 11, Connaissance des Hommes. Nouméa-
Papeete: Le rocher a la voile-Editions Haere Po: 153-4.

Kambouchner, D. 1995. “La culture”, in Notions de philosophie, éd. par D.
Kambouchner, vol. 1., Paris: Gallimard.

Kant, 1. 1991. Qu’est-ce que les lumiéres (1784). Paris: GF-Flammarion.

Lavallé, B. 1993. L'Amérique espagnole, de Colomb é Bolivar. Paris: Belin.

Morin, E. 1999. Les sept savoirs nécessaires i I'éducation du futur. Paris: Editions
du Seuil: 15-6.

Paia, M. & J. Vernaudon 2002. Le Tahitien: plus de prestige, moins de locuteurs.
Hermes, “La France et les Outre-mers, I’enjeu multiculturel”, 32-33: 395-402.

Peu, T. 2003. Mutismes, Papeete: Editions Haere Po.

Rigo, B. 2004a. Altérité polynésienne ou les métamorphose de ['espace-temps. Paris:
CNRs éditions.

Rigo, B. 2004b. Conscience occidentale et fables océaniennes. Paris: L'Harmattan.

Rigo, B. 2009. “Quelle éthique pour un enseignement en milieu plurilingue et
pluriculturel?”, in Vers une école plurilingue dans les collectivités francaise
d’Océanie et de guyane, éd. par Vernaudon J. & V. Fillol. Paris: L'Harmattan.

Rigo, B. 2012. “Le rahui traditionnel peut-il étre mis au service d’une politique du
développement durable en Polynésie?”, in L'intégration de la coutume dans
Uélaboration de la norme environnementale, Bruxelles: Bruylant: 423-33.

Robineau, C. 1984. Tradition et modernité aux iles de la Société, I, Du coprah a
latome. Paris: Orstom.

Sam, L. D. & J. Vernaudon 2009. La réforme plurilingue de [’école en Nouvelle-
Calédonie, en Polynésie frangaise et @ Wallis et Futuna. Paris: U'Harmattan.

Spitz, C. 2002. Le cri d’une tahitienne. Hermzés, “La France et les Outre-mers,
Penjeu multiculturel”, 32-33: 197-204.

Tcherkézoff, S. 2003. Faa-Samoa, une identité polynésienne. Paris: L'Harmattan:
219.

236



Review articles






Centouno, e piu di mille.
Storia e storiografia
dell’antropologia italiana

Eugenio Testa
Sapienza Universita di Roma

Centouno antropologi circondati da mille sociologi e milleduecento psi-
cologi.

Questa ¢ I'immagine con cui Enzo Alliegro chiude il suo recente rac-
conto di storia dell’antropologia italiana (Alliegro 2011), ed ¢ riferita alla
situazione della nostra Universita alla fine del 2009. E un’immagine che
fa venire in mente Davy Crockett ad Alamo o il generale Custer a Little
Big Horn. Solo che, persa la battaglia e pure la vita, in realta le rispettive
guerre le vinsero loro, Davy Crockett e Custer, e non i messicani e gli
indiani.

Qui e oggi, invece, mentre le schiere dei valorosi antropologi italiani,
per raggiunti limiti d’eta, si assottigliano a vista d’occhio, non pare ci si
possa aspettare qualche squillo di tromba che annunci, salvifico, I'avvento
di un messia o I’arrivo dei nostri. Ne arrivano solo dei loro, semmai.

Ma questa ¢ un’altra storia e riguarda le generazioni future.

La storia dell’antropologia e della storiografia antropologica italiane
che ha scritto Alliegro riguarda invece, ovviamente, le generazioni passa-
te, e fin dal sottotitolo 'autore indica con chiarezza "'ambito cronologico
della sua trattazione, che si muove tra il 1869 e il 1975. Perché queste due
date? La prima ¢ canonica’, dato che nel 1869 fu istituita presso I'Univer-
sita degli Studi di Firenze la cattedra di Antropologia ed Etnologia, prima
in Italia e in Europa; fu affidata a Paolo Mantegazza, che nello stesso anno
fondo, sempre a Firenze, il Museo nazionale di antropologia. La secon-
da segna, un secolo dopo, una specie di ritorno alle origini, con I’assetto
accademico della disciplina che torna a farsi unitario, quando, per i due
concorsi a cattedra di quell’anno, demologi, etnologi e antropologi cultu-
rali si trovarono riuniti in un unico raggruppamento ministeriale, valutati
da un’unica commissione, inseriti in un’unica graduatoria. Le tre tradi-

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 239-251

239



EUGENIO TESTA

zioni scientifiche che nel corso di quei cento anni erano venute identifican-
dosi, distinguendosi tra loro e stabilendosi nell’accademia, tornavano a farsi
una, come ai tempi di Mantegazza, almeno sul piano concorsuale. Mancava
all'appello solo la disciplina capostipite, I’antropologia, ormai stabilmente
associata alle scienze naturali. Beninteso, i vincitori dei concorsi del 1975 ven-
nero poi chiamati dalle varie sedi universitarie a insegnare chi Storia delle
tradizioni popolari, chi Etnologia e chi Antropologia culturale; e il processo
di ri-unificazione istituzionale trovera compimento solo con I'avvento, nel
2000, dei settori scientifico-disciplinari, e dunque di quel M-DEA/o1 Discipli-
ne demoetnoantropologiche che ¢ la nostra casa attuale. Ma il riordino del
1975, sottolinea Alliegro, segna un punto di svolta, nella storia istituzionale
della disciplina, ed ¢ Ii che l'autore sceglie percid di fermare il suo racconto
(salvo, come abbiamo visto, qualche incursione finale sul presente).

Storia istituzionale, abbiamo detto. In effetti il lavoro di Alliegro si
sviluppa su due direttrici principali, fortemente intrecciate, anch’esse in-
dicate gia nel titolo dell’opera, e cio¢ storia e storiografia: da un lato la
ricostruzione dello sviluppo istituzionale dell’antropologia italiana (cat-
tedre universitarie, associazioni, riviste, musei), dall’altro I'attenzione alle
espressioni di auto-consapevolezza (storica, teorica, metodologica) che
questo sviluppo accompagnano, sottendono e sostengono. Si ¢ trattato di
sollecitare fonti “esplicite” come relazioni a convegni, prolusioni a corsi
accademici, saggi di impianto dichiaratamente storico, ma anche di in-
terrogare gli atti ufficiali di numerosi concorsi universitari (con i giudizi
espressi dalle commissioni, i curriculum dei candidati ecc.), di esaminare
struttura e contenuti di molti manuali (particolari prodotti istituzionali e
istituzionalizzanti, veri congegni di produzione identitaria), per costruire
un racconto “oggettivo”, scandito per date e luoghi, di vicende ufficiali
e amministrative, ma anche uno pitt “soggettivo” di inclusioni ed esclu-
sioni, riconoscimenti e disconoscimenti, avvicinamenti e allontanamenti,
genealogie condivise o contese. Etica ed emica dell’antropologia italiana,
potremmo quasi dire, oltre che storia e storiografia.

Queste due direttrici di ricerca 'autore le rivendica subito come caratte-
ristiche peculiari del suo lavoro: “Ricerca storica e riflessivita storiogra-
fica” ¢ il titolo del primo paragrafo dell’introduzione, che a sua volta ha
il programmatico titolo “Antropologia e storia della scienza. Il passato
disciplinare e le sue rappresentazioni”. Alliegro denuncia una “discrasia”
nella tradizione italiana tra

un’accentuata propensione alla ricerca storica e una contenuta riflessivita storio-
grafica: In Italia [...] non vi & probabilmente studioso di ruolo che non abbia
fornito [...] un contributo alla storia della disciplina (Alliegro 2011: 1-2).

240



CENTOUNO, E PIU DI MILLE. STORIA E STORIOGRAFIA DELL’ANTROPOLOGIA ITALIANA

Si tratta di contributi di cui ¢ possibile abbozzare una tipologia — storie
biografiche (e autobiografiche), storie tematiche, storie dedicate a singo-
li eventi, a determinate aree geografiche, a specifici periodi temporali, a
strutture didattiche o di ricerca, a operazioni editoriali — e di cui si puo
apprezzare non solo la mole ma anche la qualita che spesso li caratteriz-
za*. Costruire uno scenario comune per questa produzione e iniziare a
colmarne il deficit di riflessivita storiografica sono gli obiettivi di questo
libro, per i quali I'autore intende lavorare non solo da storico, ma anche
da antropologo. Oggetto della ricerca diventeranno «le molteplici moda-
lita di rappresentazione che il passato ha assunto» (ivi: 6), i diversi usi a
cui esse si sono prestate. L'intento sara quello di «considerare le scritture
del passato in termini di dispositivi identitari protesi ad agire sia sul pia-
no cognitivo che su quello simbolico» (ivi: 7), valutandone gli effetti sia
all'interno del “gruppo dei noi” (la comunita degli adepti, dei sapienti),
sia verso l'esterno, per I'accreditamento presso i profani. Si mira insomma
a una «etnografia dei processi di produzione della memoria e dell’identita
disciplinare», che studi «le azioni di costruzione delle filiere genealogiche
in cui singoli studiosi collocano il proprio operato e quello altrui, I'indivi-
duazione di lignaggi scientifici di cui ci si rappresenta eredi, la configura-
zione di genealogie disciplinari in cui € dato autocollocarsi, la messa a fuo-
co di campi intellettuali che si diramano lungo sentieri di discendenza e di
ascendenza costellati da studiosi capostipiti assunti quali zaitres d penser»
(ivi: 8)2. E, per Alliegro, un «processo di patrimonializzazione della memo-
ria» (ivi: 10) che opera su un passato disciplinare malleabile, un processo
in cui si distinguono «fondatori, riformisti, rifondatori e tradizionalisti»,
a seconda di quanto di quel passato si voglia eliminare o valorizzare (ivi:
10-1), e che modifica via via oggetto e confini della disciplina. Studian-
dolo, si puo arrivare (con Bourdieu) a un’antropologia di questo campo
intellettuale, di questa comunita di sapienti (ivi: 13), e per farlo bisognera
(con Geertz) guardare alle concrete pratiche degli antropologi in quanto
membri di questa comunita:

in particolare si ¢ ritenuto utile assumere quale punto d’analisi privilegiata quanto
gli antropologi asseriscono — nelle “storie” — sia stato gia fatto, quanto prescri-
vono — nei “manuali” — debba essere fatto, infine, quanto attendono — “nei
concorsi” — si debba conoscere per accedere ad una cattedra universitaria (ivi:
14)%.

Il programma di lavoro risulta cosi delineato, e si motivano i soltanto
«succinti riferimenti alle idee ed al mutamento dei quadri teorico-meto-
dologici» (7b7d.): si vuol fare storia delle istituzioni pit che storia delle
idee, si mira a «fare luce sulla costituzione del settore demoetnoantropo-
logico», ricorrendo a «approcci quantitativi di analisi seriale delle fonti

241



EUGENIO TESTA

(ad esempio lo spoglio sistematico delle maggiori riviste di settore e degli
atti ufficiali concorsuali del Ministero)» (zbzd.)s.

Cosa ci fa leggere, Enzo Alliegro, per realizzare questo programma di la-
voro? Ci propone 540 pagine di testo, accompagnate da un’appendice ico-
nografica (35 pagine), una bibliografia (47 pagine) e un indice dei nomi (14
pagine): un volume (in grande formato) di 639 pagine. L'indice ¢ ampio e
articolato, seguirlo per sommi capi dara un’idea del contenuto del volu-
me. La trattazione ¢ organizzata, seguendo un ordinamento cronologico e
tematico-disciplinare, in tre parti e dieci capitoli. La prima parte riguarda
1] “lungo Risorgimento” e ['ltalia liberale, e abbiamo un capitolo su “La sto-
ria naturale dell'uomo” (Mantegazza, Nicolucci, Sergi, Canestrini, Malfatti,
Morselli; i rapporti fra le ricerche di antropologia fisica, di paleontologia,
di etnologia; Giglioli, Loria, gli esploratori, le istruzioni per le rilevazioni di
campo; Pigorini) e uno su “Lo studio delle popolazioni e delle tradizioni
italiane” (antropometria e somatologia dell’Italia; le inchieste governative
sul mondo contadino; e poi De Gubernatis, Pitré, Tommaseo, Rubieri,
D’Ancona, Nigra e il Loria folklorista). La seconda parte copre il periodo
Dal primo dopoguerra al fascismo e conta tre capitoli: “La ‘scienza del folklo-
re’” (Corso, Cocchiara, il folklore come strumento di educazione nazionale,
il Comitato nazionale per le tradizioni popolari e i Congressi nazionali di
tradizioni popolari, Naselli, le prime libere docenze, Vidossi, Toschi); “La
‘scienza dei popoli’” (etnologia delle colonie: Conti Rossini, Cerulli, Grot-
tanelli; etnologia ed etnografia: Corso e Scotti; etnologia, storia delle reli-
gioni, paletnologia: Pettazzoni e Blanc; etnologia e scuola storico-culturale:
Padre Schmidt; etnologia e geografia: Biasutti); “La ‘scienza della razza’” (il
razzismo di stato: il Manifesto del 1938, “La Difesa della Razza”, “Razza e
Civilta”; Cipriani, Landra, Cocchiara, Corso, Sergi, Blanc, Genna, Biasut-
ti). La terza parte, infine, tratta del periodo Tra fascismo e Repubblica, con
ben cinque capitoli, dedicati a “Storia delle religioni, Etnologia, Folklore:
la ‘Antropologia’ di Ernesto de Martino” (naturalismo e storicismo in etno-
logia, crisi e riscatto della presenza, destorificazione del negativo; impegno
politico e scientifico nel mondo contadino: de Martino, Levi, Scotellaro,
Gramsci; De Sanctis-Croce-Gramsci versus Comparetti-D’Ancona-Novati-
Barbi; de Martino e I'Universita, Brelich, Bianchi); “La storia delle tradizio-
ni popolari” (la ripresa del dopoguerra e I'attivazione di istituzioni e discus-
sioni nazionali; I'istituzionalizzazione accademica: le cattedre di Cocchiara,
Toschi, e Naselli, poi di Bonomo, Bronzini e Cirese, e infine di Carpitella;
storie, manuali e prospettive teoriche: Cocchiara, Toschi, Cirese, Lombardi
Satriani, Angioni, Solinas, Bronzini, Clemente, Meoni, Squillacciotti); “Let-
nologia” (Pettazzoni, Maconi, Tucci, Buttitta; I'istituzionalizzazione accade-
mica: libere docenze, e le cattedre di Grottanelli, Lanternari, Cerulli, poi di

242



CENTOUNO, E PIU DI MILLE. STORIA E STORIOGRAFIA DELL’ANTROPOLOGIA ITALIANA

Boccassino, Bernardi, Guariglia; manuali e definizioni di confini discipli-
nari: Grottanelli, Cerulli, Lanternari, Bernardi); “Iantropologia culturale”
('avvio: rapporti con sociologia, psicologia e filosofia, congressi nazionali,
Seppilli e I'Istituto di etnologia e di antropologia culturale di Perugia; I'isti-
tuzionalizzazione accademica: libere docenze e le cattedre di Tullio Altan,
Sertorio, Tentori; manuali e definizioni di confini disciplinari: Tentori e Tul-
lio Altan); “Le discipline demoetnoantropologiche” (il concorso del gruppo
disciplinare 48 del 1975; il manuale di Bernardi e i percorsi convergenti delle
tradizioni italiane di studio).

I contenuti che Alliegro dispone nel suo libro sono coerenti con il suo
programma di lavoro: storia istituzionale, piu che storia delle idee, e at-
tenzione costante a rileggere i documenti per ricostruire atteggiamenti e
strategie dei protagonisti. Si tratta di un lavoro imponente, importante e
benemerito®, di un punto di riferimento prezioso, dal quale non potra pre-
scindere chi si occupi di studi antropologici italiani: la documentazione,
i riferimenti bibliografici, le citazioni, le connessioni che queste centinaia
di pagine raccolgono per noi, danno voce a pitt (molto pit1) di mille autori.
Come non ascoltarli?

Lo ripeto: libro imponente, importante, benemerito.

Ma la domanda si puo porre: & un libro riuscito? Non mi & facile ri-
spondere. Sicuramente si, per molti aspetti. Un semplice accumulo di dati
non sarebbe utilizzabile. Qui la materia ¢ organizzata e presentata secondo
strategie espositive coerenti e riconoscibili, dunque i dati parlano al lettore,
comunicano senso. Eppure, al lettore rimane anche un senso di insoddisfa-
zione, si ha come I'impressione che I'impostazione potesse essere diversa,
che la costruzione del testo potesse essere pensata in modo da svincolare
un poco la voce dell’autore da quella dei suoi autori, per darle piu risalto,
pitt autonomia. La scelta di Alliegro di far parlare innanzitutto i suoi mille
e pit (molti di pit1) autori & chiara, ed & chiaramente voluta. Ma ne sof-
fre, pare a me, da un lato la leggibilita complessiva, dall’altro I'originalita
interpretativa. In linea di principio, con I'impostazione di Alliegro sarei
molto consentaneo, sia stilisticamente sia eticamente’, ma in questo caso
non sono convinto che I'applicazione del principio dia un esito comunica-
tivamente felice. Tra gli appunti che ho preso leggendo il libro trovo questa
nota (scritta abbastanza presto: si era dalle parti di Pitre):

La costruzione del testo: forse un po’ dispersiva, con la mole di dati e dettagli che
sommerge le parti di sintesi. Si poteva pensare a una narrazione piu agile, compatta

e sintetica, rinviando alla fine di paragrafi e capitoli I'esposizione di dati e dettagli?

Forse si poteva, ma certo la regia di un testo di cosi ampio respiro ¢ im-
presa ardua.

243



EUGENIO TESTA

Per fare un esempio, qualche commento di sintesi in pit sulla conqui-
sta dell’egemonia da parte dell’antropologia culturale potevamo aspettar-
celo. Possiamo seguire, nel libro, gli sviluppi della storia delle tradizioni
popolari, dell’etnologia e poi dell’antropologia culturale, e quelli delle
relazioni di ognuna di esse con discipline vicine (filologia e glottologia;
antropologia fisica, geografia, storia delle religioni, paletnologia; socio-
logia, psicologia, filosofia) nel loro processo di autonomizzazione, e pos-
siamo seguire le tappe della loro istituzionalizzazione accademica (libere
docenze, incarichi, cattedre, assistenti). Sappiamo delle resistenze e delle
polemiche esplicite (de Martino, Toschi, Grottanelli) contro I’antropolo-
gia culturale. Sappiamo che il primo concorso a cattedra per questa disci-
plina si tenne solo nel 1971. Ma gia nel 1977 su ventidue titolari di cattedra
otto sono proprio di Antropologia culturale, otto di Storia delle tradizioni
popolari, sei di Etnologia. Nel 1988 queste cifre passano a tredici, cinque e
otto, nel 1993 a diciassette, quattro e otto. La tradizione di studi piti antica
e robusta si spegne, 'ultima arrivata occupa la scena. Che vuol dire? Non
possiamo dirne qualcosa? E vero che il processo si compie in anni succes-
sivi a quelli in cui Alliegro ferma il suo studio, ma la tendenza si ¢ mostrata
presto in atto, e del resto I'autore nelle ultime pagine riflette proprio sullo
stato attuale della disciplina.

Abbiamo detto poco fa che Alliegro nel suo racconto applica con
coerenza il suo programma di lavoro: storia istituzionale, piti che storia
delle idee e dei contenuti. Si puo rilevare almeno un’eccezione, piuttosto
vistosa, e notare qualche conseguenza, forse inevitabile, ma che desta per-
plessita.

L'eccezione ¢ quella di Ernesto de Martino. A lui viene dedicato un
intero capitolo, che esamina le sue opere maggiori e ricostruisce i cardini
della sua proposta teorica: etnocentrismo critico, crisi e riscatto della
presenza, destorificazione del negativo, magismo, folklore progressivo.
A nessun altro autore ¢ stata dedicata un’attenzione cosi estesa e mi-
rata. E vero che, ripetutamente, dell’opera demartiniana si sottolinea
I'importanza di quello che puo essere visto in termini di “rilettura della
storia disciplinare” e “riflessivita storiografica”, ed & vero che una chiave
di lettura importante proposta per il lavoro di de Martino ¢ quella del
suo progetto di riforma dell’etnologia, contro il naturalismo e contro
gli specialismi disciplinari, cosi da farsi ante litteram “promotore di una
visione unitaria delle scienze antropologiche”, in virtt di una “visione
autenticamente mzetadisciplinare”™: & una lettura di tipo metodologico
che Alliegro applica sistematicamente nel libro, e dunque anche il capi-
tolo su de Martino si presenta, per questi aspetti, coerente con il resto.
Nel complesso I'impressione prevalente ¢ che si tratti piuttosto di un
unicum, di uno strappo alla regola, dovuto forse alla valutazione che de

244



CENTOUNO, E PIU DI MILLE. STORIA E STORIOGRAFIA DELL’ANTROPOLOGIA ITALIANA

Martino sia 'unico dei nostri che starebbe proprio troppo stretto in una
storia solo istituzionale®.

Una conseguenza della scelta di Alliegro di costruire la narrazione
seguendo non tanto le vicende di autori, correnti, scuole, ma piuttosto
quelle delle istituzioni (discipline, insegnamenti, associazioni, convegni,
pubblicazioni), & che a volte si avverte la mancanza di momenti di sintesi
critica su quegli autori, quelle correnti, quelle scuole che pure sono i pro-
tagonisti delle vicende istituzionali. Faro 'esempio di Raffaele Corso, che
¢ uno degli autori piu citati e studiati del libro, e che ci viene presentato
in quanto folklorista, in quanto etnografo/etnologo e in quanto razzista.
11 folklorista lo incontriamo per la prima edizione del manuale Folklore
(1923) e per la rivista “Il folklore italiano” (ivi: 148-59), poi per le polemiche
sul primo dei Congressi nazionali delle tradizioni popolari (ivi: 181-3) e per
quella successiva con Toschi (ivi: 200-1), € infine per la seconda edizione
di Folklore, del 1943 (ivi: 206-7). Letnografo/etnologo & discusso a propo-
sito della pubblicazione del manuale Etnografia (la prima edizione & del
1940-41, la seconda del 1942) (ivi: 231-7). Del razzista se ne parla in quanto
autore tra i principali della rivista “Razza e civilta” (ivi: 281-3). Su Corso
ci vengono dette dunque davvero molte cose, e questo ¢ molto positivo.
Perod un poco si fatica, a tenere insieme le fila di un discorso unitario su
di lui, e alcuni aspetti evidenziati in questo o in quel punto fanno porre
domande che non trovano risposta. Come si concilia la sottolineatura del
buon livello scientifico del manuale Etnografia, a proposito del quale si
nota anche che «la parola “razza” fu del tutto omessa» (ivi: 237) con il
coevo impegno militante di Corso in “Razza e civilta”? Come si concilia
la riedizione del manuale Folklore nel 1943, significativamente modificato
(non una semplice ristampa), con il fatto che 'anno prima, in Etnografia,
Corso proponeva di quest’ultima una visione come di “scienza universa-
le”, che non solo “tende ad assorbire ’etnologia” ma di fatto, parrebbe,
tende anche ad assorbire il folklore?™. E infine, qual ¢ la posizione di Cor-
so nei confronti degli sviluppi operativi e scientifici nel campo del folklore
a fronte dell’attivismo del regime fascista? Di nuovo, ci vengono forniti
vari elementi, ma ci manca una valutazione di sintesi®.

Un altro esempio vorremmo fare delle conseguenze dell'impostazione
“istituzionalista” del libro. Prima di arrivarci, perd, visto che si ¢ parlato di
Corso, ¢ giusto fare una osservazione: il libro di Alliegro ¢ un contributo
importante e originale a mutare quella che forse ¢ una percezione diffusa,
e cioé che nella tradizione degli studi italiani si passi da Pitre e Loria di-
rettamente a de Martino. In mezzo, per il periodo pudicamente detto “tra
le due guerre”, un buco nero, o almeno una zona grigia, sfocata. Una foto
mossa, in cui non si riconoscono i volti e non si sa bene chi fa cosa. Come
abbiamo gia visto, invece, Alliegro a questo periodo dedica I'intera seconda

245



EUGENIO TESTA

parte del suo libro, con i suoi tre capitoli e le sue 170 pagine. Vi pare poco?
A me no. Ho imparato molto da quelle pagine. Sono successe molte cose in
quegli anni, nel nostro campo, e su molte sarebbero utili e interessanti ricer-
che di approfondimento, che in quelle pagine trovano indicazioni e spunti
con cui orientarsi. Senza contare che nel dopoguerra non operano solo i de
Martino, i Cirese, i Tentori, i Seppilli, i Carpitella, ma anche, ancora, Corso,
Cocchiara, Toschi, Grottanelli, che di quelle 170 pagine sono i protagonisti.

Torniamo a noi, e al nostro secondo esempio. Qui la questione non ¢
tanto che manchino momenti di sintesi, quanto quella che, seguendo con
coerenza I'impostazione “istituzionalista”, ¢ inevitabile lasciare fuori dal
discorso autori e momenti che, invece, dal punto di vista dei contenuti e
della ricerca sarebbero importanti.

Alla rinfusa: Pasolini, Calvino, Bosio, Montaldi, Dolci, Cagnetta, Ber-
mani, Revelli; I'Istituto Ernesto de Martino, la Lega di cultura di Piadena,
il Circolo Gianni Bosio; “Ci ragiono e canto”, i “Dischi del Sole”, Dario
Fo, Giovanna Marini, il “Nuovo canzoniere italiano” ecc. Basta? Basta.
Era per dare un’idea. Un’idea del fatto che, come sottolineava Cirese®,
alla tradizione di studi italiana hanno dato un contributo forte e caratte-
rizzante personaggi, associazioni, movimenti esterni all’assetto disciplina-
re istituzionale. E vero che il carattere su7 generis del capitolo dedicato a
de Martino ha consentito accenni importanti in questa direzione: la lettura
post-bellica di Gramsci, Levi, Scotellaro, “La Lapa” di Eugenio e Alberto
Mario Cirese. Il quadro complessivo perd non muta®. E resta il fatto che
una scelta di fondo, ragionevole e argomentata, comporta la restituzione
di una immagine con qualche difetto di prospettiva.

Se qualcuno (oltre Enzo Alliegro) ¢ pazientemente arrivato a leggere fin
qui, si tranquillizzi. Ci avviamo alla conclusione. Resta da dire qualcosa
sugli apparati, che in un lavoro del genere sono particolarmente impor-
tanti. Abbiamo un’ampia bibliografia e un ricco indice dei nomi. Am-
pia I'una, ricco I'altro, migliorabili entrambi. Costa molta fatica e molto
lavoro comporre apparati bibliografici e onomastici, e dobbiamo essere
estremamente grati ad Alliegro per quello che ci mette a disposizione. Ma
questo non ¢ un libro che serve solo a vincere un concorso universitario,
¢ un autentico servizio reso alla comunita scientifica, ¢ un lavoro fir ew:g,
per dirla con Gramsci. E allora, se nell’“Indice dei nomi” trovo, in fila
(ciog, in colonna) Beranek Edgardo, Berchet Giovanni, Bergna C., Beril-
lo, Bermani, Bernardi Bernardo, oppure Cocchiara Giuseppe, Coggiola,
Cognetti de Martiis Salvatore, Cogni Giulio, Colacicchi L., rimango diso-
rientato. Non tanto perché per me sia ovvio che Bermani si chiami Cesare
e Coggiola si chiami Franco, e viceversa non sappia chi siano Edgardo Be-
ranek e Salvatore Cognetti de Martiis. Questo & un problema mio. Il fatto

246



CENTOUNO, E PIU DI MILLE. STORIA E STORIOGRAFIA DELL’ANTROPOLOGIA ITALIANA

¢ che un indice dei nomi di un libro come questo, nei limiti del possibile,
dovrebbe essere un punto di riferimento. Certo, c’¢ sempre Google, ma
per studiare e lavorare per me viene prima Alliegro e poi Google, e quindi
mi piacerebbe un Alliegro “perfetto” (nei limiti del possibile)™.

Quanto alla bibliografia, a parte una serie di minuzie®, diciamo che
fornisce una quantita di informazioni notevole, che rispecchia I'articola-
zione e 'impostazione del testo, e che sarebbe forse poco sensato mettersi
a vedere se “manca qualcosa”. E chiaro che chiunque, in base a quello che
conosce meglio, qualcosa “che manca” lo troverebbe. Losservazione che
si potrebbe fare ¢ che magari poteva essere la sede per riproporre in modo
pil sintetico e organizzato una serie di informazioni presenti nel testo, ma
in modo naturalmente pit discorsivo e diffuso (e dunque di piu difficol-
toso reperimento). L’esempio al quale penso ¢ chiaramente quello della
“Chiave dei rinvii bibliografici” di Cultura egemonica e culture subalterne
di Cirese, con la sua selva di sigle, che costituivano altrettanti sottoinsiemi
di informazioni bibliografiche®. Perché non riproporre, aggiornata e am-
pliata, quella impostazione, radunando le notizie su periodici, associazio-
ni, convegni, collane di cui il testo & ricco?

Infine, parlando di repertori e sotto-repertori, un’ultima notazione:
penso che in un libro di storia degli studi italiani il modo per riportare
le date di nascita e di morte dei tanti autori studiati andava trovato. Oc-
casionalmente queste indicazioni si trovano, qua e l1a. Puo non piacere la
soluzione di porre accanto al nome dell’autore, la prima volta che lo si
presenta, una coppia di parentesi con queste date, anche perché su molti
autori il discorso lo si riprende in punti anche tra loro distanti (abbiamo
visto 'esempio di Corso). Ma un modo andava trovato. Anche a questo
proposito un esempio “maestro” lo abbiamo: Sandra Puccini correda il
suo L'uomo e gli uomini, che abbiamo gia citato, con una sezione di “Pro-
fili biografici”: cinquanta pagine di nomi, date, e per ognuno un breve
testo per caratterizzarne il lavoro e dare qualche indicazione bibliografica.
La struttura del libro di Puccini era diversa, e una sezione (o appendice)
analoga nel libro di Alliegro sarebbe stata ridondante. Ma un’appendice
di soli dati biografici essenziali forse era opportuna. Cosi come sarebbe
stata opportuna un’appendice che valorizzasse uno dei tratti originali del
lavoro di ricerca di Alliegro, cioe la ricostruzione della storia delle vicende
concorsuali e dello status accademico delle discipline antropologiche. Ci
sono appena un paio di assaggi di presentazioni d’insieme di questi dati
(ivi: 526; 530). Qualche pagina finale di tabelle ed elenchi riassuntivi avreb-
be reso meglio fruibili quei dati, e, ripeto, li avrebbe valorizzati.

Ho finito. La mia valutazione del lavoro di Enzo Alliegro ¢ pienamente
e convintamente positiva, pur avendo formulato molte osservazioni cri-

247



EUGENIO TESTA

tiche: le ho formulate perché ho cercato di prendere sul serio un lavoro
molto serio. Vorrei trovare una chiusa che rendesse sinteticamente tutto
cio. Quello che mi viene sempre in mente al riguardo (¢ da quando ho
cominciato, che penso a come finire) ¢ una cosa che disse Tommaso Ma-
nacorda, studente romano di Antropologia culturale nel 1998. A quell’e-
poca, per tre anni, Pietro Clemente organizzo stage didattici di ricerca
sul campo ad Armungia, in provincia di Cagliari (non per studiarne le
tradizioni, ma per capire qualcosa sul suo posto nel mondo globalizzato e
“grande e terribile”). Doveva dunque essere un’esperienza di osservazio-
ne partecipante, ma fu soprattutto un’occasione di partecipazione (molto)
osservata. Alla fine ne sapevano molto di piu gli armungesi sui settanta
studenti che gli portammo in quel triennio che non viceversa. Una delle
questioni che ci venivano poste era: ma che ci fate voi qui? Mica siamo
selvaggi, noi. Giusto. E dunque per rispondere bisognava destreggiarsi
nello spiegare le sottigliezze dell’antropologia”, bisognava dar fondo alle
proprie cognizioni attinte anche alla storia degli studi. Fu li che Tommaso
Manacorda conio il motto “Viva Fabietti!”, per dire che, messi alle stret-
te, messi nell’angolo, il manuale di storia offriva un appiglio, un punto di
riferimento, un aiuto per dirsi “noi antropologi siamo questi” e per dir-
lo anche agli altri. Sulla Storza dell’ antropologia di Ugo Fabietti (1991) ho
sentito fare critiche da tutti gli operatori del settore che conosco. Ma tutti
I’abbiamo usata nei nostri corsi, nessuno ¢ stato capace di sostituirla, e il
motto del Manacorda mostra che puo superare la prova del fuoco dell’'uso
sul campo. Sara imperfetta, ma funziona ed & un bene che ci sia.
E allora? E allora “Viva Alliegro!”.

Note

1. «E consuetudine aprire la storia degli studi etno-antropologici italiani con il 1869»
(Puccini 1991: 11).

2. Si tratta a volte di contributi di alta specializzazione: Alliegro fa I'esempio della co-
siddetta “demartinologia”, sviluppatasi anche grazie alla disponibilita dell’archivio perso-
nale di de Martino, che ha consentito iniziative editoriali e indagini originali. I’ Associazione
internazionale Ernesto de Martino, protagonista della valorizzazione dell’archivio demar-
tiniano, ¢ stata anche uno dei promotori della riflessione sugli “archivi degli etnologi”, con
il seminario romano dell’aprile 2002 (consultabile all'indirizzo web http://www.ernesto-
demartino.it/index.php?mod=oo_News&op=read&id=it/1018043972), dove si discusse, tra
Ialtro, del dossier “Archives et anthropologie” curato da Jean Jamin e Francoise Zonabend
per “Gradhiva” (30-31, dicembre 2001; si veda http://www.jeanmichelplace.com/fr/revues/
detail.cfm?ProduitID=583&ProduitCode=2). La possibilita, poi, di accedere a tali archivi
attraverso Internet & interessante. Per fare un esempio, la London School of Economics
and Political Science ci consente di vedere e copiare gli oltre mille scatti fotografici che
Malinowski realizzo alle Trobriand (http://www2.lse.ac.uk/library/archive/holdings/mali-
nowski_bronislaw.aspx).

248



CENTOUNO, E PIU DI MILLE. STORIA E STORIOGRAFIA DELL’ANTROPOLOGIA ITALIANA

3. Sull’uso delle note a pi¢ di pagina nella saggistica come pratica per la costruzione di
genealogie scientifiche e rito di auto-affiliazione, ha scritto Bruce Lincoln (Lincoln 1977);
riprese poi 'argomento Pietro Clemente (Clemente 1998) e Lincoln rispose alle sue rifles-
sioni (Lincoln 1998). Lintervento di Clemente e la risposta di Lincoln si trovano anche in
Archivio Antropologico Mediterranco, 2, 1/2, 1999: 7-16.

4. Poco prima Alliegro aveva parlato del valore disciplinante delle rappresentazioni del
passato, della storia dunque come «codificazione dello sguardo istruito, ovvero del sapere
abile praticato in una comunita di sapienti», e di come il possesso di adeguate conoscenze
in campo storico sia requisito cosi necessario per la carriera accademica da richiedere «il
superamento di prove iniziatiche basate sul pieno possesso di adeguate conoscenze del
passato, come i verbali delle commissioni giudicatrici, riportati nel volume, attestano» (Al-
liegro 2011 11).

5. «Per la prima volta in Italia gli antropologi avranno la possibilita di avere una visione
pressoché esaustiva delle maggiori tappe che hanno segnato I’accesso all'insegnamento e
congiuntamente di aprire una finestra sulle fasi concorsuali mediante la lettura dei verbali
relativi ai concorsi universitari» (Alliegro 2011: 15-6).

6. Non per caso il libro di Alliegro alla fine del 2011 ha vinto la settima edizione del pre-
mio Costantino Nigra «per opere di autori italiani e stranieri, edite dall’anno 2009, relative
a ricerche e studi demo-etno-antropologici in ambito europeo.

7. Penso alle wittgensteiniane rappresentazioni perspicue, presentazioni dei dati noti il
cui ordine risulti di per sé illuminante: «basta comporre correttamente quel che si sa, senza
aggiungervi altro, perché subito si produca da sé quel senso di soddisfazione che si ricerca
mediante la spiegazione» (Wittgenstein 1975: 19).

8. Ricordiamo che il titolo di questo capitolo & “Storia delle religioni, Etnologia, Folk-
lore: I Antropologia’ di Ernesto de Martino”.

9. Il carattere di unicita del capitolo demartiniano comporta qualche ricaduta: non
ci si pud concedere una demartinologia dispiegata e si resta un po’ a mezzo. Naturalismo
e storicismo lo si presenta “solo” come un libro di «lettura di storia degli studi» (certo
appoggiandosi sulla definizione datane da de Martino stesso come di un «contributo
alla storia della storiografia europea») (Alliegro 2011: 316). Del complesso rapporto di de
Martino con il crocianesimo, a partire dalle sue elaborazioni sul magismo, la sola traccia
¢ nell’accenno «La pubblicazione de I/ Mondo Magico [...] diede vita in Italia ad un di-
battito piuttosto vivace che vide la partecipazione di Benedetto Croce, Enzo Paci, Mircea
Eliade e Raffaele Pettazzoni» (ivi: 321). Le notizie strettamente biografiche sono scarne
(e qui siamo in linea con quanto di norma accade per tutti gli altri autori studiati nel vo-
lume), con qualche semplificazione: «il giovane Ernesto de Martino che aveva aderito al
Partito d’Azione [...] a Bari [...] a partire dal 1946, aveva ricoperto il ruolo di responsa-
bile della locale sezione del Partito Comunista» (ivi: 324). E il Partito Socialista? In realta
de Martino aderi al Partito Comunista non prima del 1950 0 1951, mentre a partire dalla
meta del 1945 militd in quello Socialista (Angelini 2008: 154; Bermani 1996: 15-20). Quanto
quegli anni siano stati importanti nella sua formazione umana ed intellettuale ¢ noto, e
ce lo ricorda lui stesso nella famosa chiusa di Intorno a una storia del mondo popolare
subalterno: «Vai avanti, tu che sai, tu che puoi, tu che vedrai, non ci abbandonare, tu che
sai, tu che puoi, tu che vedrai», gli disse in un androne il “vecchio saggio” incontrato
quando ando «in visita ad Altamura come segretario della Federazione Socialista» (de
Martino 1949: 434).

10. «Respingendo le proposte di delimitazione che facevano dell’Etnografia una scien-
za esclusiva dei popoli “selvaggi”, Corso, da studioso di folklore, propose di estendere
I’Etnografia allo studio delle manifestazioni dei popoli civili, “etnografia del volgo”, in par-
ticolare a quella parte ritenuta “rozza ed oscura” [...]» (Alliegro 2011: 234).

249



EUGENIO TESTA

)

11. Su “Razza e Civilta” (organo del Consiglio superiore per la demografia e la razza,
istituito presso il ministero dell’Interno), Corso, gia nel primo numero del marzo del 1940,
«propose una rifondazione radicale degli studi demologici da porre a sostegno della po-
litica ufficiale di esaltazione della civilta italiana», perché, per lui, «le tradizioni popolari
dovevano essere considerate testimonianze inequivocabili ed inoppugnabili dell’origine e
del percorso millenario fatto da una stirpe lungo la sua storia» (ivi: 281). Tre anni dopo, nel
1943, pubblicando la nuova edizione del manuale Folklore, Corso vi inserisce, tra 'altro,
«una parte sullo sviluppo del folklore in Italia nell’ultimo ventennio, corrispondente pro-
prio alla parentesi fascista» (ivi:. 206). Ci sara traccia di quella propugnata rifondazione?
Forse no («Nel capitolo conclusivo dedicato agli ultimi vent’anni, [...] non figurava alcun
esplicito riferimento al folklore di Regime» [ivi: 206-71), ma forse lo storico poteva aiutarci
a comprendere meglio.

12. «Stanno fuori dell’accademia, ma non della storia degli studi, i lavori di Pasolini
e di Calvino» (Cirese 1996: 937). Il riferimento era, rispettivamente, al Canzoniere italiano
(1955) e alle Fiabe italiane (1956). Di Scotellaro, Montaldi, Revelli, Bosio si parla piti avanti
nello stesso testo. E anche in Cultura egemonica e culture subalterne (Palermo, Palumbo,
1973) Cirese dava spazio a questi autori e a questi temi. E come dimenticare che fu pro-
prio lui, Cirese, gia accademico, a fondare con Gianni Bosio nel 1966 I'Istituto Ernesto
de Martino “per la conoscenza critica e la presenza alternativa del mondo popolare e
proletario”?

13. E diciamo anche, per amore di precisione, che se di Pasolini e Calvino non si parla
proprio, gli altri (Bosio, Montaldi, il “Nuovo canzoniere” ecc.) sono almeno menzionati, di
solito citando la menzione che ne fa qualcun altro. Ma questo & tutto.

14. Da Google imparo che Salvatore Cognetti de Martiis & stato un economista e so-
ciologo importante, e in rete posso leggere le voci a lui dedicate non solo da Wikipedia, ma
anche dall’Enciclopedia Treccani e dal Dizionario Biografico degli Italiani. Se a Google
chiedo “Coggiola” tutte le prime voci sono relative al comune di Coggiola, in provincia di
Biella. Se chiedo “Bermani” la prima risposta & la voce di Wikipedia su Cesare Bermani. Se
chiedo “Coggiola Bermani” o la serie “Bosio Leydi Bermani Straniero Coggiola”, cio¢ quel-
lo che si legge in Alliegro (2011: 407), a cui rimandano le rispettive voci dell’Indice dei nomi,
tutte le prime risposte sono “giuste” e mi dicono molte cose su di loro, compresi i nomi di
battesimo. Ho contato 1399 nomi, nell'Indice dei nomi del libro; sono tantissimi (posso aver
sbagliato a contarli, ma di poco), e mi rendo conto che gestirli pone problemi notevoli. La
richiesta di perfezione “nei limiti del possibile” ¢ dunque soprattutto una attestazione di
stima ed empatia per un autore rigoroso come Alliegro.

15. Si continua a usare 'intestazione AA.VV. che dalle schede delle biblioteche ¢ sparita
dal 1956. Qualche volta si segnala la ripubblicazione di scritti in raccolte successive, qualche
volta no. C’¢ qualche imprecisione nei nomi degli autori. A volte si usano le date delle ri-
stampe come esponenti per il sistema autore-data (per de Martino, ad esempio, Sud e magia
e La terra del rimorso sono ordinati secondo la data di pubblicazione originale, I/ 7z0ndo
magico e Furore, simbolo, valore secondo quella di edizioni tarde; Gramsci ¢ citato sempre
per edizioni tarde, e non si usa I'edizione critica di Gerratana). Questa scelta & oggetto di
una “Avvertenza” posta all'inizio del volume: “I riferimenti bibliografici che accompagna-
no le citazioni sono relative alle edizioni consultate mentre gli anni delle edizioni originali
sono riportati nella bibliografia”. Ma se si fosse evitato di omettere I'indicazione della data
dal corpo delle schede della bibliografia, si sarebbe potuto usare la data in esponente come
un codice convenzionale, che avrebbe consentito di rispettare la storia delle edizioni (e
degli studi): ora in bibliografia abbiamo la scheda “1973 I/ mondo magico. Prolegomeni a
una storia del magismo, Torino, Bollati Boringhieri (ed. or. 1948)”, mentre avremmo potuto
avere “1948 I/ mondo magico. Prolegomeni a una storia del magisimo, Torino, Bollati Borin-

250



CENTOUNO, E PIU DI MILLE. STORIA E STORIOGRAFIA DELL’ANTROPOLOGIA ITALIANA

ghieri, 1973 (ed. or. 1948)”. Cirese chiamava polemicamente “coda mozza della lucertola” la
scheda di bibliografia priva della data in coda.

16. Lentrata BLAR ci elencava i 33 titoli della “Biblioteca di Lares” (Olschki) usciti tra il
1957 e il 1971, quella BTPs, i 25 della Biblioteca delle tradizioni popolari siciliane editi da Pitre
tra il 1870 e il 1913, € cosi via.

17. E vedete, dunque, che fu una bella esercitazione, per gli studenti romani, quella
inventata da Pietro Clemente.

Bibliografia

Alliegro, E. 2011. Antropologia italiana. Storia e storiografia 1869-197s. Firenze: SEID.

Angelini, P. 2008. Ernesto de Martino. Roma: Carocci.

Bermani, C. 1996. Le date di una vita. I/ de Martino, 5-6: 7-31.

Cirese, A. M. 1996. “Lo studio delle tradizioni popolari”, in Manuale di
letteratura italiana. Storia per generi e problemi. 1v. Dall'unita d’ltalia alla
fine del Novecento, a cura di Brioschi, F. & C. Di Girolamo. Torino, Bollati
Boringhieri: 921-41.

Clemente, P. 1998. Gli antenati dentro la pagina. Note sulle scritture del tempo
e delle generazioni, e sui riti memoriali e genealogici nella saggistica
antropologica. Anales de la Fundacion Joaquin Costa, 15: 285-97.

de Martino, E. 1949. Intorno a una storia del mondo popolare subalterno. Soczeza,
3: 411-35.

Fabietti, U. 1991. Storia dell antropologia. Bologna: Zanichelli (11 ed. 200r; 111 ed.
2011).

Lincoln, B. 1977. Two Notes on Modern Rituals: 11. Invoking the Ancestors, or the
Sacred Footnote. Journal of the American Academy of Religion, 45, 2: 147-60.

Lincoln, B. 1998. Response to Pietro Clemente, “Gli antenati dentro la pagina”.
Anales de la Fundacién Joaguin Costa, 15: 299-302.

Puccini, S. 1991. Luomo e gli uomini. Roma: cisu.

Wittgenstein, L. 1975. Note sul Ramo d’oro di Frazer. Milano: Adelphi.

291






Bacheca






“La didattica dell’antropologia
nell’Universita italiana”
Roma, 14 ottobre 2011

Alessio Catalini
Sapienza Universita di Roma

Quale proposta didattica deve offrire un manuale? Che genere di conte-
nitore deve essere? Quale grado di fruizione deve garantire agli studen-
ti? Quanto deve investire sugli apparati etnografici o monografici? Quali
sono le strutture metodologiche che devono costituirne il corpo? Ruota
intorno a questi interrogativi I'incontro svoltosi presso la facolta di Scien-
ze politiche, sociologia e della comunicazione della Sapienza Universita di
Roma il 14 ottobre 2011. 1l dibattito ha coperto le distinte problematiche
che si pongono al momento della costruzione di un manuale e nella fase
successiva, quella della ricezione e della fruizione.

Amalia Signorelli (2011), aprendo la sessione mattutina “Obiettivi di-
dattici e criteri espositivi nella redazione di un manuale di antropologia”
calibra il suo intervento proprio sull’accoglienza e 'appropriazione dei
contenuti manualistici da parte degli studenti, uno dei segmenti piu fra-
gili di un sistema universitario precario gia alle fondamenta. Quella che
la Signorelli definisce “tragedia dell’Universita italiana” & alimentata da
un corpo studenti che quasi nella sua totalita denuncia carenze struttu-
rali e latenza di rudimenti minimi e di nozioni di base. Il pubblico che
si trova di fronte il manualista, dunque, ¢ una sponda il cui campionario
di competenze si limita a parole orecchiate e a significati approssimativi,
figlio, e subito orfano, di pedagogie che educhino alla costruzione di
nessi logici. Il quadro a tinte fosche tratteggiato dalla Signorelli trova
ampi consensi tra i relatori, salvo alcune rimostranze provenienti da una
Sandra Puccini che individua una lacuna anche nell’approccio dei pro-
fessori, spesso non in grado di fornire gli stimoli idonei ad affrontare
problematiche strutturate. Gli studenti vanno incentivati e tratti fuori
dal torpore con programmi che investano sulla loro partecipazione fat-
tiva, dunque.

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 255-258

255



ALESSIO CATALINI

Ugo Fabietti (2011) sposta il fuoco della questione sul suo vissuto, af-
fermando che il manuale ¢ stato un mezzo per raccontare I’antropologia
a se stesso. Un lavoro complesso di traduzione delle teorie e dei punti di
vista di un universo antropologico, che ¢ un continente scientifico del
tutto nuovo, emerso in una congiuntura storica particolare. E una delle
difficolta che lo scrittore di manuali deve fronteggiare ¢ proprio I'esigenza
di dare conto della profondita di una storia tanto peculiare. Fabietti poi
ha esplicitato il suo posizionamento, caratterizzato da un internazionali-
smo inevitabile visto che la sua formazione ha avuto luogo prevalentemen-
te a Parigi, nelle “scuole” di Balandier ed Augé. Ammette quindi che le
competenze maturate dall’autore sono un filtro epistemologico inevitabile
nel percorso che porta alla redazione di un prodotto tanto largo. Al ter-
mine del suo intervento il professore ritorna sulla problematica sollevata
dalla Signorelli, convenendo con la stessa che il manuale rischia di essere
un prodotto troppo elevato per gli studenti del primo anno. Si interro-
ga quindi sull’eventualita di una taratura al ribasso dei testi manualisti-
ci, inserendo questo dubbio nel pitt ampio contesto culturale che vede
affermarsi soggetti nuovi nello spazio di gestione delle retoriche dell’al-
tro e della diversita. Si riferisce in particolare alla stampa e all’industria
turistica in possesso di strumenti di lunga gittata, capaci di raggiungere
pubblici eterogenei e di garantire dunque un radicamento pit immediato
negli immaginari collettivi. E in ragione di tale pervasivita che gli studenti
arrivano all’'universita gia imbevuti di identita essenzializzate e presenti
robustamente nel circuito mediatico e in ampie fette del mercato culturale
e turistico.

Quando la parola passa a Matteo Aria, che fa le veci del professor
Mariano Pavanello (2011), il discorso si sposta sui criteri di composizione
del manuale. Aria chiarisce subito che la scrittura di Pavanello si rivela
particolarmente impegnativa, non incline a sconti nei confronti di stu-
denti poco zelanti. Nel suo lavoro Pavanello esplicita chi ¢’¢ e chi non
c’¢, chiarendo quali autori sta mettendo in campo e delimitando le aree
di pertinenza delle correnti prese in considerazione. Come nel caso di Fa-
bietti, il manuale di Pavanello da conto del percorso professionale dell’au-
tore delineando un’ideale retta ai cui capi si situano I'impostazione clas-
sica, quasi materialistica degli esordi e 'orientamento de-oggettivizzante
dell’ultima fase.

Gabriella D’Agostino (2009), dopo aver sottolineato il suo impegno
nel coinvolgimento degli studenti, che se sollecitati rispondono posi-
tivamente investendo sulla fiducia concessa loro, presenta in maniera
sistematica il volume alla cui cura ha contribuito. Il manuale di Robbins
¢ stato integrato con schede, letture e approfondimenti in rete che spo-
stino il baricentro, troppo piegato sul versante americano, e piu nello

256



“LA DIDATTICA DELL’ANTROPOLOGIA”: CONVEGNO ALLA SAPIENZA OTTOBRE 2011

specifico geertziano, del manuale. Mette in rilievo, poi, come la distribu-
zione dei capitoli, inseriti in lotti tematici che affrontano le emergenze
dell’antropologia contemporanea, garantisca una lettura efficace e ben
guidata.

La mattinata si chiude con gli interventi di Sandra Puccini, che in-
voca il salvataggio di alcuni autori, Mantegazza su tutti, dall’oblio totale,
richiamando I'esempio di Gabriele Rosa, studioso di fine Ottocento che
formuld un concetto di cultura di impostazione tyloriana, e che auspica
un approccio filologico-metodologico che permetta all’antropologo di de-
lineare una storia organica e cogente della sua disciplina, e di Francesco
Faeta, presentatosi come grande utilizzatore di manuali, a parer suo un
vero e proprio luogo di scontro tra docenza e studenti, prodotto dal corto-
circuito tra le capacita analitiche dei primi e la tendenza alla banalizzazio-
ne dei secondi. Chiude, poi, con la presentazione del suo Le ragioni dello
sguardo (2011), non un manuale, bensi un testo molto complesso, e «come
molte monografie quasi autoreferenziale».

I due blocchi di dibattito sono stati inframezzati da un piccolo dver-
tissement, che & consistito nella proiezione del documentario “Il morso
della montagna” realizzato nel 2010 da Laura Cini, Laura Di Pasquale e
Yuri Carrettini, in cui viene rappresentata la realta sociale di una comuni-
ta montana delle regioni occitane, regolata da un sistema che disciplinava
in maniera peculiare la distribuzione dei ruoli e il peso dei generi. Le don-
ne garantivano la sopravvivenza, in termini strettamente numerici, della
comunita, scegliendo direttamente i partner e, di conseguenza, gestendo
la composizione dei nuclei familiari. Le modalita di selezione costituiva-
no la cifra di originalita della societa in questione poiché, con parametri
quasi eugenetici, le donne scartavano gli uomini scarsamente predisposti
alla procreazione marchiandoli con un morso reso incancellabile da una
mistura alla genziana che le stesse ingerivano a ridosso dell’incontro con il
prescelto. Il sistema adottato dalle donne occitane a lungo andare rivelava
la sua anti-economicita, poiché le loro sanzioni costringevano i marchiati
all’'abbandono del villaggio con la conseguente emorragia di uomini e il
rischio di estinzione della comunita. Al termine della proiezione in molti
reagirono al documentario denunciando il funzionalismo esasperato del
sistema sociale o interrogandosi sulla sostenibilita di un simile modello.
Fatto sta che “Il morso della montagna” ha vinto il primo premio al Pie-
monte Documenteur FilmFest per il miglior falso documentario. Un’abile
manipolazione del opos della subordinazione della donna e la sapiente
composizione di fonti documentarie false, dunque, hanno ingannato oc-
chi e menti allenati all’interpretazione.

Nel pomeriggio, nella sessione intitolata “La didattica dell’antropolo-
gia nell'Universita italiana: esperienze e proposte”, con la tavola rotonda

257



ALESSIO CATALINI

che vede protagonisti Pino Schirripa, Marcello Arduini, Fulvia D’Aloisio,
Alberto Baldi, Alessandra Broccolini, Pierluigi Taffon e Gianfranca Ra-
nisio si torna sulla sproporzione tra manuali e competenze investite su
questi da studenti per lo piti impreparati, con aneddoti impietosamente
divertenti a corredo. Ci si affaccia, infine, sul panorama della contempora-
neita piu stringente e il discorso vira sulla scarsa attitudine dell’antropolo-
gia ad aderirvi, percorsa com’e da troppe anime (le antropologie “di ogni
cosa”) che ne frammentano la costituzione e le impediscono di sovente di
porsi quale fronte comune compatto per avere potere negoziale e quindi
diritto alla parola sulle reti mediatiche di ampio respiro. Da questa sorta
di chiusura e dalla frammentazione delle competenze proviene la difficol-
ta a presentarsi nel mondo del lavoro con un “pacchetto” professionale
spendibile e competitivo. Viene citato 'esempio della sociologia che, seb-
bene in alcuni casi con strategie discutibili, & riuscita a ritagliarsi sfere di
competenza consistenti e a risultare una disciplina visibile e consultabile.
L’incontro si conclude con la sollecitazione ad un coordinamento dei di-
versi corpi dell’antropologia (con particolare riferimento alle due associa-
zioni, 'AISEA e I'ANUAC) per evitare che la disciplina vada incontro ad un
tramonto prematuro.

Bibliografia

Robbins, R. H. 2009. Antropologia culturale. Un approccio per problems, a cura di
D’Agostino, G. & V. Matera. Novara: UTET Universita.

Fabietti, U. 2011. Storia dell’ Antropologia. Bologna: Zanichelli.

Faeta, F. 2011. Le ragioni dello sguardo. Torino: Bollati Boringhieri.

Pavanello, M. 2011. Fare antropologia. Bologna: Zanichelli.

Malfatti, B. 1875. Etnografia, a cura di S. Puccini. Milano: Hoepli (ristampato da
c1su, Roma 2011).

Signorelli, A. 2011. Antropologia culturale. Milano: McGraw-Hill.

258



“Confessioni e accuse”: convegno ANUAC
Noto, 13-15 ottobre 2011

Paolo De Leo

Sapienza Universita di Roma

Talvolta I'interesse di un evento ¢ inversamente proporzionale alla facilita
con cui puo essere definito, ovvero incasellato in agevoli categorie di rife-
rimento. Il caso di questo convegno ne ¢ un buon esempio. Ufficialmente,
si trattava del 11 convegno indetto dall’ANUAC, neonata associazione che ri-
unisce accademici del settore scientifico-disciplinare M-DEA. Convegno in-
titolato: “Confessioni e accuse”, articolato in tre giorni, ciascuno dedicato
a un tema specifico (media e antropologia il primo giorno, neuroscien-
ze, scienze cognitive e antropologia il secondo, religione ed antropologia
il terzo). Ad accompagnare i “tavoli tematici” e scandire I'intera durata
del convegno, gli interventi di una serie di relatori provenienti da tutte
le scuole di dottorato italiane. Al sottoscritto, in particolare, toccavano
I'onere e 'onore di rappresentare il dottorato in Etnologia e Etnoantro-
pologia della Sapienza di Roma, di fronte ai propri omologhi di Torino,
Milano, Cosenza, Siena (nelle sue due distinte anime di Universita degli
Studi di Siena e Scuola Superiore di Studi Umanistici di Siena), Messina,
Sassari, Perugia, Bergamo. Notevole, ma dovuta ad imprevisti, I’assenza
del dottorato di Torino.

Le relazioni dei rappresentati delle varie scuole di dottorato costi-
tuivano il fulcro delle prime due giornate, oltre che il tessuto sul quale
poi s’innestavano gli altri nodi tematici. Se le “confessioni” del titolo
sono infatti le esternazioni autocritiche rivolte dagli antropologi verso
se stessi intesi come un insieme dai contorni epistemologici e tematici
distinti, le “accuse” sono tutto cio che a questa “comunita” pitt 0 meno
immaginata potrebbe e dovrebbe essere rinfacciato sia dall’esterno, ov-
vero dal mondo dei media, dalle scienze cognitive e dai rappresentanti
delle confessioni religiose, sia soprattutto dall’interno, da parte di co-
loro — i dottorandi o neo-dottori di ricerca — che di quella comunita si

L'Uomo, 2013, n. 12, pp. 259-264

259



PAOLO DE LEO

preparano, idealmente, a far parte, costituendone le nuove leve e future
generazioni.

Il convegno, insomma, si configurava come un tentativo di tracciare
un bilancio il pitt possibile comprensivo e realistico, per quanto severo,
dello stato delle discipline demoetnoantropologiche in Italia. Laddove
per “stato” s’intende non solo, genericamente, lo “stato di salute”, ovvero
la floridita professionale o accademica, la ricchezza, il prestigio, ma, pit
radicalmente, lo “statuto epistemologico”, le fondazioni stesse sulle quali
tutto il resto, in termini di elaborazione discorsiva, produzione scientifica
e presenza pubblica, si articola.

Loriginalita del tentativo pero sta forse pit in un aspetto, per cosi
dire, pragmatico (ma che in ultima analisi si rivela essere strettamen-
te metodologico) del convegno, ovvero nel fatto che, se a “confessa-
re” sono gli stessi rappresentanti del mondo accademico, ad “accusare”
sono pero altri, ed in particolare — oltre ad eminenti rappresentanti di
campi disciplinari e culturali tradizionalmente intrecciati all’antropolo-
gia — una componente del mondo accademico, i dottorandi e dottori di
ricerca, tipicamente “silenziosa” proprio su quelle dinamiche e da quelle
dinamiche che strutturano, pit fortemente di qualsiasi altra, 'apparte-
nenza all’accademia. Gli interventi dei dottorandi e dei dottori di ricerca
(distribuiti nei primi due giorni del convegno) dovevano quindi aggiun-
gere alle considerazioni degli ospiti quel guzd derivato dall’intreccio tra
esperienza personale e percorsi istituzionali che spesso e volentieri sfug-
ge all’attenzione del professore, restando confinato all’ambito informale
della chiacchera di corridoio, della diceria, della voce che serpeggia, al
circuito dei “codici ristretti”, se vogliamo, che com’¢ noto, sono caratte-
rizzati tra le altre cose dall’essere lo strumento comunicativo privilegiato
della subalternita.

Arriviamo cosi al cuore della questione: il contenuto del mio inter-
vento e di quelli dei miei “colleghi” (uso le virgolette perche il termine
“collega” mal si attaglia al membro di un insieme eterogeneo quale quello
costituito da dottorandi, neo-dottori di ricerca e ricercatori, accomunati
soprattutto dallo stato liminale in cui versano). Nessuno di noi, a dire il
vero, era a conoscenza di cosa avrebbero detto gli altri. Tutti sapevano che
si trattava di elaborare un giudizio possibilmente denso e incisivo sull’at-
tuale situazione dell’accademia e del suo compartimento antropologico
in particolare, ma che forme e che toni potesse o dovesse assumere tale
giudizio, era stato lasciato all’iniziativa dei singoli relatori (per caso o per
azzardo?). Ebbene, la sorpresa maggiore, per me come per molti altri, fu
quella di constatare tante e tali affinita tra gli interventi che li si sarebbe
sospettati elaborati e scritti di comune accordo. Molte testimonianze si
sviluppavano attorno al senso di sospensione, di liminalita, d’inadeguatez-

260



“CONFESSIONI E ACCUSE”: CONVEGNO ANUAC OTTOBRE 2011

za connaturato alla condizione stessa del dottorando, allo spiazzamento
esistenziale, epistemologico ed istituzionale che tale condizione porta con
sé e che accompagna il percorso di vita e di ricerca come un cane fedele.
Una specie di “stato d’eccezione” persistente che si apre precisamente con
la prova d’ammissione al dottorato, prova sempre avvolta nelle nebbie di
Avalon delle raccomandazioni, dei suggerimenti, dei sodalizi, dei traboc-
chetti accademici, al punto che spesso gli stessi vincitori sono indotti a
dubitare della legittimita e del valore — scientifico, certo, ma anche etico
— della posizione che hanno conquistato, data I'impermeabilita all’espe-
rienza che accomuna nell’opacita e nel sospetto permanente il mondo ac-
cademico e quello della stregoneria. La quasi totale mancanza di qualsiasi
sbocco professionalizzante rende poi il cammino dottorale sempre pit
ansiogeno, anno dopo anno, man mano che “il candidato” percepisce con
maggior nettezza il vuoto al quale si avvicina progressivamente. Il che fa
quasi sorridere, considerando che oggi la cornice privilegiata di molta an-
tropologia ¢ quel pensiero debole che si ¢ sovente crogiolato nell’assenza
di riferimenti precisi e di percorsi prestabiliti. Ma tant’e.

Attenzione, perd, a non cadere in un equivoco: la maggior parte degli
interventi dei dottorandi e dottori di ricerca non lamentava semplicemen-
te un vuoto di tipo teorico, né attribuiva a carenze puramente epistemolo-
giche la situazione di precarieta di cui sopra; lo sfondo sul quale si muo-
vono le “accuse” ¢ quello di una mancata collocazione dell’antropologia
nel consesso di quei “saperi pubblici” che contribuiscono, in maniera pitl
o meno forte, a definire la percezione dei problemi piu generali. Una mar-
ginalita che si origina all'interno dell’accademia — come ben evidenziato
anche dagli interventi di alcuni docenti — e che si traduce nell'impossibili-
ta, per 'antropologo, di trovare sponde applicative a cio che ha acquisito
nel suo percorso universitario, a partire dal mondo dell’editoria — dove,
tanto per riportare un esempio eloquente, pud accadere che I'ultima edi-
zione dell’opera di Lévi-Strauss venga curata da sociologi — per arrivare
all'inserimento nelle strutture pubbliche — dove la difficile “spendibilita
curriculare” dell’antropologia la pone in netto svantaggio rispetto ad altre
discipline, come la psicologia, gia tradizionalmente ben annidate nei gan-
gli del mondo dei servizi.

Nel convegno si ¢ discusso a lungo su temi classici, come la presunta
prolissita e dunque refrattarieta del sapere antropologico alla trasposi-
zione nel mezzo televisivo, 'autoreferenzialita degli antropologi o la loro
incapacita al compromesso, alla semplificazione, alla divulgazione. Senza
pero fugare I'impressione, soprattutto nei dottorandi e dottori presenti,
che tutte queste questioni fossero solo manifestazioni sintomantiche di
problemi ben pit profondi e strutturali. Primo fra tutti, la progressiva
e ormai quasi ultimata dismissione dell’Universita pubblica attraverso i

261



PAOLO DE LEO

tagli operati a livello ministeriale, in concomitanza con una riorganizzazio-
ne dell’istruzione volta a ridimensionare una volta per tutte il valore for-
mativo dell’Universita. Processo al quale tutte le compagini governative
dell’'ultimo decennio hanno contribuito, e che I'attuale governo “tecnico”
intende portare a compimento (la riforma Gelmini ¢ stata immediatamen-
te indicata dall’attuale premier come un modello da seguire per il suo
governo).

Si aggiunga a questo che — come precisato, se non ricordo male, dalla
stessa Presidentessa dell’ANuAC — le leve istituzionali a disposizione de-
gli antropologi intesi come settore scientifico-disciplinare sono davvero
modeste: il numero di ordinari di antropologia, infatti, ¢ circa ¥/ rispetto
a quello dei sociologi, essi stessi non propriamente egemonici quando si
tratta di reclamare la propria fetta di risorse. Il quadro, insomma, ¢ quello
di un sempre piti grave impoverimento ed immiserimento non dell’antro-
pologia in particolare, ma delle scienze umane in generale, situazione nella
quale pensare di arroccarsi sulle proprie prerogative e difendersi seguen-
do i confini tradizionali tra le discipline appare una strategia veramente
ingenua e miope. L'impressione generale suscitata nel sottoscritto dagli
interventi al convegno ¢ ambigua: da una parte, si avverte la viva e sincera
preoccupazione di persone che percepiscono il tramonto imminente del
proprio ramo disciplinare, con la conseguente dispersione di un prezio-
so patrimonio di esperienze. D’altro canto, pero, subentra il timore che
tale preoccupazione possa tradursi nell’impulso, un po’ meschino e certa-
mente poco costruttivo, ad incartarsi su se stessi nell’ossessiva ricerca di
una “specificita antropologica” da spendere all’esterno, in una battaglia
donchisciottesca contro altre discipline umanistiche, quando quelle stesse
energie organizzative (e nervose) potrebbero e dovrebbero essere impie-
gate nel portare avanti una strategia pitt lungimirante e improntata alla
conessione dei problemi e delle forze, senza perdere di vista il quadro
complessivo.

Ed ¢ proprio per questo — per non perdere di vista il quadro
complessivo — che l'iniziativa dell’ANUAC non va valutata solo in se
e per s¢, ma inserendola nel contesto. Corre dunque l'obbligo di
ricordare che I’ANUAC va ad affiancarsi, nella rappresentanza del mondo
accademico legato all’antropologia, all’illustre e fino a due anni orsono
unica associazione AISEA, dal cui costato, se cosi si puo dire, € sorta. Ora,
mentre I’AISEA accoglieva nei suoi ranghi chiunque fosse anche soltanto
laureato in discipline demoetnoantropologiche, I’ANUAC rappresenta solo
professori. I motivi alla base delle due diverse impostazioni sono molti e
vari, e, soprattutto, sono comprensibili solo alla luce del percorso storico
dell’a1sEA, con tutti gli errori e le contraddizioni che tale percorso ha
portato con sé, e che hanno infine — a quanto pare — spinto una parte

262



“CONFESSIONI E ACCUSE”: CONVEGNO ANUAC OTTOBRE 2011

considerevole degli antropologi italiani alla “secessione”. Dal momento che
manca qui lo spazio per una disamina approfondita, mi limito a sottolineare
I'ovvio: questa fissione della rappresentanza puo determinare una dialettica
di contrapposizione e concorrenza, eil grado ela qualita della partecipazione\
integrazione\collaborazione dei dottorandi e neo-dottori di ricerca all’'una o
all’altra associazione puo essere uno dei terreni di confronto fra le due sigle.
Ora, recita I'adagio liberale che il pluralismo e la concorrenza, aumentando
la possibilita di scelta, migliorano la qualita complessiva del sistema. Se
perd usciamo dal mondo rassicurante delle formulazioni teoriche, la
realta, almeno quella emersa al convegno dagli interventi mio e dei miei
“colleghi”, ¢ ben diversa: il dottorando, come soggettivita, in pratica non
esiste. L'intento di farne addirittura il latore di un’accusa — com’¢ accaduto
a Noto — ¢ lodevole nella misura in cui su tale accusa s’innesti un processo
di graduale riconoscimento — non tanto dei dottorandi da parte dei docenti,
ma dei dottorandi gli uni con gli altri, sulla base di una comunanza di
esperienze e sulla realizzazione della precarieta della propria condizione,
perennemente oscillante tra le blandizie del mondo accademico, che
promette di farti fare, prima o poi, il salto di qualita, e le inquietudini
quotidiane. In termini pitl tecnici e meno lirici, la presa di coscienza del
fatto di essere nient’altro che il bacino di “forza lavoro intellettuale” da cui
occasionalmente gli antropologi “di ruolo” pescano qualche fortunato per
introdurlo nel mondo accademico. E come in qualsiasi altro mercato del
lavoro, in tempi di crisi tale meccanismo s’inceppa, fino quasi a fermarsi. Si
riducono le docenze in discipline demoetnoantropologiche, intere scuole
di dottorato — come quella di Siena — si avviano a chiudere i battenti, e
i pochi sbocchi accademici che sopravvivono diventano oggetto e premio
di furibonde contese tra baronati sempre pit disperati. In tutto cio, il
dottorando ¢ solo I'infima pedina del gioco: i dottorandi sono tanti, sono
preparati, motivati e spesso — grazie all'ingegnoso espediente dei dottorato
senza borsa — non costano nulla. Il massimo delle potenzialita al minimo del
costo, in termini puramente monetari. Ma in termini sociali, qual ¢ il prezzo
di quest’assurdita?

11 convegno di Noto puo essere considerato un passo nella giusta di-
rezione, proprio perché vi si riconosce che per fare un bilancio dello stato
dell’antropologia in Italia non ci si puo permettere d’ignorare due cose:
primo, il quadro pitt ampio della situazione. Crisi e tagli al pubblico, que-
sto binomio dogmatico e carico d’ideologia, va sconfessato e gettato alle
ortiche. Secondo, I'ascolto delle voci di chi fa parte a pieno titolo del mon-
do accademico, ovvero dottorandi e neoaddottorati. Se poi tale ascolto
si sciogliera nel paternalistico e nella spettacolarizzazione dell’evento, o
se invece si tradurra in un fattivo confronto tra componenti diverse della
catena di montaggio intellettuale dell’universita, questo lo vedremo. In-

263



PAOLO DE LEO

tanto, tra i dottorandi e neoaddottorati presenti al convegno, sia i relatori
delle rispettive scuole italiane che gli uditori, Noto ha rappresentato 'oc-
casione di un vivace e produttivo scambio d’informazioni, idee, prospet-
tive. Al punto che si ¢ deciso di non lasciar dissipare ’esperienza, ma di
stabilizzarla, invece, in una rete di contatti tra dottorandi e dottori — non
strutturati — che attualmente, dopo un incontro autoconvocato tenutosi a
Milano il 20 dicembre, si avvia a proporsi come un punto di riferimento
per discutere non solo di universita, ma di tutti quei problemi cosi acuta-
mente sentiti e raccontati a Noto. E questo Coordinamento DEA (il nome
della rete di cui sopra) ¢ un esempio di come iniziative come quella di
Noto possano fungere da catalizzatore per vivacizzare la dialettica all’in-
terno di un’accademia che ha disperatamente bisogno di spazi di pensiero
critico e di partecipazione.

264



“Confessioni e accuse: sguardi incrociati
sullo stato delle scienze antropologiche
in Italia e proposte per il futuro”
Noto, 13-15 ottobre 2011

Alessandro Lupo

Sapienza Universita di Roma

L’incontro organizzato a Noto dall’ANUAC (Associazione nazionale uni-
versitaria degli antropologi culturali) nell’autunno del 2011 si prefiggeva
I’ambizioso obiettivo di promuovere un confronto critico sullo stato del-
la disciplina, sia interloquendo con I’esterno — mediante quattro incontri
con gli esponenti di altri saperi (sociologia, filosofia e scienze cognitive,
teologia) e professioni (il giornalismo) — sia dibattendo al proprio interno:
dando cioé voce alle pit giovani leve di antropologi, chiamati a rappre-
sentare i principali dottorati di ricerca italiani, e riflettendo, in due tavole
rotonde, sulle direzioni in cui si stanno muovendo attualmente gli studi
etnoantropologici e sulle strategie da adottare dinanzi alle conseguenze
delle piti recenti riforme in ambito accademico.

A conferma della natura intrinsecamente critica dell’antropologia e
dello spirito di libera discussione che ha animato i convenuti, questi non si
sono trattenuti dal formulare un’attenta quanto severa disamina introspet-
tiva del proprio ambito d’azione (la “confessione” cui richiamava la prima
parte del titolo dell’incontro), coadiuvati in cio dagli interlocutori ester-
ni chiamati ad alimentare la discussione (che con gli antropologi si sono
scambiati dialetticamente diverse “accuse”). Con il risultato di presentare
un quadro suggestivo quanto problematico dello stato dell’antropologia:
per un verso vivacemente attenta ai problemi della societa in cui essa si
trova a operare e feconda di proposte analitiche e operative da offrire
per la loro soluzione nonché consapevole delle sfide che la stessa soprav-
vivenza disciplinare comportera, per un altro piu abile nell’individuare
le proprie debolezze strutturali e congiunturali che a porvi rimedio e a
fronteggiare i rischi incombenti. Nel complesso, un convegno che — grazie
al taglio scelto dagli organizzatori e condiviso dai partecipanti — & riuscito
ad evitare i toni paludati e celebrativi che spesso accompagnano simili

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 265-269

265



ALESSANDRO LUPO

eventi e a produrre uno scambio di idee indubbiamente vivace, aperto e
interessante.

I lavori si sono strutturati in quattro mezze giornate, dal pomeriggio
di giovedi 13 al mattino di sabato 15 ottobre. Gli incontri interdisciplinari
hanno avuto per interlocutori il mondo dei media (i giornalisti Maurizio
Torrealta della ra1, e Francesco De Filippo dell’ansa, che hanno dialo-
gato con Paolo Apolito e Adriano Favole), la sociologia (Davide Sparti
dell’Universita degli Studi di Pisa, che ha dialogato con Fabio Dei e Fran-
co Lai), la filosofia e le scienze cognitive (Antonino Pennisi dell’Universita
degli Studi di Messina, che ha dialogato con Alessandro Simonicca e Ales-
sandro Lutri) ed esponenti delle religioni cristiane (Aldo Natale Terrin
dell’Istituto di Liturgia pastorale Santa Giustina di Padova, ed Ermanno
Genre della Facolta teologica valdese di Roma, che hanno dialogato con
Francesco Remotti e Mariano Pavanello). Le due tavole rotonde hanno
visto dibattere Stefano Allovio, Pietro Clemente, Armando Cutolo, Flavia
Cuturi, Giovanni Pizza e Barbara Sorgoni sulle “Tendenze della ricerca
antropologica in Italia”, e Francesco Faeta, Luisa Faldini, Maria Minicuci,
Ferdinando Mirizzi, Berardino Palumbo e Cristina Papa sull’“Antropo-
logia italiana di fronte alla riforma: campo accademico, politiche intel-
lettuali e strategie di sopravvivenza”. Infine, le prime due giornate del
convegno sono state intervallate dagli interventi dei dottori e dottorandi
di gran parte delle sedi universitarie italiane: Bergamo, Cosenza, Messina,
Milano (Bicocca), Perugia, Roma (Sapienza), Sassari, Siena (si veda, in
merito, la relazione di Paolo De Leo su questo stesso numero de “L'Uo-
mo”). All'esposizione delle specifiche ricerche di dottori e dottorandi ¢
stata infine dedicata una sessione di poster.

La riflessione complessiva sullo stato attuale dell’antropologia ha evi-
denziato Iattrattiva offerta dai suoi concetti, metodi d’indagine e prospet-
tive analitiche, che nel tempo sono stati fatti propri da altre branche del
sapere, in un panorama in cui reggono sempre meno gli steccati discipli-
nari (Sparti), ma in cui 'antropologia non sempre riesce a imporre la spe-
cificita del proprio sguardo. Per fare un esempio (Pennisi), I'idea stessa
di cultura come sapere sociale appreso si ¢ estesa anche a quanti studiano
le altre specie animali, senza che pero vi sia stata da parte antropologica
un’approfondita interlocuzione su quest’ambito. Quanto alla pratica et-
nografica, essa & ormai entrata a far parte anche dello strumentario della
ricerca sociologica, anche se restano ben evidenti le diverse concezioni
di cio che si intenda per la natura “qualitativa” (Pizza) di tale metodolo-
gia d’indagine, che in antropologia (Remotti) si caratterizza tra I'altro per
un respiro comparativo e una conseguente portata teorica ben pitt ampi.
Certo, il percorso epistemologico della disciplina negli ultimi decenni I’ha
allontanata dalle grandi teorizzazioni universalizzanti del passato, condu-

266



“CONFESSIONI E ACCUSE”: CONVEGNO ANUAC OTTOBRE 2011

cendo verso un pitl prudente e controllato ripiegamento “particolariz-
zante” e alla tendenza a circoscrivere sempre piu agli specifici contesti
d’indagine la portata delle analisi che gli antropologi si spingono a for-
mulare, con una conseguente riduzione dell’appeal verso I'esterno di tali
pit circostanziate spiegazioni. Come ha evidenziato il partecipato ricordo
di Alberto Mario Cirese offerto da Pietro Clemente, oggi non ha grande
seguito un approccio come quello del maestro da poco scomparso, attento
soprattutto alle invarianze, agli universali, alle identita che accomunano le
diverse societa piuttosto che alle differenze che le contraddistinguono; al
contrario, pienamente attuale risulta il suo lascito di rigore metodologico,
di coerenza argomentativa e limpidezza espositiva, il suo rifiuto per qual-
siasi “licenza di pasticciare”.

Un altro aspetto che ha verosimilmente nuociuto all’eco e alla dif-
fusione delle analisi degli antropologi sarebbe lo “snobismo mediatico”
(Apolito) che ne induce molti a sottrarsi a cio che paiono avvertire come
un “abbassamento divulgativo”, quasi che il loro sapere non fosse co-
municabile in forme sintetiche e immediate, o generalizzabile; per non
dire della tendenza a formulare i propri discorsi in un linguaggio sovente
elitario e scarsamente accessibile al di fuori della ristretta cerchia acca-
demica. E indubbio che 'approccio antropologico poco si presti al tipo
di semplificazione solitamente richiesto dai media, che propendono a de-
contestualizzare i fenomeni e a proporne interpretazioni semplicistiche e
monocausali, essendo esso invece orientato a evidenziare la complessita
dei fenomeni e a circoscrivere e specificare la portata delle conclusioni
(sempre provvisorie) cui giunge; questo tuttavia difficilmente puo giusti-
ficare I'immagine spesso assai schematica e superficiale dell’antropologia
che emerge dalla stampa, quasi che il suo contributo si riducesse alla capa-
cita di fornire un sevizio di pura consulenza, di expertise su realta esotiche
o bizzarrie locali.

Diverse sono invece le ragioni del difficile rapporto che I'antropolo-
gia intrattiene con il mondo religioso, in particolare quello delle religioni
rivelate, la cui pretesa di esser fondate su verita assolute e non negoziabili
inevitabilmente si scontra con 'approccio relativizzante dell’antropologia,
che non rinuncia a coglierne la natura storicamente e culturalmente fon-
data. Cio € emerso con solare evidenza nell’incontro con i due teologi (uno
cattolico, I'altro valdese), che ha preso spunto dalla lettura del libro di
Francesco Remotti Contro natura. Una lettera al Papa (Roma-Bari, 2008).
L’invito di Mariano Pavanello a meglio chiarire da parte antropologica la
natura e ilimiti del proprio relativismo culturale, il quale & frutto anch’esso
di un particolare contesto storico-culturale (un “fenomeno passeggero”,
secondo Terrin), ¢ andato sostanzialmente disatteso, cosi come peraltro il
provocatorio invito da parte dello stesso Remotti affinché le chiese siano

267



ALESSANDRO LUPO

disposte a considerare la propria fede cristiana “una religione tra le altre”,
rinunciando a imporre la propria “completezza” sulla “incompletezza”
delle altre, che invece I'accettano senza problemi. Se & vero che da par-
te antropologica spesso affiora, nei confronti del cristianesimo, una certa
difficolta a guardarlo alla stregua delle religioni dei “nativi” solitamente
studiati, verso la comprensione del cui punto di vista si esercita la massi-
ma apertura, ¢ peraltro evidente (ancorché “emicamente” comprensibile)
come — al di la dei proclami di umilta e di ricerca del “dialogo” con I'altro
attraverso |'immedesimazione con esso — gli esponenti delle diverse con-
fessioni cristiane non siano disposti a rinunciare al proprio fondamento di
verita e di unicita, derivante dal presupposto della rivelazione e dall’idea
che al di la (e al di sopra) dell’effimera varieta dei costumi umani vi sia
I'universale ed immutabile verita del modello cristiano (Genre). Quanto
disseminato di incomprensioni sia il dialogo tra antropologi e teologi I'ha
dimostrato il disagio di costoro nel veder definire I’eucarestia con il termi-
ne “tecnico” di teofagia, quasi che cio possa ferire “come uno schiaffo” la
sensibilita confessionale dei credenti (Terrin).

I risvolti critici pit interessanti e le suggestioni piti promettenti sono
emersi, come prevedibile, dal dibattito sviluppatosi attorno alle due tavole
rotonde, in cui si sono portate alla luce alcune caratteristiche del sapere
e del fare antropologico, che lo rendono non solo fecondo sul piano co-
noscitivo, ma anche verosimilmente spendibile, in prospettiva, sul piano
delle attivita professionali. Da piti parti si ¢ ricordato (Allovio) come, an-
ziché produrre “scoperte” (come, ad esempio, le scienze naturali), 'antro-
pologia fornisca il piti delle volte un rinnovamento delle categorie e delle
prospettive con cui guardare alla realta, degli “scoperchiamenti” capaci di
produrre — proprio in ragione della prolungata e partecipe osservazione
sul terreno dei fatti sociali — una dilatazione dei concetti (Remotti) e I'in-
dividuazione delle falle in cui possono incorrere altre discipline (come, ad
esempio, la genetica, nel caso dei Pigmei esaminati da Cavalli Sforza). In
questo senso l'intrinseca “indisciplina” del sapere antropologico (Cutolo)
puo fornire strumenti innovativi con cui affrontare temi di pressante attua-
lita politica e sociale, quali la salute, I'equilibrio ambientale, la sicurezza,
nonché le retoriche della governamentalita, del biopotere e del discorso
pubblico, oppure la gestione dei flussi migratori e dei rifugiati (Sorgoni).
Se anche essa non potra mai costituirsi come “scienza” della cultura (Si-
monicca), ha pur sempre sfide importanti da lanciare agli altri saperi per
quanto riguarda i fondamentali processi di plasmazione culturale e sociale
degli individui, per la comprensione dei processi che operano in quegli
ambiti del comportamento in cui — al di fuori della determinatezza dei
geni e delle pulsioni dell’istinto — esiste la possibilita di scelta (Remotti).

Le sfide pit impegnative che I'antropologia deve invece affrontare

268



“CONFESSIONI E ACCUSE”: CONVEGNO ANUAC OTTOBRE 2011

emergono dalla sua debolezza numerica in ambito accademico (nei con-
fronti di una disciplina prossima come la sociologia, ha ricordato Dei, il
rapporto € di uno a sette per settori scientifico-disciplinari e quasi uno a
sei per numero di docenti incardinati), dalla storica frammentazione in-
terna della comunita degli studiosi, dagli spazi sempre pitt angusti che le
recenti riforme universitarie concedono alle discipline umanistiche e dalla
oggettiva difficolta del percorso di professionalizzazione, che (Palumbo)
non puod contemplare come unico sbocco I'accademia, anche se eviden-
temente non pud rinunciare al suo ancoraggio e sostegno, in termini di
ideazione e ricerca, di vaglio qualitativo e di garanzia di competitivita.
Di fronte alla crescente tendenza verso una riduzione della complessita
e della ricchezza dei percorsi formativi (rispecchiata dal formato sempre
pitl esile dei testi universitari e dal crescente ricorso alle forme di comu-
nicazione multimediale), s’impone (Faeta) 'elaborazione di un rinnovato
impegno teorico, che offra proposte analitiche inedite su questioni attuali
e rilevanti per la societa civile. Cio non solo ¢ necessario per costruire
gli sbocchi professionali al numero sempre maggiore di giovani e valenti
studiosi che escono dalle lauree magistrali e dai dottorati, ma & indispen-
sabile per creare le condizioni che consentano di attrarre quelle risorse
esterne da cui sempre pit dipendera la sopravvivenza e lo stesso sovven-
zionamento ministeriale della ricerca (Papa), orientato com’e secondo la
paradossale logica circolare che piti da a chi pit ha gia. Un percorso che
necessariamente dovra passare attraverso la creazione di connessioni an-
che fuori dallo stretto ambito accademico e di reti di collaborazione e
finanziamento sul piano internazionale (Cuturi). Non ultima, infine, la
necessita di mantenere alta la soglia della qualificazione e dell’accesso ai
diversi ranghi universitari (Palumbo, Minicuci), mediante una selezione
concorsuale seria e trasparente, che necessariamente recluti i migliori e
non i pit fedeli.

E lecito nutrire la speranza che la stessa criticita della situazione, foto-
grafata con impietoso realismo da tutti i partecipanti al convegno, induca
a un salutare esercizio di consapevolezza, a partire dal quale mettere in
atto gli sforzi assai impegnativi necessari per puntare agli obiettivi, ambi-
ziosi ma difficilmente rinunciabili, che sono stati cosi efficacemente indi-
viduati.

269






“Discriminazioni: modelli culturali,
retoriche pubbliche e pratiche sociali”:
x11 Congresso nazionale AISEA
Roma, 6-9 aprile 201

Maria Teresa Milicia

L’appuntamento annuale dell’ Associazione italiana per le scienze etno-
antropologiche (AISEA) ¢ stato dedicato all’approfondimento di un tema di
stretta attualita, ricco di suggestioni per la riflessione antropologica: le di-
verse forme di discriminazione e il loro articolarsi nelle societa contempo-
ranee. Hanno aperto i lavori il presidente Luigi M. Lombardi Satriani, il
rettore della Sapienza Universita di Roma, Luigi Frati, i professori Maria-
no Pavanello e Roberto Cipriani, e il segretario Francesco Pompeo. Una
tavola rotonda, moderata da Vincenzo Matera, su “Media, comunicazione
e diversita”, ci ha introdotti da subito nel vivo dell’argomento. Proprio
nei giorni del convegno I’Europa, e I'Italia in particolare, si trovavano ad
affrontare le drammatiche conseguenze delle rivolte nel Nord Africa, fino
all’esplodere della tensione in Libia, divenuta teatro di una sanguinosa
guerra civile.

Limpegno quotidiano di tutti i mezzi di informazione nel trattare
I’emergenza profughi ha fornito spunti per il dibattito sull’'uso discrimi-
natorio del linguaggio giornalistico, a volte ideologicamente consapevole,
pill spesso poco attento alla scelta del lessico nella definizione delle cate-
gorie sociali emarginate. Clandestini, extracomunitari, immigrati, profu-
ghi, migranti sono termini spesso usati come sinonimi, in una confusa par-
titura lessicale che, nell’apparente neutralita della scelta, maschera precise
posizioni ideologiche e politiche.

Roberto Natale, della Federazione della stampa italiana (FNst), ha pre-
sentato la “Carta di Roma”, un protocollo deontologico stilato nel 2006
in collaborazione con il Consiglio nazionale dell’Ordine dei giornalisti. Le
organizzazioni di categoria si sono mostrate sensibili alle preoccupazioni
espresse dall’Alto commissariato per i rifugiati delle Nazioni Unite, che
invitava alla cautela nella diffusione di notizie e nel trattamento di infor-

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 271-274

271



MARIA TERESA MILICIA

mazioni «concernenti i richiedenti asilo, i rifugiati, le vittime di tratta e i
migranti». Il documento presentato da Natale contiene un breve glossario
che dovrebbe aiutare i giornalisti sia nella conoscenza che nel corretto uso
delle definizioni: “migrante irregolare”, ad esempio, & senz’altro preferi-
bile a “clandestino”.

11 sociologo di origine senegalese Aly Baba Faye, impegnato nella di-
fesa dei diritti degli immigrati contro ogni forma di razzismo e discrimi-
nazione sociale, ha arricchito il dibattito con la sua esperienza politica e
personale. Il progetto umanistico di una nuova «civilta dell’'universale,
che Aly Baba Faye persegue, puo svilupparsi soltanto con la pratica del
dialogo aperto alla contaminazione reciproca delle diversita, contro ogni
“fondamentalismo culturale”. Una proposta che vede nel “buon universa-
lismo”, come lo ha definito Todorov, forse I'unica via da percorrere per di-
sinnescare il potenziale distruttivo dell’esclusivismo identitario nel mondo
contemporaneo. La testimonianza personale del sociologo senegalese ci
restituisce ’esperienza quotidiana del razzismo presente nella societa ita-
liana, ma anche il segno concreto di una realta in movimento, capace di
immaginare nuove forme di convivenza civile.

Pasquale Melchiorre, direttore di Radio popolare Roma, ha presenta-
to “Osservatorio Razzismo”, il programma settimanale dedicato alla de-
nuncia pubblica degli episodi di intolleranza e di razzismo segnalati dagli
ascoltatori. Ideato e condotto dallo stesso Merchiorre, il programma, oltre
a offrire un filo diretto con il territorio della citta di Roma, si propone
di «abituare gli ascoltatori all’'uso di un linguaggio non discriminatorio e
antirazzista». Un compito non certo facile, perché le lingue parlate non si
lasciano addomesticare dalle buone intenzioni dei riformatori. La storia
dell’antropologia ci insegna come parte della terminologia classica della
nostra disciplina — sottoposta a revisione critica, cautelata dalle virgolette,
quando non del tutto rigettata — si sia diffusa nel linguaggio comune, dove
continua a circolare aggregando significati del tutto imprevisti. Aprendo
al tema dei “rischi” linguistici dell’antirazzismo — Taguieff ci insegna (e
I'intervento di Amselle, citato piti avanti, va in questa direzione) —, vorrei
fare una breve notazione al materiale di presentazione dell’Ufficio nazio-
nale antidiscriminazioni razziali (UNAR), rappresentato nella tavola roton-
da da Mauro Valeri. Istituito nel 2003 all’interno del Dipartimento per le
Pari opportunita della presidenza del Consiglio dei Ministri, in ottempe-
ranza a una direttiva europea, I'ufficio ha un numero verde e un indirizzo
web per accogliere segnalazioni e rispondere alle richieste di assistenza da
parte delle vittime di discriminazioni. Con tutto il lodevole impegno e le
buone intenzioni dell’iniziativa istituzionale a livello europeo, la brochu-
re divulgativa propone «la rimozione delle discriminazioni fondate sulla
razza o sull’origine etnica». Da decenni si continua a ripetere che le razze

272



“DISCRIMINAZIONI”: XIIT CONGRESSO AISEA APRILE 2011

umane, in termini biologici, non esistono, eppure anche il discorso anti-
razzista continua a riproporre il termine “razza” proprio nella sua acce-
zione biologica.

La seconda giornata del convegno ha ospitato gli interventi di Ralph
Grillo, Muslim, Islam and the Law, e quello di Jean-Loup Amselle, Ner:
non si nasce ma si diventa. Le statistiche etniche in Francia o del ritorno
della “razza”, che hanno offerto un’analisi attenta degli orientamenti
giuridici e politici sul tema delle differenze, in area britannica e fran-
cese.

Le domande di fondo dell'intervento di Grillo nascono dalle sfide
aperte della contemporaneita, che si trova impegnata a ridefinire i termini
del rapporto fra diritti universali e diversita culturali. Nell’era della globa-
lizzazione giuridica ¢ possibile offrire risposte istituzionali non discrimi-
natorie alla convivenza sociale delle differenze religiose e culturali? Quali
sono le contraddizioni da affrontare quando le diversita culturali hanno
la pretesa di intervenire sul modello giuridico dominante? Postulare la
possibilita di un pluralismo legale non comporta il rischio di introdurre
un principio discriminatorio, minando I'idea stessa dell’'uguaglianza dei
cittadini di fronte alla legge?

Lantropologo ha discusso le questioni aperte dalla richiesta del rico-
noscimento della Shari’a all’interno del sistema giuridico britannico. Le
pressioni delle comunita islamiche suscitano le preoccupazioni maggiori
nell’opinione pubblica britannica. Dopo I't1 settembre e I'attentato alla
metropolitana di Londra, i musulmani si sono avviati a incarnare l'alterita
irriducibile agli occhi del mondo occidentale. La Shari’a, inoltre, evoca
forme di punizione arcaica e di oppressione delle donne. Esistono tut-
tavia i casi regolati dal diritto civile, come il divorzio, che pongono alle
comunita problemi di carattere formale piti che etico e richiedono una
soluzione pratica. La tendenza dei giudici britannici, analizzata da Grillo,
¢ sempre quella pragmatica del compromesso. Come nel caso esempla-
re di Mr. Ghai, hindu ortodosso, che chiede di poter cremare all’aperto
un suo congiunto, contrariamente a quanto disposto dalla legge inglese.
Dopo un’attenta valutazione il giudice accorda il permesso, sulla base del-
la considerazione che nella definizione giuridica di “luogo chiuso” non si
fa menzione del tetto. Pertanto Mr. Ghai potra soddisfare la sua esigenza
rituale — che il fumo della cremazione salga verso il cielo — purché il luogo
deputato sia chiuso sui quattro lati.

Lintervento di Jean-Loup Amselle affronta il tema della discrimina-
zione in Francia, rivelando alcune affinita con la situazione italiana degli
ultimi anni. Nella Francia del governo Sarkozy sono state avviate poli-
tiche istituzionali discriminatorie, tese ad affermare le idee di razza ed
etnicita, con I'effetto di produrre una biologizzazione dei rapporti sociali.

273



MARIA TERESA MILICIA

La creazione di un ministero dell’Identita nazionale, dell’immigrazione
e del co-sviluppo ha inteso imprimere una svolta restrittiva alle politiche
sul’'immigrazione. Dal momento che i ricongiungimenti familiari sono
divenuti 'unica via legale all'immigrazione, il passo successivo ¢é stata I'in-
troduzione di un test del DNA per accertare Ieffettiva parentela genetica
dei richiedenti. L'introduzione di statistiche etniche, i censimenti della po-
polazione attraverso I'attribuzione di appartenenze etniche, segnalano che
'uso del derivativo “etnico” agisce come dispositivo di cancellazione del
sociale. L'analisi critica di Amselle non si limita a quella che appare come
una svolta politica di destra, volta ad accogliere le derive xenofobe delle
frange piu estreme. Il “rimpatrio” del postcolonial in Francia ha diffuso
un atteggiamento di difesa delle differenze, contribuendo cosi a reificare
nozioni come “razza”, etnicita e I'esaltazione delle minoranze “visibili”.
Una preoccupante convergenza tra le posizioni radicali di destra e sinistra
che — a parere di Amselle - si trovano ad alimentare, per ragioni opposte,
un comune razzismo differenzialista.

Nel prosieguo del convegno si sono susseguiti numerosi interventi ri-
uniti intorno a specifici aspetti del tema generale.

Vittorio Cotesta ha introdotto e coordinato la sezione dedicata a
“Conflitti urbani, pratiche normative e altre discriminazioni istituzionali”;
Fiorella Giacalone quella su “Islamofobia, attivismo migrante e seconde
generazioni; Lello Mazzacane quella su “Discriminazioni identitarie, tran-
sizioni e territori; Francesco Pompeo (in sostituzione di Laura Faranda)
quella su “Generi discrimina(n)ti”; Francesco Faeta quella su “Vecchie e
nuove costruzioni delle ‘razze’”; Patrizia Resta quella su “Luoghi, prospet-
tive e contradizioni della lotta alle discriminazioni”; Gianfranca Ranisio,
infine, quella su “Immagini, discriminazioni e rielaborazioni identitarie”.

Non ¢ qui possibile fornire un resoconto puntuale della qualita degli
interventi dei numerosissimi partecipanti al convegno. Fard un’eccezione
per segnalare la presenza di Amara Lakhous, scrittore di origine algerina,
divenuto noto con il romanzo Scontro di civilta per un ascensore a piazza
Vittorio. Piu che un intervento, la sua ¢ stata una vera e propria perfor-
mance, in cui ha ribadito che gli italiani sono piu razzisti di quanto non
si immagini e che, pur avendo studiato antropologia in Italia, ha preferito
scrivere romanzi: perché la letteratura spiega gli “intrighi umani” meglio
dell’antropologia.

274



“Medical Pluralism: Techniques,
Politics, Institutions”:
First Medical Anthropology
Network Conference of EASA
Rome, 7-10 September 2011

Roberta Raffaeta
Universita degli Studi di Trento

Grulia Zanini
European University Institute

Una calda Roma di fine estate ha ospitato circa centoventi antropologi venuti
da tutto il mondo per partecipare alla prima conferenza del Medical Anthro-
pology Network dell’asa (European Association of Social Anthropologists).
La conferenza, organizzata da Pino Schirripa (Sapienza Universita di Roma) e
Viola Hoérbst (1scTe-1UL Instituto Universitario de Lisboa), ha avuto come
tema il pluralismo medico: “Medical Pluralism: Techniques, Politics, In-
stitutions”, articolato in sedici panel. La conferenza ¢ stata introdotta da
due keynote. La prima, tenuta da Tullio Seppilli' — presidente della siam
(Societa italiana di antropologia medica) — ¢ servita per definire il “campo”
della conferenza: Seppilli ha illustrato I’evoluzione storica del pluralismo
medico in Italia e la sua situazione attuale. Poi, Anita Hardon — presiden-
tessa del Medical Anthropology Network di Easa — ha introdotto e discusso
criticamente la nozione di pluralismo medico.

Seppilli ha illustrato come, a partire dalla meta degli anni Cinquanta
del xx secolo, I'antropologia italiana abbia prodotto un ricco materiale
etnografico riguardante le medicine popolari, percepite come “subalter-
ne” rispetto alla biomedicina. Nel corso della seconda meta del xx secolo
una serie di fattori (i processi di globalizzazione, I'incremento di malattie
degenerative, la frammentazione specialistica della biomedicina, la modi-
ficazione del rapporto medico-paziente, la burocratizzazione e tecnologiz-
zazione della cura) hanno contribuito a rendere il panorama medico italia-
no pit sfumato e diversificato. Seppilli afferma, pero, che I'organizzazione

L'Uomo, 2013, n. 1-2, pp. 275-278

275



ROBERTA RAFFAETA, GIULIA ZANINI

del pluralismo nel panorama medico italiano ¢ inadeguata e frammentata.
La legge nazionale che regolamenta le varie forme terapeutiche ¢ ferma
in Parlamento e i parametri in base ai quali le varie medicine vengono
riconosciute legalmente sono bio-centrici e inadatti a cogliere la comples-
sita inerente all’esperienza di malattia. Seppilli denuncia come, in assenza
di un’istituzionalizzazione competente e sistemica di varie forme di cura,
tutta una serie di problemi (clinici, organizzativi, legali e educativi) riman-
gano irrisolti; conclude infine il suo intervento sottolineando la sostanziale
convergenza epistemologica tra I'antropologia medica e la biomedicina:
entrambe si basano su un modo di pensare scientifico e, per questo, sono
complementari I'una all’altra. L’antropologia puo contribuire ad accresce-
re il livello di scientificita della biomedicina, dato che quest’ultima “pec-
ca” di scientificita, spesso tralasciando I'influenza che i fattori soggettivi,
storici e culturali hanno sullo stato di malattia. 'antropologia puo bilan-
ciare I'omissione di questi importanti fattori e aiutare ad identificare le
giuste priorita per la clinica e per la ricerca.

Nel secondo intervento, Anita Hardon ha discusso la nozione di plu-
ralismo medico ripercorrendo le sue ricerche sulla percezione locale di
vari farmaci in diverse parti del mondo. Hardon ha offerto una breve
storia dei principali approcci teorici al fenomeno del pluralismo medi-
co e spiegato che, inizialmente, le varie interpretazioni enfatizzavano gli
elementi di discontinuita e differenza tra le cosiddette diverse tradizioni
mediche. In una fase successiva, si & cercato di far emergere le zone di
contiguita e di armonia all’interno di un panorama medico differenziato.
Secondo Hardon negli ultimi anni sta tornando la tendenza a sottolineare
le zone di conflitto, a scapito dell’identificazione di come diverse modalita
di cura entrino in relazione. Anita Hardon ha fornito degli esempi con-
creti di come quest’ultima possibilita si possa realizzare e mostrato come
i farmaci siano dei “mediatori inventivi” che spesso combinano aspetti
tradizionali con significati nuovi. I farmaci sono oggetti complessi e cid &
inerente alla loro natura dal momento che rispondono a diverse esigenze,
non solo fisiologiche, ma anche simboliche e sociali. La multivocalita del
farmaco ¢ sfruttata sempre pit dai processi di mercificazione della salute.
Hardon ha concluso il suo intervento ricordando che I'accesso ai farmaci
¢ sempre facilitato da qualcuno. Con questa osservazione finale incoraggia
lo sviluppo di ricerche future che esplorino che tipo di formazioni sociali
(social forms) accompagnano tanto i farmaci quanto gli interventi di cura,
andando ad esplorare le interazioni multiple tra attori e risorse, che si
vengono a creare all’interno, e oltre, I'orizzonte di spazi locali.

Nei giorni seguenti la conferenza ¢ stata caratterizzata dalla presen-
tazione di sedici panel. In particolare, nel panel 12, intitolato Medical
pluralism and the plurality of the sciences, si € tracciata una cornice teorica

276



1" MEDICAL ANTHROPOLOGY NETWORK CONFERENCE OF EASA SEPTEMBER 2011

all'intero incontro, attraverso la discussione del concetto di pluralismo
medico da un punto di vista epistemologico, con I'invito a superare le
dicotomie tipiche del discorso moderno (modernita-tradizione, globale-
locale, egemonia-subordinazione, scienza-magia) e bilanciare I’egemonia
dei paradigmi biomedici.

Gli altri panel possono essere suddivisi in tre grandi gruppi. I panel
appartenenti al primo gruppo (panel numero 1, 2, 3, 4, 5, 11) sono sta-
ti organizzati attorno alla localizzazione geografica dei contributi. La
presentazione di case studies dall’Africa, dall’Asia e dall’ America Latina
ha permesso di discutere I'importanza della globalizzazione, della mi-
grazione e del transnazionalismo nelle conoscenze e pratiche mediche
locali. Nei panel appartenenti al secondo gruppo (numero 6, 7, 8, 9, 10),
si ¢ cercato di analizzare quali forme sociali e quali ontologie affiorino,
informino e derivino dai servizi di salute pubblici e come i medicina-
li circolino all’interno, attraverso e fuori da questo contesto. L'ultimo
gruppo riunisce i contributi che si sono focalizzati su temi specifici quali
la malattia mentale, I'invalidita (panel 13 e 14) e la salute materna, sessuale
e riproduttiva (panel 15 e 16).

Lultimo giorno della conferenza gli organizzatori di tutti i panel si
sono riuniti con il compito di comparare le questioni fondamentali emer-
se in ciascun panel. A causa della varieta e della diversita dei temi trattati
e delle prospettive adottate, il compito non si ¢ rivelato scontato. Que-
sto incontro collegiale & stato una buona occasione per rendere esplici-
ti molti livelli d’analisi, evidenziando le potenzialita delle etnografie sul
pluralismo medico e invocando un’analisi piti sistematica e comprensiva
di diversi case studies, campi etnografici, strutture sanitarie e approcci te-
orici. Nel corso dell’assemblea generale conclusiva, moderata da René
Gerrits dell’Universita di Amsterdam, si ¢ cercato di rintracciare i per-
corsi di ricerca non ancora del tutto compresi o adeguatamente esplora-
ti, incoraggiando cosi nuove indagini riguardanti il pluralismo medico. I
filoni di ricerca individuati possono essere riassunti attraverso una serie
di opposizioni binarie:

Livello micro vs macro: il pluralismo medico ¢ un fenomeno diffuso
e complesso. Una certa confusione puo sorgere quando si usa lo stesso
termine per fare riferimento a fenomeni diversi. Svariati livelli d’analisi
(sistema sanitario nazionale, professioni, pazienti, pratiche, soggettivita
ecc.) e le loro interazioni possono essere resi pit espliciti se le ricerche
includono un’esplorazione di come la cura & organizzata e distribuita a
livello macro.

Legittimazione vs contestazione: gli studi condotti in vari contesti di
pluralismo medico possono mettere in luce come i medicinali vengano
legittimati all’interno di determinate reti di potere o come siano, invece,

277



ROBERTA RAFFAETA, GIULIA ZANINI

contestati. Una maggiore attenzione a quest’ultimo aspetto ¢ auspicabile,
esplorando, per esempio, come la contestazione venga espressa attraverso
strumenti meno convenzionali quali I’arte e quale sia il ruolo delle emozio-
ni in questi processi. Questi aspetti, se presi in considerazione pit scrupo-
losamente, potrebbero rivelare scenari inediti.

Materialita vs relazioni: molti contributi hanno evidenziato come la
cura ¢ sia materiale che relazionale. Ricerche future potrebbero arricchire
la comprensione della cura come una forma socio-tecnica di interazione.

Sttuato vs transnazionale: il ruolo dello spazio in situazioni di plura-
lismo medico ¢ stato evidenziato in molte presentazioni. La migrazione
di persone, idee, conoscenze, competenze, pratiche, tecnologie e agenti
patogeni porta a concepire lo spazio come una dimensione transnazionale
e veicola le nozioni di flusso, processo e ibridita. Allo stesso tempo, la ri-
cerca antropologica si pone in maniera critica di fronte alla situazionalita
e localizzazione di pratiche mediche plurali e alla necessita di rilevare se
tali flussi, descritti in una dimensione locale, abbiano come conseguenza
un’ulteriore chiusura, invece che un’ibridazione di significati e pratiche.

Sapere vs pratica: il sapere medico ha provato di non poter rispondere
in maniera soddisfacente, se preso singolarmente, alle complessita prodot-
te dalle situazioni di malattia. Molte presentazioni hanno sottolineato il
bisogno di superare I’analisi del sapere per indagare come 'efficacia venga
messa in pratica. In che modo venga misurata I’efficacia e che cosa signifi-
chi “pratica” in un contesto di cura sono alcuni tra i tanti interrogativi che
richiedono un approfondimento.

Nel complesso, la conferenza ha rappresentato una grande opportuni-
ta per gli accademici europei interessati all’antropologia medica di incon-
trarsi, scambiare idee ed esperienze e discutere dello stato dell’arte della
disciplina attraverso 'analisi, nello specifico, del concetto di pluralismo
medico. L'assistenza efficiente e partecipe dello staff della Sapienza Uni-
versita di Roma ha reso I'esperienza particolarmente piacevole e I'attesa di
un prossimo, altrettanto fruttuoso, incontro, appare ricca di stimoli.

Note

1. Il discorso ¢ stato letto da Alessandro Lupo, vice-presidente della siam, vista I'impos-
sibilita per Seppilli di esser fisicamente presente.

278



Norme redazionals

L’UOMO SOCIETA TRADIZIONE SVILUPPO (ISSN 1125-5862) accetta articoli scritti in
italiano, inglese, francese e spagnolo. Gli articoli accettati dalla Redazione
saranno inviati in lettura a due referees anonimi e potranno essere pubbli-
cati nella stesura definitiva solo dopo il parere positivo dei referees.

11 testo va consegnato in formato elettronico, possibilmente in Microsoft
Word (per chi usa Macintosh, inviare il documento in formato .rtf). Il
testo inviato sara considerato definitivo e la redazione interverra solo su-
gli aspetti formali, riguardanti 'omogeneizzazione e I'impaginazione dei
testi.

11 testo comprensivo della bibliografia, delle note e di eventuali didascalie
non deve superare le 25 cartelle da 2.000 battute (50.000 caratteri spazi
inclusi, calcolati con la funzione “conteggio parole”).

Titolo, autore ecc.

Il titolo del saggio sara centrato. Nome e cognome dell’autore, scritti per
esteso in corsivo, vanno allineati a destra dopo il titolo. Nel corpo del
testo i titoli dei paragrafi saranno posti in neretto e centrati. La biblio-
grafia va posta alla fine del contributo secondo le norme indicate di
seguito.

Abstract
11 testo va accompagnato da un riassunto di 250 parole in versione italiana
ed inglese.

Carattere

Times New Roman, corpo 12, interlinea semplice. Per eventuali citazioni
estese, separate dal testo, usare la dimensione inferiore (Times New
Roman 10).

279



NORME REDAZIONALI

Formato carattere

Normale: per tutto il testo.

Neretto: usare solo per i paragrafi.

Corsivo: usare per parole e locuzioni in lingua straniera (tranne per i nomi
delle istituzioni e per quelle entrate nell’uso quotidiano), titoli di opere.
Sottolineato: non ammesso.

Citaziont

Le citazioni brevi (non oltre due righe) vanno inserite nel testo tra i cosid-
detti caporali: es. «...».

Le citazioni estese (di oltre tre righe) vanno separate dal testo e poste in
corpo inferiore (Times New Roman 10). Alla fine, tra parentesi, indicare
la fonte; es.: (Signorini 1979: 33).

Numeri, date e datazioni
I numeri dall’'uno al dieci, in contesti discorsivi, possono essere espressi
in lettere, purché non legati a unita di misura. Quelli successivi vanno
espressi in numeri arabi, che saranno puntati se composti da quattro o pitl
cifre (es.: tre individui, 300, 5.760, 10.000).

Decenni e secoli vanno con l'iniziale maiuscola (es.: gli anni Ottan-
ta, nel Novecento), oppure in numeri romani in maiuscoletto (es.: il xvi
secolo). Le date hanno numero arabo per il giorno, il mese con iniziale
minuscola, 'anno in cifre arabe (es.: 22 febbraio 1977).

Nomii e indicatori geografici; etnonimi

Fatta eccezione per i corsi d’acqua, per i nomi geografici composti da
due o pit elementi il primo va scritto con I'iniziale maiuscola (es.:
Lago Maggiore, Golfo del Messico, Mar Mediterraneo, Valle di Oaxaca;
ma valle del Liri).

Utilizzare la lettera iniziale minuscola per gli indicatori geografici e
toponomastici (es.: a settentrione, via, piazza ecc.), cosi come per i punti
cardinali, se scritti per esteso; questi ultimi prendono la maiuscola in
caso di abbreviazione alla sola lettera iniziale (es.: sud, nord; ma S, O,
NE).

Se usati come sostantivi, gli etnonimi vogliono I'iniziale maiuscola (es.:
i Maya, i Nahua, i Maori, gli Spagnoli); altrimenti, se aggettivi, vogliono la
minuscola (es.: una donna zapoteca, un villaggio tarasco).

Note, Rimandi bibliografici e Bibliografia

Le note avranno una numerazione progressiva; ogni nota ¢ richiamata da
un numero in esponente ed ha inizio con un numero seguito da punto
(senza parentesi). Si raccomanda di non utilizzare le note per i semplici ri-
ferimenti bibliografici alle fonti, che potranno invece essere direttamente
indicati nel testo, es. (1).

280



NORME REDAZIONALI

I rinvii bibliografici non vanno inseriti nelle note, salvo quelli a testi
non direttamente consultati; es.: Seler, E. 1902-1923, Gesammelte Ab-
handlungen zur Amerikanischen Sprach- und Altertumskunde, s voll.,
Berlin, A. Asher, vol. 3, p. 276; cit. in Lopez Austin (1984: 267). Tutti
gli altri riferimenti vanno inseriti nel testo, tra parentesi tonde, in for-
ma abbreviata secondo il sistema anglosassone, con I'indicazione del
cognome dell’autore (ed eventualmente I'iniziale del nome, in caso di
pit autori con lo stesso cognome) seguito dall’anno di pubblicazione
dell’opera e il numero di pagina preceduto da due punti (nel caso di
pill pagine, queste devono essere indicate per esteso); es.: (Lévi-Strauss
1949: 44; Simonicca 2006: 37-41). Nel caso di due o piu titoli dello stesso
autore con il medesimo anno di edizione, dopo la data va aggiunta la
lettera a, b, c ecc. in tondo, senza interposizione di spazio; es.: (Sobrero
19962, 1996b: 678, 1996¢: 33-52). Nel caso di opere pubblicate da due o
tre autori, i nomi vanno separati dalla virgola (es.: Lopez Austin, Lopez
Lujan 2009). Nel caso di rinvii a pit opere all’interno dello stesso rife-
rimento, i singoli rimandi saranno separati dal punto e virgola. I testi
saranno citati in ordine cronologico crescente e, qualora le opere aves-
sero lo stesso anno di edizione, in ordine alfabetico secondo il cognome
dell’autore.

Lo scioglimento dei rinvii bibliografici avverra nella bibliografia, inse-
rita alla fine del testo. I riferimenti bibliografici saranno elencati in ordine
alfabetico-cronologico. Accanto alla data di pubblicazione dell’edizione
consultata (che verra utilizzata per i rimandi nel testo), indicare tra pa-
rentesi tonde 'eventuale data di prima pubblicazione. Seguono alcuni
esempi:

Monografia, un solo autore Cognome, N. anno. Titolo completo.
Luogo di pubblicazione: Editore.

Es.: Gombrich, E. A. 1973. Symbolic im-
ages. Londra: Phaidon.

Monografia, due o tre autori Cognome, N., Cognome, N. & N. Co-
gnome anno. Tztolo completo. Luogo di
pubblicazione: Editore.

Es.: Lopez Austin, A. & L. Lopez Lu-
jan 1996. El pasado indigena. México:
Fideicomiso Historia de las Américas
- Fondo de Cultura Econémica.

Autore ignoto o senza autore Iniziare direttamente con il titolo, con-
tinuando con gli altri dati.

Es.: Relacion de Michoacdn 2002, a cura
di L. Cabrero Fernandez. Madrid: Da-
STIN.

281



NORME REDAZIONALI

)Articoli in riviste

Cognome, N. anno. Titolo. Revista, vo-
lume, numero: pagine.

Es.: Horton, R. 1960. A definition of re-
ligion and its uses. Journal of the Royal
Anthropological Institute, 90: 201-206.

)Articoli in libri collettanei

Cognome, N. anno. “Titolo”, in Titolo
dell’'opera, a cura di N. Cognome, pp.
xx-yy. Luogo di pubblicazione: Edito-
re.

Es.: Geertz, C. 1964. “Ideology as a cul-
tural system”, in Ideology and discon-
tent, a cura di D. Apter, pp. 52-72. New
York: Free Press of Glencoe

tra parentesi quadre)

Fonti sitografiche (tra parentesi uncinate
<...>, seguite dal giorno di consultazione

Es: Pérez Pérez, M. 2001. Los desafios
de la Teologia indigena. Umbrales, 116.
<http://www.chasque.net/umbrales/
revii6/mario.html>, [12/5/2011]

282










