SAPIENZA ROMANIA © Author(s) @@@@
UNIVERSITA EDITRICE ORIENTALE ISSN: 1121-4015 (prINT) - = o

37,2024: 35-58 ISSN: 3035-1405 (ONLINE) 4.0 INTERNATIONAL

RAPPRESENTAZIONIDELLA VIOLENZA
INCESTUOSA NELLA STORIA DELLA
FIGLIA DIMICERINO IN ERODOTO,

STORIE I1,129-132 E POSSIBILI PARALLELI
FOLKLORICI:PROPOSTE PER UNA LETTURA
COMPARATIVA

Nicola Perencin — Universita di Padova
nicola.perencin@unipd.it

Title: Representations of Incestuous Violence in the Story of the Daughter of Mycerinus
in Herodotus, Histories II, 131-132 and Possible Parallels in Folklore: Proposals for a
Comparative Reading

Abstract — This article explores the implications of Lloyd and Luraghi’s hypothesis that
the story of the daughter of Mycerinus, who committed suicide after being raped by her
father, was conceived to explain the origin of a monument. Following Lloyd’s sugges-
tion to cross-reference the story with incest in folklore, I provide an illustration of how
this Herodotean passage anticipates recurrent narrative patterns in modern folktales,
proposing an alternative reading in relation to the macro-theme of foundation sacrifice.

Keywords: Incest, Rape, Mutilation, Animal Simulacrum, Narrative Motifs

Le storie della figlia di Micerino

I secondo libro delle Storie di Erodoto & dedicato all’Egitto. Nel pa-
ragrafo Storie II, 99, che apre la sezione dedicata ai racconti (I6goi) degli
Egiziani, molti studiosi hanno evidenziato I'emergere delle principali
dimensioni del conoscere consapevolmente utilizzate da Erodoto, sulle
quali egli riflette nel corso della sua indagine (historié): le testimonianze
orali (akoé), la visione autoptica (opsis) e la riflessione (gnome):

Fin qui ho esposto cio che ho visto [opsis], le mie riflessioni [gnomeé] e le
mie ricerche [historié]. A partire da qui, esporro i racconti [[0gous] degli



36 RomANIA ORIENTALE

Egiziani, come li ho ascoltati; inoltre, aggiungero qualcosa di quello che
ho visto'.

Senza commentarli ulteriormente?, sara pratico riferirsi a tali con-
cetti durante la presente analisi, che si concentra sulla storia della fi-
glia di Micerino, estesa ai paragrafi Storie II, 129-132: una sezione al
cui interno & stata riconosciuta una “duplice tradizione”? e che solleva
problematiche peculiari.

Narrando le vicende dei costruttori delle grandi piramidi, Erodoto
riporta che il faraone Micerino, quando gli mori 1'unica figlia, volendo
darle una sepoltura eccezionale, ne colloco i resti dentro la statua li-
gnea di una vacca, cava all’interno e dorata esteriormente. Tale simula-
cro non venne sepolto sottoterra, ma era visibile in una sala del tempio
di Sais in cui venivano quotidianamente bruciati degli aromi e ogni
notte ardeva una lucerna. In una sala attigua si ergevano circa venti
statue lignee, nude, che secondo i sacerdoti raffiguravano le concubine
di Micerino:

AMicerino, cheeramite versoicittadini[...], come prima disgrazia capito
la morte della figlia: I'unica figlia che avesse in casa. Addoloratissimo
per la sventura che gli era piombata addosso e volendo seppellire la
figlia con piti magnificenza degli altri, fece costruire una vacca di legno,
vuota all'interno; quindi la fece dorare e dentro ci seppelli la figlia
che era morta. Questa vacca di legno non fu sepolta sottoterra, ma era
visibile ancora ai miei tempi: si trovava nella citta di Sais, posta nella
reggia, in una sala adorna: presso la vacca bruciano tutti i giorni aromi
di ogni tipo: ogni notte, per tutta la notte, arde una lampada. Vicino alla
vacca, in un’altra stanza, come raccontavano i sacerdoti di Sais, ci sono
le statue delle concubine di Micerino: ci sono infatti statue colossali in
legno, di numero una ventina circa, e sono scolpite nude. A parte pero
quanto mi e stato raccontato, non so dire chi siano*.

La vacca d’oro, misterioso simulacro animale, ha generato letture
diverse. Da una parte c’¢ chi ha rintracciato echi di questa immagine
nella storia di Pasifae o di altre figure femminili del mito greco, meta-
morfosate in giovenche o strettamente collegate a paredri bovini, come
Io, Europa o la stessa Era’. Dall’altra — senza che le alternative debba-
no escludersi — vi sono coloro che considerano 'intera pericope come
“frutto di fraintendimento”®, identificando nel simulacro bovino de-
scritto da Erodoto un simbolo di Iside o di Neith, la déa di Sais’. Anche



Rappresentazioni della violenza incestuosa 37

le statue delle ancelle sono state oggetto di commento: & stato notato,
ad esempio, che il nudo femminile risulta scarsamente testimoniato
nella statuaria egizia, le cui convenzioni nel raffigurare sottili drappeg-
gi di lino aderenti ai corpi possono tuttavia dare adito ad un’illusione
di nudita®.

Né le discussioni sulle implicazioni mitico-simboliche delle statue
né le ricerche volte a precisarne le coordinate storico-archeologiche,
pero, sembrano chiarire perché esse siano situate al centro di una sto-
ria di stupro e di incesto. Al paragrafo Storie II, 131 Erodoto introduce
infatti una nuova versione del racconto’, sempre imperniata sulla vac-
ca e le altre statue. “Alcuni” (ot ¢ tiveg, non meglio precisati: forse,
dunque, diversi dai sacerdoti citati sopra) raccontavano che il faraone
si fosse invaghito della propria figlia e che le fece violenza. Dopo es-
sere stata stuprata dal padre, costei si impicco per il dolore e venne
seppellita dentro la vacca, mentre la madre fece mozzare le mani alle
ancelle che avevano consegnato la figlia al padre. Le statue visibili nel
tempio sarebbero quindi mutile per ricordare la menomazione subita
dalle ancelle. Passando alla prima persona, Erodoto esprime dei forti
dubbi al riguardo. A suo modo di vedere, le statue dovevano piuttosto
aver perduto le mani ad opera del tempo, dato che i moncherini erano
ancora visibili ai loro piedi. Si cita il passaggio considerato, sul quale si
intende concentrare 'attenzione:

A proposito della vacca e delle statue colossali, alcuni raccontano questa
storia: che Micerino si innamoro di sua figlia e che quindi si congiunse
con lei, benché lei non volesse. Dicono che poi la figlia per la pena si
impicco e che Micerino la seppelli in questa vacca; che la madre fece
tagliare le mani alle ancelle che avevano consegnato la figlia al padre, e
che ora le loro statue hanno subito la stessa sorte che le ancelle subirono
da vive. Mi sembra che raccontino frottole, sia quanto al resto, sia a
proposito delle statue colossali. Anche noi infatti abbiamo osservato che
le statue avevano perduto le mani a causa del tempo, mani che ancora ai
miei tempi erano visibili ai loro piedi®.

I paragrafo Storie II, 132 aggiunge ulteriori particolari relativi alla
vacca, che era raffigurata a grandezza naturale, non diritta bensi piegata
sulle ginocchia, coperta da un mantello di porpora e con un disco solare
tra le corna. Essa veniva portata in processione in occasione della festa
di Osiride, perché si tramandava che la figlia di Micerino, morendo,



38 RomANIA ORIENTALE

avesse pregato il padre di vedere il sole una volta all'anno. Segue un’al-
tra storia su Micerino e su un oracolo che gli predisse la morte entro
sette anni. Ma la rilettura puo fermarsi qui.

“Mi sembra che raccontino frottole”. Lo stupro negato

Molti sono i problemi posti dalla pericope Storie II, 129-132, in cui
sembra di poter discernere il confluire di una tradizione almeno “du-
plice”, se non addirittura di tradizioni molteplici, concorrenti e in certi
punti perfino contraddittorie, venutesi a catalizzare — difficile stabilire
come e perché — da un lato attorno alla figura di Micerino*, presentato
prima come buon padre e sovrano, poi come stupratore incestuoso;
dall’altro, attorno a determinati oggetti cultuali presenti nel tempio
di Sais': in primis il misterioso simulacro della vacca dorata, indicato
come sepoltura della figlia del faraone, e poi le statue lignee prive di
mani, ricollegate a concubine o ancelle del medesimo entourage.

Nella prima narrazione (Storie 1I, 129-130) la figlia di Micerino
muore per cause imprecisate e viene sepolta, come segno di partico-
lare distinzione, nel simulacro bovino. Nella seconda (Storie 11, 131),
non totalmente incompatibile ma diversa dalla prima, la principessa
muore impiccandosi in seguito al trauma dello stupro subito ad opera
del padre, mentre le ancelle vengono mutilate per soddisfare la ven-
detta della madre. Sebbene le Storie, come tutta la letteratura greca an-
tica, manchino di termini precisi per indicare cio che noi designiamo
come “incesto”’?, “stupro”!* e “suicidio”’®, la narrazione non da adi-
to ad equivoci sul fatto che un padre provasse desiderio per la figlia
(Noc&oOn), che ebbe con lei un rapporto sessuale (¢uiyn) senza che co-
stei fosse consenziente (dexovom) e che infine questa si impiccod per il
dolore (&dnyy&ato OO dyxeoq).

A fronte una narrazione cosi atroce, si registra l'assenza di espli-
cite considerazioni di carattere morale o psicologico'. L'attenzione di
Erodoto si focalizza invece sulla relazione tra gli eventi narrati e gli
oggetti descritti, la cui osservazione lo induce a rigettare il racconto
stesso come falso. A tale proposito, Nino Luraghi ha sottolineato che
l'analogia tra le testimonianze di akoé e gli odierni riferimenti alle fonti
storiche, per quanto spontanea, risulta fuorviante'. Lo studioso sostie-
ne che, contrariamente a quanto potremmo aspettarci, molti riferimenti



Rappresentazioni della violenza incestuosa 39

del narratore all’akoé non sono da intendere come una garanzia di ve-
rita', bensi come prese di distanza da parte di Erodoto nei confronti
della materia trattata'. Il paragrafo Storie II, 131, con il secco giudizio
“mi sembra che raccontino frottole”, sembra rientrare pienamente in
tale casistica. Un certo numero di specialisti ha inoltre ritenuto tale pas-
saggio emblematico di come, laddove nelle Storie I'akoé e 1'opsis entrano
in conflitto, sia in genere quest'ultima a prevalere: magari, come qui,
portando a rifiutare una spiegazione o un racconto udito, senza pro-
porre un’alternativa®.

Non tutti, pero, si sono chiesti come mai in Storie II, 131 non venga
respinto soltanto il dettaglio identificato come incongruo, ossia quello
relativo alle mani mancanti nelle statue?, bensi I'intero racconto. Eppu-
re, sembra indubbio che lo scetticismo espresso riguardo al particolare
delle mani mancanti venga esteso indiscriminatamente a tutte le com-
ponenti della storia, quali la passione incestuosa, lo stupro, il suicidio,
la mutilazione e la sepoltura. Infatti si dice: “Mi sembra che raccontino
frottole, sia quanto al resto, sia a proposito delle mani delle statue colos-
sali” (Storie 11, 131.3, corsivo mio)*. Secondo Fabio Mora, ci0 potrebbe
dipendere da una generica diffidenza di fronte al moltiplicarsi e al de-
formarsi delle storie, riconducibile alla lezione di Ecateo di Mileto?.
Questa ipotesi, pero, non fa che rendere ineludibile una domanda piu
generale: che tipo di storie e tradizioni sono queste, che Erodoto sem-
bra ritenere degne di un’attenta restituzione, pur non esimendosi dallo
screditarle? E che origini hanno?

Quasi tutti gli studiosi concordano nell’affermare che i motivi della
connessione tra queste narrazioni e il faraone Micerino non sono chia-
ri. Alcuni, affrontando la questione da un altro lato, hanno cercato di
spiegare questo testo a partire dal legame che unisce le statue lignee
del tempio di Sais e la storia della figlia di Micerino. Approfondire le
relazioni tra descrizioni di monumenti o resti materiali nelle Storie e le
narrazioni ivi comprese sembra un modo di procedere produttivo*. Da
qui, dunque, prende le mosse la presente analisi, la quale, senza ambi-
re a tracciare conclusioni definitive, riporta l'attenzione sulle “frottole”
del paragrafo Storie II, 131, con l'idea che, precisando e sviluppando
alcune ipotesi gia esistenti sui rapporti tra vicende narrate e oggetti
descritti, si possano osservare i materiali narrativi considerati sotto una
luce diversa.



40 RomANIA ORIENTALE

Una Monument-novelle?

Tra gli specialisti che si sono concentrati sul paragrafo Storie 1I,
131, alcuni hanno proposto, pur con terminologie non sempre univo-
che, che il crudo racconto dello stupro incestuoso, del suicidio e del-
la mutilazione vada considerato come una narrazione sviluppatasi a
partire dall’esigenza di spiegare la presenza o le caratteristiche di un
particolare monumento. Nino Luraghi adotta il termine iconatrophy,
che secondo la definizione di Vansina indicherebbe il fenomeno, tipico
delle tradizioni orali, per il quale “un monumento diviene il soggetto
di narrazioni che ne spiegano le caratteristiche, con una connessione
piuttosto labile con le circostanze reali della sua costruzione”*. Ancor
prima di Luraghi, Lloyd, nel suo influente commento, aveva introdotto
un punto interessante: “questo racconto sconveniente nacque proba-
bilmente come Monument-novelle, per spiegare l'assenza di mani dalle
statue, ma fini anche per includere il motivo dellincesto, che ricorre
ampiamente nel folklore (cfr. Thompson, Motif-Index V, p. 383 sgg.)”*.

Che il racconto sia sorto per spiegare I'assenza di mani nelle statue
puo essere un punto di partenza, ma cio non basta a spiegarne tutti i con-
tenuti. Se si trattava di dare ragione della mutilazione degli arti, che cosa
c’entrano 'incesto, il suicidio o la sepoltura speciale nella vacca d’oro?

Il fatto che venga chiamato in causa il folklore, con riferimento al
Motif-Index di Stith Thompson, apre delle prospettive assai larghe, la-
sciando al contempo molto da chiarire. Tale proposta presuppone I'e-
ventualita, presentata da Luraghi come plausibile, “che alcune delle sto-
rie raccontate da Erodoto esistessero gia prima come storie, cioe come
unita narrative compiute, prima di confluire nella sua opera”?; e che
Erodoto non avesse assemblato semplici informazioni disarticolate, ma,
almeno in certi casi, delle storie intere*. Un secondo presupposto e che
la narrativa folklorica possa in qualche modo ricollegarsi, illuminando-
le, alle tradizioni di narrativa orale preesistenti a Erodoto, di cui si puo
trovare traccia nelle Storie. La combinazione di questi due assunti pone
delle basi per un approccio folklorico ai paragrafi che interessano e, pit
in generale, alle Storie. I progressi metodologici compiuti negli ultimi
due decenni nel campo degli studi folklorici orientati al mondo antico
permettono di precisare notevolmente i modi in cui la tradizione narra-
tiva orale preesistente ad Erodoto puo risultare rintracciabile da un lato



Rappresentazioni della violenza incestuosa 41

nelle Storie e dall’altro nella narrativa folklorica, fornendo strumenti di
lettura finora non pienamente sfruttati. Ma che meritano di esserlo: gia
Cicerone, nello stesso passo in cui definiva Erodoto come “padre della
storia”, aggiungeva che nelle opere dello storico di Alicarnasso sono
comprese innumerabiles fabulae (De legibus 1.1.5)®. E possibile, dunque,
che le “frottole” di cui ci parla Erodoto siano leggibili anche come dei
residui di narrazioni che noi oggi chiameremmo “folkloriche”?

Riflessi folklorici nelle Storie

L’individuazione nei testi antichi di specifiche porzioni testuali che
“richiamano abbastanza esplicitamente la nostra esperienza di racconti
folclorici”®, come scrive Maurizio Bettini, non ¢ mai un punto di arri-
vo. Semmai, puo diventare un punto di partenza in grado di allargare
il campo a questioni pit ampie e in genere assai delicate, nella misura
in cui richiedono di indagare le tracce di fenomeni dalle caratteristi-
che precipuamente orali a partire dalla pagina scritta — registrati, va
da sé, in modi non conformi ai criteri delle scienze odierne — nonché
di comparare testimonianze di provenienza geografica, cronologica e
linguistico-culturale non omogenea.

Uno snodo importante da chiarire € che non esiste un testo orale
perfettamente uguale a un altro, dal momento che essi vivono in forma
di varianti. Quindi, quando capita di riconoscere dei “tratti” o delle
“infiltrazioni” folkloriche in un testo letterario dell’antichita, bisogna
essere consapevoli che I'impronta folklorica riconosciuta non potra
mai perfettamente collimare con alcun testo concretamente in nostro
possesso; ma va ricollegata in maniera mediata ad altri testi, dalla cui
sovrapposizione si forma un’immagine potenziale che puo fornire
un’ulteriore chiave d’accesso al patrimonio di testi che possediamo?'.
Tale immagine, per quanto fragile, conservando tracce piti o meno per-
spicue, riflessi pit1 0 meno (in)consistenti della tradizione narrativa che
si sta indagando, puo metterci nella condizione di gettare uno sguardo
indiretto sulla dimensione perduta dell’oralita di un mondo trascor-
SO, per noi svanita e tacitata insieme ai suoi depositari. Il che, a ben
guardare, non & poco: se le allusioni e i riferimenti non dichiarati degli
autori antichi ad opere scritte per noi perdute e inattingibili possono
passarci completamente inosservate, per i materiali dal possibile re-



42 RomANIA ORIENTALE

troterra orale o folklorico resta almeno questa possibilita, per quanto
tenue, fragile ed empirica, di rilevamento indiretto®. Scrive Luraghi:

In pratica, si tratta di ricercare, nelle sequenze narrative delle Storie, le
tracce di fenomeni che lascino intuire livelli precedenti: una sorta di
studio stratigrafico del testo erodoteo, da condurre in modo del tutto
empirico, che puo assumere contorni diversi a seconda dei fenomeni che
di volta in volta si rilevano. Proprio perché si tratta di un procedimento
induttivo e metodologicamente eclettico, esso e finora stato praticato da
studiosi diversi per segmenti ridotti delle Storie®.

Gli studi erodotei non sono nuovi alla comparazione con i folktales.
Si puo pensare alle molte trattazioni dedicate ai rapporti tra la storia del
faraone Rampsinito (Storie II, 121) e la narrativa di tradizione orale*, ma
non é I'unico caso®. Lo studio maggiormente caratterizzato dal tentati-
vo di una lettura complessiva dell’opera di Erodoto alla luce del folklore
¢ quello, ormai datato, di Wolf Aly, Volksmirchen, Sage und Novelle bei
Herodot und seinen Zeitgenossen, pubblicato nel 1921%. Pili recentemente,
i lavori di Oswyn Murray, debitore delle ricerche di Jan Vansina sulla
trasmissione e la funzione delle tradizioni orali nell’ Africa precolonia-
le, hanno spostato il focus dell’attenzione sulle radici orali dell’opera
erodotea”. Ma se Aly, per individuare all'interno delle Storie motivi,
temi e snodi attestati anche nel repertorio dei folktales, non aveva altro
strumento che le proprie conoscenze e il monumentale commento di
Bolte e Polivka alle fiabe dei fratelli Grimm®, oggi la ricerca di risonan-
ze, convergenze e parallelismi tra testimonianze antiche e moderne puo
giovarsi di cataloghi sempre piti numerosi e accurati, come I'imprescin-
dibile e gia citato Motif-Index di Thompson o I'indice mondiale delle tra-
me dei folktales di Aarne, Thompson e Uther (2024). A partire dagli anni
Duemila, le indagini di questo tipo sono state rilanciate dai lavori di
William Hansen e di Graham Anderson®, ma sono ben lungi dall’essere
terminate: sia in generale, sia in rapporto alle Storie di Erodoto.

Sempre le solite storie. Incesti e stupri nella mitologia

Tornando dunque a Storie II, 131, I'affermazione di Lloyd “il moti-
vo dell’incesto ricorre ampiamente nel folklore”, valida su di un piano
generale, richiede precisazioni quando si viene al caso specifico della
figlia di Micerino.



Rappresentazioni della violenza incestuosa 43

Uno sguardo al Motif-Index citato da Lloyd mostra che in tale gi-
gantesco catalogo manca una voce dedicata ai casi di stupro di una
figlia da parte del padre. Ovviamente, tale assenza non implica che
una simile situazione non si presenti mai nel vastissimo repertorio della
fiaba di tradizione popolare. Ma tale lacuna puo indicare, come pare,
che quella delle figlie stuprate dai padri sia una casistica minoritaria
nel folklore, contrariamente a quanto l'affermazione di Lloyd potreb-
be far pensare. Esiste nel Motif-Index il motivo T471 Rape, cosi come il
motivo T411 Father-daughter incest (espressamente citato nell’edizione
UTET delle Storie*’); manca, pero, una voce che combini queste due*’.
Del resto, I'una non presuppone l'altra, poiché non tutti gli stupri sono
incestuosi né la violenza & di per sé necessaria all’incesto.

Poco rappresentato nel folklore, il motivo della figlia stuprata dal
padre presenta in antico riverberi mitologici e anche romanzeschi®?,
che varrebbe la pena approfondire in rapporto al passo analizzato, ma
che non vi & spazio per sviluppare qui®. L'esempio mitologico per certi
aspetti pitt prossimo alla storia della figlia di Micerino si trova forse
nella saga degli Atridi, in cui Pelopia viene stuprata dal padre Tieste in
seguito ad un oracolo secondo il quale un eventuale figlio da loro ge-
nerato avrebbe ucciso Atreo, fratello di Tieste e suo rivale nella contesa
per il trono di Micene*. La profezia effettivamente si realizza e, nel mo-
mento in cui il figlio apprende di essere il frutto di un incesto, Pelopia si
suicida. In rapporto a Erodoto, Storie II, 131 puo risultare significativo
che Atreo, dopo aver fatto uccidere i figli di Tieste e averglieli dati in
pasto a sua insaputa, gliene avesse mostrato le estremita, ossia testa e
arti. Sicché, il tema della mutilazione si accompagna, pur precedendolo
nella narrazione, a quello dello stupro. Si puo ricordare che anche nel
paragrafo Erodoto, Storie II, 133 il faraone Micerino riceve una predi-
zione di morte da un oracolo®. Inoltre, secondo il racconto di Apollo-
doro, Epitome 11, 10-11, la contesa tra Atreo e Tieste comprendeva anche
un’agnella d’oro, il cui possesso avrebbe garantito il diritto alla regalita
su Micene. Questi dettagli mostrano come i motivi dello stupro della
figlia ad opera del padre e il suo suicidio, unitamente alle mutilazioni
inflitte a determinati personaggi e alla comparsa di un misterioso ani-
male d’oro, si accompagnano e si ripropongono in combinazioni calei-
doscopiche all’interno di intrecci mitici diversi. Al di la di tali analogie
puntiformi, pero, non sembra emergere una stretta somiglianza d’in-



44 RomANIA ORIENTALE

sieme tra le vicende della figlia di Micerino e quelle di Pelopia. Come
neanche — e questo forse € ancora piu interessante — dissomiglianze tali
per cui la storia della figlia di Micerino sia mai stata segnalata come
particolarmente inusitata. In effetti, guardata sul grande sfondo della
mitologia, dove le storie di incesto si contano a bizzeffe, essa risalta
poco. Osservata su uno sfondo diverso, potrebbe invece riservare delle
sorprese.

La fiaba come contesto: cosa tiene insieme incesto,
simulacro animale e mani tagliate?

Al netto di queste precisazioni, quello che puo invece essere in-
dicato a buon diritto come uno stereotipo narrativo ad elevatissima
diffusione nel folklore favolistico e il motivo indicizzato come T411.1
Lecherous father, comprendente i casi in cui un padre snaturato vorreb-
be sposare la propria figlia. Il che, pero, non implica che I'incesto abbia
effettivamente luogo. Anzi. Negli intrecci folklorici in cui compare il
motivo del padre voglioso, generalmente in posizione esordiale, I'in-
cesto non si concretizza praticamente mai. Le nozze con il padre co-
stituiscono un’aborrita minaccia che determina la fuga dell’eroina e le
peripezie successive, ma che resta solamente paventata. Cosi avviene,
per esempio, negli intrecci del tipo 510B Peau d’Asne e del tipo 706 The
Maiden without Hands della classificazione internazionale degli intrecci
fiabistici di Aarne, Thompson e Uther, ovvero quelli a cui, secondo il
Motif-Index, il motivo del padre voglioso si associa con maggiore re-
golarita. Due tipi che, pur non contigui nella classificazione, appaiono
abbastanza simili tra loro.

Gia attestata nel sedicesimo racconto del Pentamerone di Basile*, la
storia di Pelle d’Asino € familiare ai lettori moderni almeno nella celebre
versione di Perrault”. Una regina in punto di morte si fa promettere dal
re di non prendere moglie se non con una donna piu bella di lei. Dato
che l'unica a soddisfare tale condizione & proprio la figlia, costei, con-
sigliata dalla madrina, chiede in dote tre abiti irrealizzabili, che pero il
padre e sempre in grado di fornirle. Chiede infine la pelle di un asino
magico che il re tiene rinchiuso nei sotterranei e che, al posto degli
escrementi, ogni giorno produce delle monete d’oro, essendo certa che



Rappresentazioni della violenza incestuosa 45

tale dono le sarebbe stato negato, dandole motivo per rifiutare le noz-
ze. Quando invece il padre le fa recapitare la pelle dell’asino magico,
la principessa la indossa e fugge dal castello, mentre un baule con i
suoi tre abiti la segue per incantesimo viaggiando sottoterra. Il segui-
to e noto: il periodo di servitli nel porcile, le occasioni di festa in cui
la fanciulla attira 'attenzione del principe indossando i vestiti magici,
I'innamoramento, il riconoscimento e le nozze finali.

Oltre al fatto che sia le eroine del tipo Pelle d’Asino sia la figlia di
Micerino si oppongono al desiderio incestuoso del padre, € interessan-
te che in molte varianti del tipo 510B la fuga sia realizzata con mezzi
diversi dalla pelle animale. Nella versione di Basile, la principessa si
trasforma interamente in orsa. In due racconti francesi documentati
in epoca pressoché coeva e abbastanza simili tra loro, Le beeuf d’or di
Paul Sébillot (1881) e Le toreau d’or di Emmauel Cosquin (1886)*, la
protagonista chiede in dono prima due vestiti irrealizzabili e poi un
bue (oppure un toro) dorato, cavo allinterno, nel quale si nasconde per
scappare, arrivando alla corte del principe che poi sposera. Tale ogget-
to ricorda da vicino la vacca dorata delle Storie di Erodoto, mostrando
come il motivo dell’incesto possa accompagnarsi al motivo del simu-
lacro animale. Nel Motif-Index, la voce K1341 Entrance to woman’s room
in hollow artificial animal presuppone tra I'altro una netta distinzione di
genere, implicando che l'hollow artificial animal serva ad un personag-
gio maschile per entrare nella camera di un personaggio femminile. I
due racconti di Sébillot e di Cosquin, invece, attestano chiaramente che
nel folklore avviene anche il contrario.

Una lettura proppiana potrebbe enfatizzare come il simulacro ani-
male servisse, in queste fiabe, a realizzare la funzione del “trasferimen-
to”, che nella prospettiva del grande folklorista alluderebbe all'imma-
gine del viaggio del defunto verso l'aldila®*. Tale pista, pero, risulta
poco aderente alla narrazione di Storie II, 131, dove la vacca dorata non
svolge la funzione fiabesca del traghetto che conduce all’altro mondo.
Ben pitt crudamente, la figlia di Micerino, anziché nascondersi nel si-
mulacro e fuggire, muore suicida dopo un’esperienza abominevole e
viene sepolta nel suo interno.

Passando al tipo ATU 706 The Maiden Without Hands, che possiede
importanti insorgenze letterarie medievali, tra cui il poema La Mane-
kine di Philippe de Remi®, la protagonista insidiata dal padre viene



46 RomANIA ORIENTALE

invece mutilata delle mani perché rifiuta di sposare il padre, oppure si
automutila per evitare il matrimonio incestuoso. Viene cacciata o fugge
nella foresta, dove incontra un principe che decide di sposarla malgra-
do la sua menomazione. Dopo il matrimonio e la nascita dei figli viene
nuovamente bandita a causa delle invidie della famiglia reale, ma du-
rante questo secondo periodo liminare i suoi arti ricrescono grazie ad
un evento soprannaturale. Segue I"happy end.

Il motivo dell'amputazione delle mani compare dunque sia nella
storia della figlia di Micerino sia nei racconti del tipo 706, con la diffe-
renza che, mentre in questi ultimi viene mutilata I'eroina principale, in
Erodoto le mani vengono tagliate alle concubine del faraone, colpevoli
di aver avallato I'incesto®'.

Per completare il quadro, si pud aggiungere che alcuni folktales
del tipo della fanciulla con le mani tagliate, che si aprono con il tema
dellincesto, combinano il motivo della fuga con la pelle animale con
quello della mutilazione delle mani. Ne € esempio una fiaba romena™
pubblicata da Petre Ispirescu nel 1883 con il titolo Impiratul cel fird de
lege [11 re senza legge]®, qui riportata nella sintesi che ne offre il pode-
roso studio Basmele Romdne [Fiabe Romene] di Lazar Sdineanu:

Un re, alla morte della regina, decise di prendere in sposa la propria
figlia. Lei chiese tre giorni per pensarci, poi una pelle d’orso, poi un’altra
pausa di tre giorni. Si mise d’accordo con una giovane serva per fuggire
avvolta con quella pelle. Ma il re la scopri e ordino di tagliarle le mani
per la sua disobbedienza. Ormai monca e deforme, a mezzanotte si vesti
con la pelle d’orso e, fuggendo di casa, capito nel giardino di un altro re.
Poiché mangiava i frutti degli alberi del giardino, i servi del re si misero
in agguato per catturare il ladro. Vedendo I’orso, lo bersagliarono di
frecce. Credendolo morto, lo afferrarono per scuoiarlo ma rimasero
impietriti trovando al suo interno una fanciulla con le mani mozzate. La
portarono dal principe che, come la vide, si innamoro di lei e la prese
in moglie [...]%.

Questa minima rassegna dei tipi fiabeschi internazionali 510B e 706
mostra come i motivi della passione incestuosa, della mutilazione delle
mani e del simulacro animale, riconoscibili nei paragrafi di Erodoto,
Storie 11, 129-132, risultano integrabili, con le dovute precisazioni, nel
repertorio delle fiabe di tradizione popolare, all'interno del quale tro-
vano un forte legame contestuale.



Rappresentazioni della violenza incestuosa 47

Tornare a Erodoto, tornare al folklore

Pur puntando nella direzione di una compromissione piti che pun-
tiforme tra lo specimen esaminato e la dimensione del racconto popola-
re, affermare che certi nuclei narrativi di Erodoto, Storie I, 131 risulta-
no consistenti con determinati snodi, temi e motivi tipici del repertorio
della narrativa popolare non significa averne incontrovertibilmente ac-
clarato 'origine “folklorica”. La questione teorica in gioco € molto piu
complessa: alla luce delle discussioni svolte sopra, pero, dovrebbero
risultare chiare le ragioni in base alle quali il rilevamento di paralleli
fiabeschi per un testo antico permette di ipotizzare, e non di accertare,
che un certo autore abbia rielaborato storie preesistenti, forse simili ai
comparanda folklorici di volta in volta individuati.

L’impossibilita di una simile conferma, oltre che dalle ragioni teori-
che esposte sopra, si accompagna anche alle numerose differenze che si
possono individuare tra la storia della figlia di Micerino, da un lato, e la
costellazione fiabesca di Pelle d’Asino e della Fanciulla dalle Mani Tagliate
dall'altro: le quali, proprio se tenute accuratamente separate, offrono il
meglio dal loro confronto. Tra le principali dissomiglianze (cioe, elementi
di scarto all'interno della somiglianza), se ne individuano quattro, ciascu-
na delle quali puo essere considerata sintomatica di determinate specifi-
cita culturali che si evidenziano nella narrazione erodotea:

a) Lo stupro. Nelle Storie, lo stupro della principessa ha effettivamente
luogo, mentre nei folktales, di norma, esso non si realizza mai. A tale
riguardo, precedenti studi sulla violenza in Erodoto® o nel mondo
antico in generale hanno rilevato una stretta connessione tra stupro
e dispotismo, aprendo la strada a considerazioni sicuramente molto
remunerative. Quanto alla fiaba, invece, si puo ribadire che il mo-
tivo della figlia non soltanto concupita, ma effettivamente stuprata
dal padre rimane largamente estraneo al repertorio tradizionale. Il
tema piu generale dell’incesto rimane comunque al fondo sia della
storia della figlia di Micerino, sia dei paralleli fiabeschi individuati.

b) Il suicidio. Riflessioni simili possono valere anche per il secondo
punto di scarto, ossia la morte autoinflitta della protagonista: nei
paralleli fiabeschi considerati, il suicidio non € mai un’opzione. Il
fatto che in Storie 11, 131 la figlia di Micerino si dia la morte, oltre-
tutto mediante impiccagione, certamente non € un casuale, tanto



48

d)

RomANIA ORIENTALE

che secondo Fabio Mora tale dettaglio concorrerebbe ad ancorare il
racconto in seno alla cultura greca®. Dissomiglianze di tale natura
possono rientrare nel quadro di un piti ampio confronto tra le testi-
monianze letterarie della cultura antica e I'universo delle fiabe, che
qui e stato soltanto accennato ma che si presta ad essere ulterior-
mente sviluppato (vedi infra).

Le mani tagliate. Rimanendo nell'ambito delle rappresentazioni
della violenza, si rileva che negli intrecci fiabeschi del tipo 706 The
Maiden Without Hands & la protagonista a subire la mutilazione;
mentre in Erodoto, Storie II, 131 non ¢ la figlia del re ma sono invece
le ancelle ad avere le mani mozzate. Si tratta inoltre del dettaglio a
partire dal quale il narratore erodoteo, razionalizzando, rifiuta il
racconto udito in rapporto alle statue viste.

Il simulacro animale. La presente analisi ha messo in luce, abba-
stanza sorprendentemente, che il simulacro animale della storia
della figlia di Micerino si ritrova in forme praticamente identiche
all’interno della varieta tipologica delle fiabe del tipo 510B, in cui
la statua lignea di una vacca dorata ¢ uno dei possibili espedienti
(sebbene non maggioritario) attraverso cui la protagonista realizza
la sua fuga dalle aborrite nozze col padre. In questo caso, la disso-
miglianza riguarda la funzione dell’oggetto strano. Nella fiaba, il
simulacro animale serve ad attuare il trasferimento, che in una let-
tura proppiana allude ad un viaggio all’altro mondo, ad una morte
simbolica. Per la figlia di Micerino, invece, la cui morte e presentata
come reale, il simulacro diventa veramente un sepolcro (per quan-
to si potrebbe osservare che la vacca veniva portata in processione
in occasione di festivita particolari), lasciando aperti i problemi di
quali siano il suo ruolo e la sua collocazione all'interno del rispet-
tivo contesto culturale: problemi che, dai commenti oggi esistenti,
appaiono ancora irrisolti.

La presente analisi non ha fatto altro che riprendere, ridiscutere

e sviluppare ipotesi gia avanzate da altri studiosi, i quali riteneva-
no, in primo luogo, che la genesi della storia della figlia di Micerino
fosse connessa all’esigenza di spiegare le caratteristiche di un mo-
numento (Lloyd, Luraghi); e, in secondo luogo, che anche cio che
chiamiamo “folklore” potesse aver giocato un ruolo in tale processo



Rappresentazioni della violenza incestuosa 49

(Lloyd). Ovviamente, cio non esclude in alcun modo ipotesi di lavo-
ro alternative. Si potra continuare a cercare I'origine di questa storia
nella mitologia, nei riti, nella cultura e nell’archeologia egizia, e pro-
babilmente converrebbe farlo. Ma qui le mie conoscenze si fermano.

Rimanendo sul piano della narrazione, e seguendo la pista del
folklore, a partire dalla suggestione di Lloyd della Monument-novelle,
avallata da Luraghi quando introduce il termine iconatrophy, si & cer-
cato di precisare per quali strade il motivo delle mani tagliate, posto
in relazione ad un monumento, possa aver trascinato dietro a sé anche
il tema dell’incesto, che altrimenti — Erodoto e il primo a notarlo - ri-
sulta gratuito e accessorio, al punto che la prima versione del racconto
(Storie 11, 129.3-130) non lo richiede. Tale messa a fuoco ha permesso di
ribadire che, nell’'universo della fiaba, uno stretto reticolo di relazioni
unisce non solo i temi della mano mozza e dell’incesto, ma anche quel-
lo del simulacro animale. Su questa base, diviene possibile evidenziare,
come elemento di novita, che il legame tra I'incesto, la mutilazione e il
simulacro animale e antico almeno quanto le Storie. Infatti, anche senza
ipotizzare che Erodoto avesse ascoltato una storia simile a quella della
fanciulla senza mani o a quella di Pelle d’Asino, il comune affioramen-
to all’interno delle Storie dei motivi fondamentali della mutilazione,
dell’incesto e del simulacro animale, situati proprio in questa precisa
costellazione, si registra come un dato evidente, con ogni probabili-
ta non casuale e significativo, che dovrebbe fare riflettere sulla natura
profonda dei materiali narrativi coinvolti e sull’ancor pitt complessa
questione del loro possibile significato.

A questo punto, chi volesse mantenere una linea strettamente scet-
tica sulle implicazioni folkloriche del racconto della figlia di Miceri-
no forse contestera l'ipotesi che il dettaglio delle statue senza mani,
quello che suscita la reazione razionalizzante di Erodoto, sia davvero
I'elemento che retrogenera il racconto, come ipotizzato da Lloyd. Ef-
fettivamente, si tratta di un’ipotesi di lavoro, che non e certamente
"unica possibile e che non vi e modo di dimostrare con prove positive.
Tuttavia, situandosi nella sezione delle Storie in cui sono narrate le vi-
cende dei faraoni costruttori delle piramidi, non pare implausibile che
la storia della figlia di Micerino fosse intesa a spiegare le origini di un
monumento. Forse, anzi, la proposizione di Lloyd secondo cui “questo
racconto sconveniente nacque probabilmente come Monument-novelle,



50 RomANIA ORIENTALE

per spiegare l'assenza di mani dalle statue” puo essere precisata, per-
ché il testo di Erodoto riporta: “A proposito della vacca e delle statue
colossali, alcuni raccontano questa storia” (Storie II, 131.1), suggeren-
do che il nocciolo del racconto sia da individuare proprio nella vacca
dorata, piti che nelle statue prive di mani. Spingendo fino alle estreme
conseguenze l'idea che la storia della figlia di Micerino fosse intesa a
spiegare la particolarita di un certo monumento, sorge spontaneo il
collegamento con il complesso tematico, assai diffuso e ben noto agli
studiosi, del “sacrificio di costruzione”, che puo prestarsi a fornire un
quadro in cui situare la morte della protagonista e le sue ragioni. Tra
le molte letture possibili di tale macrotema, si puo ricordare quella di
Mircea Eliade, che ne ha fatto uno dei propri cavalli di battaglia, ricol-
legandolo nientemeno che al mito cosmogonico (che, come si sa, in nu-
merose culture va di pari passo con il tema dell’incesto). Scrive Eliade:

Per durare, una costruzione — casa, opera tecnica, ma anche opera
spirituale — deve essere animata, cioe ricevere nello stesso tempo una
vita e un‘anima. Il “transfert” dell’anima e possibile solo per mezzo di un
sacrificio; in altri termini con una morte violenta. Si puo anche dire che la
vittima prosegue la sua esistenza dopo la morte, non piti nel suo corpo
fisico, ma nel nuovo corpo - la costruzione — che essa ha “animato” con
la sua immolazione; si puo perfino parlare di un “corpo architettonico”
sostituito al corpo carnale. [...] Il modello esemplare di tutte queste
forme di sacrificio € molto verosimilmente un mito cosmogonico [...]J%.

Pur con tutte le dovute cautele con cui l'interpretazione di Eliade
va maneggiata, I'idea che il racconto della figlia di Micerino, mitologia
o storia sacra che sia, possa essere ricollegata ad un complesso mitico-
rituale ancestrale attinente ai riti di fondazione di un edificio o di un
oggetto sacro, sembra troppo suggestionante per non essere evocata in
rapporto a questo passo erodoteo. Meritano anche di essere menziona-
te alcune precisazioni di Carlo Dona relative alla vittima tipica di un
«sacrificio di fondazione», nonché al suo senso complessivo:

I sacrifici di fondazione utilizzano di preferenza [...] giovani donne,
o bambini, spesso molto piccoli, [...], e [...] solo di rado presentano
l'effusione cruenta. Le vittime vengono soffocate o murate vive [...]. Con
buona pace di Eliade (che di queste cose se ne intendeva sicuramente,
ma aveva anche lui un buon numero di idee fisse), a me sembra che
queste vittime non vengano sepolte nella terra che rifiuta la costruzione
né per dare un’anima all’edificio né, tantomeno, per ripetere il sacrificio



Rappresentazioni della violenza incestuosa 51

del gigante primordiale, quanto, piuttosto, proprio per radicare sotto
terra — vale a dire nel mondo della morte —1’opera dell'uomo®.

La figlia di Micerino corrisponde all'identikit della vittima sacrifi-
cale: & una giovane donna, la cui morte avviene per impiccagione e il
cui corpo viene introdotto all’interno di un simulacro animale. E forse
non e un dettaglio quello che Erodoto testualmente scrive, quando ci
informa che “Questa vacca di legno non fu sepolta sottoterra” (Storie I,
130.1), essendo situata in un edificio sacro, in un tempio.

In conclusione, pare difficile sostenere che Erodoto rifiuti in blocco
la storia dell'incesto, dello stupro e del suicidio della figlia di Miceri-
no proprio in quanto “folklorica” — o riconoscendovi la distorsione di
un racconto che potremmo chiamare “folklorico”. Sembra invece ve-
rosimile che nella complessa stratificazione delle Storie, pur in forme
appiattite, probabilmente non ben comprese né da Erodoto né dai dai
suoi anonimi informatori, siano rimasti incastonati dei fossili narrativi
mitico-simbolici di ascendenza remotissima, che sottostanno alla mito-
logia, ai riti e alle storie sacre piu antichi, e che si riconoscono anche nei
folktales tramandati e raccontati a viva voce fin quasi alle soglie della
contemporaneita. Il vivere insieme e il migrare insieme di certi motivi
narrativi, che sono ben piu antichi e resistenti delle storie di cui fanno
parte, va di pari passo alla storia dell'umanita, per quanto le vie da loro
percorse rimangano in gran parte celate ai nostri occhi. Il loro affiorare
insieme e spesso il solo filo che possiamo seguire, nel labirinto delle
storie.



52

RomANIA ORIENTALE

Erodoto, Storiell, 99.1. Testo e traduzione per il secondo libro delle Storie sono
sempre ricavati da Erodoto, Le storie, Volume II Libro I L’Egitto, introduzione,
testo e commento a cura di Alan B. Lloyd, traduzione di Augusto Fraschetti,
Fondazione Lorenzo Valla, Arnoldo Mondadori Editore, Roma-Milano
1989. Per necessita di spazio, e non essendo questo articolo concepito per
un pubblico di soli classicisti, il testo greco non sara citato estesamente, ma
solo laddove risulta strettamente essenziale all'argomentazione. Esso viene
traslitterato nei casi in cui tale prassi e invalsa in studi precedenti, citati in
bibliografia. In questa prima nota sono ringraziati Dan Octavian Cepraga,
Davide Susanetti e Carlo Dona per le riflessioni scambiate a proposito di
questo scritto.

Cfr. Erodoto, Le storie..., pp. XVII-XXI; Arnaldo Momigliano, Le radici
classiche della storiografia moderna, Sansoni, Firenze 1992 (ed. orig. 1990), p.
42; Henry R. Immerwahr, Storiografia, in La letteratura greca della Cambridge
University, 2 voll., Mondadori, Milano 1990 (ed. or. 1985), vol. II, pp. 3-92:
pp. 7-8; Rosaria Vignolo Munson, Introduction, in Herodotus: Volume 1.
Herodotus and the Narrative of the Past, edited by Rosaria Vignolo Munson,
Oxford University Press, Oxford 2013, pp. 1-28: p. 15; Nino Luraghi, Meta-
historie: Method and genre in the Histories, in The Cambridge Companion to
Herodotus, edited by Carolyn Dewald and John Marincola, Cambridge
University Press, Cambridge 2006, pp. 76-91: p. 77.

L’espressione “duplice tradizione” riferita a questo passo erodoteo e di
Fabio Mora, Religione e religioni nelle Storie di Erodoto, Jaca Book, Milano
1986, p. 107. Cfr. Ian S. Moyer, s.v. Mycerinus in The Herodotus Encyclopedia,
3 voll,, ed. Christopher Baron, Wiley-Blackwell, Hoboken NJ, 2021, vol. II,
p- 944.

Erodoto, Storie 11, 129.3-130.

Cfr. Fabio Mora, Religione e religioni..., p. 108, nota 15.

Cfr. Erodoto, Storie (Libri I-1I), introduzione di Filippo Cassola, traduzione
di Augusta Izzo D’ Accinni, premessa al testo e note di Daniela Fausti, BUR,
Milano 2016, p. 471, nota 217.

Cosi il commento di Lloyd: “Alla base di questa descrizione ¢’¢ un’immagine
di culto consistente in una statua di legno ricoperta d’oro e cava all'interno,
che raffigurava la dea Iside in forma di vacca e conteneva all'interno la
mummia senza testa di suo marito Osiride. Immagini di questo tipo erano
usate nei rituali della festa di Osiride di Khoiak [...]. Il motivo per cui tale
immagine sia stata messa in relazione specificamente con Micerino non ¢
chiaro”, in Erodoto, Le storie..., p. 348. La dea Hator, stranamente, sembra
poco nominata nei commenti e negli studi consultati.

Cfr. il datato commento di Walter W. How, Joseph Wells, A commentary
on Herodotus with introduction and appendixes, 2 voll., Clarendon press,
Oxford 1912, vol. I, p. 231: “The Egyptians never represented women in
statues quite nacked; but the linen fabrics were so fine and clinging as to be



Rappresentazioni della violenza incestuosa 53

10
11

12

13

14

15

16

17

18

19

20

transparent”. Cfr. Le Storie di Erodoto, a cura di Aristide Colonna e Fiorenza
Bevilacqua, Volume primo, Libri I-IV, UTET, Torino 1996, p. 418, ad locum.
Cfr. Ian S. Moyer, Mycerinus..., “Herodotus also reports a variant of the
story [...]"”. Altri casi in cui Erodoto offre pil1 versioni di un medesimo
avvenimento sono citati da Arnaldo Momigliano, Le radici classiche..., pp.
41-42 (Storie 111, 122 e V, 44-45).

Erodoto, Storie 11, 131.

Vedi supra (nota 7) la citazione dal commento di Lloyd.

Cfr. Walter W. How-Joseph Wells, A commentary on Herodotus..., p. 231:
“The pyramid-builders had nothing to do with Sais, and H. has wrongly
introduced them into a rite which clearly was connected with the story of
Osiris [...]".

Mark Golden, s.v. Incest, in The Oxford Classical Dictionary, ed. By Simon
Hornblower and Antony Spawforth, Oxford University Press, Oxford 2012,
p- 731: “no general word for incest is found before the Byzantine period”.
Niki Karapanagioti, s.v. Rape, in The Herodotus Encyclopedia..., vol. III, pp.
1202-1203: “Thereisno Greek term, used in Herodotus’ Histories or elsewhere
in Greek literature, which corresponds to the English word “rape” (non-
consensual intercourse)”, p. 1202. Un contributo attento al confronto tra le
rappresentazioni dello stupro in Erodoto e la contemporaneita si trova in
Peter Walcot, Herodotus on Rape, in Arethusa, X1, 1978, pp. 137-147.

Natasha Bershadsky, s.v. Suicide, in The Herodotus Encyclopedia..., vol.
III, pp. 1381-1382: “Ancient Greek lacks a single word for the concept of
“suicide”, p. 1382.

Un’opinione diversa in Thomas Harrison, Herodotus and the Ancient Greek
idea of rape, in Rape in Antiquity..., pp. 185-208: “Herodotus finds at least
some parts of this story to be nonsense — the hands, he asserts, had simply
dropped from the statues through wear and tear — but, whether or not
he considers the story of the girl’s suicide to be true, he at any rate find
nothing psychologically implausible in the behaviour of Mycerinus” wife
or daughter; there is no suggestion that either of them have over-reacted”,
p- 189. Tale argomento, tuttavia, mi sembra almeno in parte basato sul
silenzio.

Nino Luraghi, Meta-historie..., p. 83: “the analogy between Herodotean
akoe statements and modern historical source reference is misleading in too
many ways”.

Ivi, p. 79: “Herodotean akoé does not necessarily guarantee the truth of the
statement involved”.

Ivi, p. 83: “Most conspicuously, the Herodotean narrator very often uses
such statements to distance himself from a particular piece of information
or from a story, not to lend it credibility by pointing to genuiness”.
Carolyn Dewald, I didn't give my own genealogy, in Brill’s Companion to
Herodotus, edited by Egbert J. Bakker-Irene J.F. De Jong-Hans Van Wees,



54

21

22

23

24

25

26

27

RomANIA ORIENTALE

Brill, Leiden, Boston, Koln 2002, pp. 267-289: “Sometimes opsis and
interview are used together to destroy an inadequate set of previous
assumptions, without themselves generating a correct answer in its place
(2.131, 2.143)” (p. 279); Aldo Corcella, Herodotus and Analogy, in Herodotus:
Volume 2. Herodotus and the World, edited by Rosaria Vignolo Munson,
Oxford University Press, Oxford 2013, pp. 44-77: “In at least one case,
opsis allows him [Herodotus] to refute a logos: at II, 131 he reports that,
according to the Egyptians, the maids of the daughter of Mycerinus had
their hands cut off, and were in fact depicted without hands in the statues
of the princess’s burial monument. But Herodotus observes: ‘But in saying
so they speak rubbish, in my opinion, especially about the hands of the
statues: for in fact we have seen that it is from the effect of time that they have
lost their hands, which were visible even in my time at their feet” (p. 47, ma
si veda anche p. 83 sempre in rapporto al passo considerato).

Cfr. Walter W. How-Joseph Wells, A Commentary on Herodotus...: “The
chapter is interesting as a specimen of H.’s attempts at criticism; the
Egyptian wood statues, being made in pieces, like dolls, were particularly
liable to lose their forearms”, p. 231.

“Tadta O& Aéyovot pAUNEEOVTES, WG £Yw dOKEW, Th Te AAAX Kotl OT) Kkt T
TEQL TAG XEI0AG TV KoAooowv”, Storie 11, 131,3.

Fabio Mora, Religione e religioni..., p. 108 nota 15 commenta: “Il rifiuto della
seconda versione della storia potrebbe essere ecataico, data l'insistenza del
Milesio sul modo in cui sorgono versioni deformate di un racconto”, con
riferimento a Giuseppe Nenci, La storiografia preerodotea, in Critica storica, VI,
1967, pp. 1-22, che alle pp. 20-21 si sofferma a commentare la celebre ooaryic
“Ecateo di Mileto cosi racconta. Queste cose scrivo come a me pare siano vere.
Infattiiracconti dei Greci sono molteplici e ridicoli, cosi come mi si presentano”.
Cfr.Ian S. Moyer, Mycerinus...: “The origin of these stories is uncertain, but
they certainly show the extent to which Herodotus structured his account
of Egypt around the monuments and material remains he saw”.

Cfr. Nino Luraghi, Meta-historié..., p. 78: “Herodotus is here addressing a
characteristic phenomenon of oral tradition, called iconatrophy, whereby
a monument becomes the focus of stories that explain its features, with
a rather loose connection to the real circumstances of its construction”.
Luraghi riprende il termine da Jan Vansina, Oral Tradition as History, James
Currey, London 1985, p. 10.

Erodoto, Storie II..., p. 349. Il riferimento ¢ a Stith Thompson, Motif-Index
of Folk Literature: a classification of narrative elements in folktales, ballades,
myths, fables, mediaeval romances, exempla, fabliaux, jest-books and local legends,
revised and enlarged edition by S. Thompson, 6 voll., Indiana University
Press, Bloomington 1955-1958 (prima edizione 1932-1936).

Nino Luraghi, Le storie prima delle Storie, in Erodoto e il modello erodoteo:
formazione e trasmissione delle tradizioni storiche in Grecia, a cura di Maurizio



Rappresentazioni della violenza incestuosa 55

28

29

30

31

32

33
34

35

36

37

38

Giangiulio, Dipartimento di scienze filologiche e storiche, Trento, 2005, pp.
61-90: p. 74.

Cfr. Nino Luraghi, Le storie prima delle Storie..., p. 73.

Cfr. Henry R. Immerwahr, Historiography..., p. 439: “Cicero while calling
him [Herodotus] the «father of history» says in the same sentence that in his
work are contained innumerabiles fabulae (De legibus 1.1.5)”.

Maurizio Bettini, Testo letterario e testo folclorico, in Lo spazio letterario di Roma
antica, a cura di Guglielmo Cavallo-Paolo Fedeli-Andrea Giardina, Salerno
Editrice, Roma 1989, vol. I, pp. 63-77: p. 65.

Cfr. Maurizio Bettini, Testo letterario e testo folclorico..., pp. 71-72; cfr. pero
anche Carlo Dona, La «Ponzela Gaia» e le forme medievali di AT 401, in La
fiaba e altri frammenti di narrazione popolare, Convegno internazionale di
studio sulla narrazione popolare, Padova 1-2 aprile 2004, a cura di Luciano
Morbiato, Olschki, Firenze 2006, pp. 1-21: pp. 9-10.

Vedi le fondamentali riflessioni metodologiche di Tommaso Braccini, Lupus
in fabula. Fiabe, leggende e barzellette in Grecia e a Roma, Carocci, Roma 2018,
p- 199: “Pasquali sottolineava come, probabilmente, molte delle allusioni
letterarie contenute in Virgilio, Orazio e altri grandi autori fossero destinate
a sfuggirci, per la perdita delle opere cui erano riferite. Lo stesso vale per le
allusioni ai folktales, ma con una differenza: pur con tutta la prudenza del
caso, la comparazione e il confronto con la narrativa tradizionale attestata
nelle epoche successive possono gettare qualche raggio di luce su questa
dimensione altrimenti ‘invisibile”.

Nino Luraghi, Le storie prima delle Storie..., p. 74.

Si rimanda a William Hansen, Ariadne’s Thread. A Guide to International
Tales found in Classical Literature, Cornell University Press, Ithaca and
London 2002, pp. 357-370, e alla bibliografia citata; Hans-Jorg Uther, The
types of international folktales: a classification and bibliography: Revised and
Supplemented Edition, 3 voll., The Kalevala Society Foundation, Helsinki
2024 (prima edizione 2004), vol. I, pp. 620-621 (Tipo 950 Rhampsinitus)
Storie erodotee che riecheggiano trame di racconti folklorici sono citate in
Nino Luraghi, Le storie prima delle Storie..., pp. 78-83.

Wolf Aly, Volksmiirchen, Sage und Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen,
Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1961 (ed. or. 1921).

Oswyn Murray, Herodotus and oral history, in The Historian’s Craft in the
Age of Herodotus, ed. by, Nino Luraghi, Oxford University Press, Oxford
2001, pp. 16-44. Si veda anche Oswyn Murray, Herodotus and Oral History
Reconsidered, in The Historian’s Craft..., pp. 314-325, e James Allan Stewart
Evans, Oral Tradition in Herodotus, in Herodotus: Volume 1. Herodotus and the
Narrative of the Past..., pp. 113-123.

Johannes Bolte-Georg Polivka, Anmerkungen zu den Kinder- und Hausmdrchen
der Briider Grimm, 5 voll., Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung, Leipzig
1913-1932.



56

39

40

41

42

43

44

45

46

47

48

49

RomANIA ORIENTALE

In particolare William Hansen, Ariadne’s Thread...; 1d., The Book of Greek and
Roman Folktales, Legends, and Myths, Princeton University Press, Princeton
2017; Graham Anderson, Fairytale in the Ancient World, Routledge, London-
New York 2000; Id., Greek and Roman Folklore: A Handbook, Greenwood
Press, Westport (CT)-London 2006, e altre opere dei medesimi studiosi.
Cfr. Le Storie di Erodoto..., a cura di Aristide Colonna e Fiorenza Bevilacqua,
p- 419, nota ad locum.

“Ogni lettore di fiabe, infatti, sa benissimo che effettivamente esistono
degli stereotipi narrativi minimali e fissi che possiamo definire motivi: ad
esempio, «il padre concupisce la figlia» € un motivo favolistico, perché
compare nel corpus delle fiabe, mentre «la madre concupisce il figlio» o «la
figlia concupisce il padre» sono motivi drammatici o mitici ma non sono
motivi favolistici, perché non si trovano attestati nella tradizione” cfr. Carlo
Dona, Viadimir Propp e la morfologia della fiaba, in Omaggio a Gianfranco Folena,
3 voll., Editoriale Programma, Padova 1993, vol. III, pp. 2103-2125: p. 2110.
Il motivo compare, per esempio, nella Storia di Apollonio re di Tiro, a cura
di Giulio Vannini, Fondazione Lorenzo Valla/Mondadori, Milano 2018,
paragrafo 1.

Malgrado il titolo promettente, il volume Rape in Antiquity, edited by
Susan Deacy and Karen F. Pierce, Duckworth, London 2002 non risulta
esauriente per un lettore interessato alla categoria delle figlie stuprate dai
padri. Igino, Fabulae 253 (qui considerate nell’edizione Igino, Miti, a cura di
Giulio Guidorizzi, Adelphi, Milano, 2000) elencando le donne incestuose
della mitologia, ne nomina diverse che, almeno secondo alcune versioni dei
racconti che le riguardano, vennero stuprate dai rispettivi padri: “Pelopia
[giacque] col padre Tieste. Arpalice col padre Climeno. Ippodamia col
padre Enomao. Procri col padre Eretteo, da cui nacque Aglauro. Nittimene
col padre Epopeo, re di Lesbo. Menefrone in Arcadia con la figlia Cillene e
la madre Bliade”, p. 146.

Vedi Igino, Fabulae 87-88, 243 e Apollodoro, Epitome II, 13-14 (Apollodoro,
I miti greci (Biblioteca), a cura di Paolo Scarpi, traduzione di Maria Grazia
Ciani, Fondazione Valla, Mondadori, Milano 1996).

Rispetto a tale episodio, il commento di Lloyd chiama in causa i motivi
M341 Death prophesied e M370 Vain attempts to escape fulfillment of prophecy e
seguenti: vedi Erodoto, Le Storie..., pp. 350-351.

Giovan Battista Basile, Il Pentamerone ossia la Fiaba delle Fiabe, traduzione di
Benedetto Croce, Laterza, Bari 1974, vol. II, pp. 207-216.

Charles Perrault, I racconti di Mamma I’Oca, Einaudi, Torino 1974, pp. 52-62.
Paul Sébillot, Contes des paysans et des pécheurs, Charpentier, Paris 1881, pp.
218-223; Emmanuel Cosquin, Contes Populaires de Lorraine, Vieweg, Paris
1886, pp. 273-275.

Vladimir Ja. Propp, Morfologia della fiaba — Le radici storiche dei racconti di
magia, Newton, Roma 2009, p. 322 ss.



Rappresentazioni della violenza incestuosa 57

50

51

52

53

54

55

56

57

58

59

Vedi Philippe de Remi La Manekine a cura di Claudia Rossi, Edizioni dell'Orso,
Alessandria 2017, a partire dal quale il lettore interessato ai medievalia potra
irraggiare le proprie ricerche. Sul tema dello stupro nella letteratura (non solo)
medievale sono debitore di numerosi ragguagli a Benedetta Viscidi, autrice
della dissertazione dottorale Forme della violenza di genere nella letteratura
galloromanza medievale, diss. dott., Padova, 2022.

Nel Motif-Index, Q451.1. Hands cut off as punishment. Il motivo ancestrale
delle mani tagliate trova un commento in Karin Uelrschi, La main coupée.
Meétonymie et mémoire mythique, Champion, Paris 2010.

Sul tipo ATU 706 in Romania vedi il contributo in lingua inglese di Corneliu
Barbulescu, The Maiden Without Hands: AT 706 in Romanian Folklore, in
Studies in East European Folk Narrative, ed. by Linda Dégh, American
Folklore Society & The Indiana University Folklore Monographs Series,
Bloomington, 1978, pp. 319-365.

Petre Ispirescu, Basme, sndve si glume adunate din gura poporului, Samitca,
Craiova, 1883, pp. 3-24.

Lazar Saineanu, Basmele romine, Editie ingrijita de Ruxandra Niculescu,
Prefata de Ovidiu Birlea, Editura Minerva, Bucuresti 1978 (ed. or. 1895),
pp- 457-458. Cfr. Corneliu Barbulescu, The Maiden..., p. 340. Cfr. anche le
varianti Fata din buturugd [La fanciulla del ceppo], p. 461, che Sdineanu cita
da una collezione inedita di Cosmescu, e Fata popii a cu stem [La figlia del
popel, pp-458-459 (citata dalla raccolta di Dumitru Stancescu, Basme culese
din gura poporului, Haimann, Bucuresci 1892, pp. 211-223), che combinano il
motivo della mutilazione e quello della fuga nell’involucro strano.

Cfr. Robert Rollinger, Herodotus, Human Violence and the Ancient Near East,
in The World of Herodotus, ed. by Vassos Karageorghis and Ioannis Taifacos,
Foundation Anastasios G. Leventis, Nicosia, 2004, pp. 121-150.

Fabio Mora, Religione e religioni..., p. 108. Basti pensare ad Antigone, ma
sull'impiccagione come forma di morte tipicamente greca e tipicamente
femminile, si veda Nicole Loraux, Tragic Ways of Killing a Woman, Harvard
University Press, Cambridge MA-London 1987 (ed. or. 1985), pp. 7-30; vedi
anche Eva Cantarella, Itaca. Eroi, donne, potere tra vendetta e diritto, Feltrinelli,
Milano 2002, pp. 167-171.

Vedi supra, p. 38.

Mircea Eliade, Spezzare il tetto della casa. La creativita e i suoi simboli, Jaca
Book, Milano 1988 (ed. or. 1986), p. 76. Cfr. anche Mircea Eliade, I riti del
costruire, Jaca Book, Milano 1990 (ed. or. 1943), pp. 13-77; e Mircea Eliade,
Da Zalmoxis a Gengis-Khan. Studi comparati sulle religioni e sul folklore della
Dacia e dell’Europa centrale, Ubaldini, Roma 1975 (ed. or. 1970), pp. 146-168.
Carlo Dona, Dieci note sui canti folklorici romeni. A proposito di ‘Le nozze del
sole. Canti vecchi e colinde romene’, in Medioevo Romanzo, 28, 2004, pp. 420-
443: pp. 433-437.






